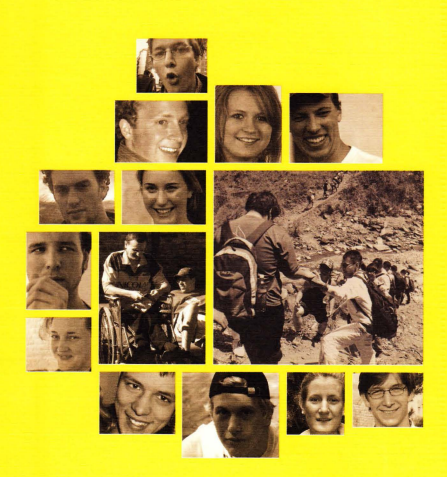
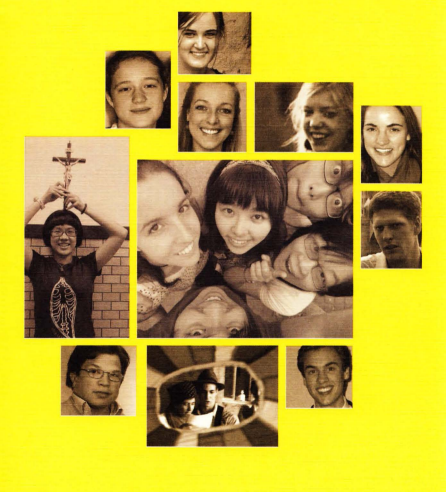
繁體中文

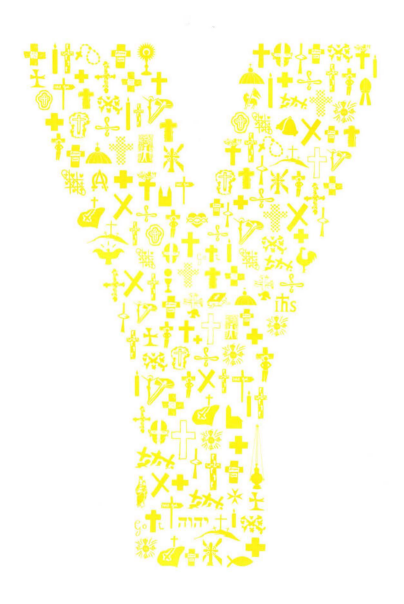




#### YOUCAT

## 天主教青年教理





# YOUCAT <sup>繁體中文</sup>

# 天主教青年教理

教宗本篤十六世給青年們的信

陳芝音 翻譯 台灣地區主教團 教義委員會 審訂





原文為德文版YOUCAT青年教理
Title of the original German edition:YOUCAT
© 2011 Pattloch Verlag GmbH & Co. KG, Munich, Germany
原版面設計及繪圖者: Alexander von Lengerke, Cologne, Germany

© 2013 by Kuangchi Cultural Group, Taipei, Taiwan All Rights Reserved

准印者:2010年3月3日奧地利主教團准予出版;2010年11月29日奧地利主教團暨德國主教團均予同意;2010年12月6日瑞士主教團信理部、聖職部與宗座教友委員會同意出版;2013年4月台灣地區主教團教義委員會主任委員劉振忠總主教同意出版



#### 使用指南

青年教理以適合青年閱讀的文字,來表達《天主教教理》(Catechism of the Catholic Church,簡稱CCC,1997年出版)中所呈現的整個天主教信仰,但是,目標不在於涵蓋教理全部的內容。本書採用問答形式(Q&A),每題問答後,列出《天主教教理》內更詳盡和深度討論的內容號碼,給讀者參考。問答之後的註解,是為了幫助青年朋友更能理解所討論的問題,與它們在個人生活中的意義。此外,青年教理在書頁兩側,提供一系列的補充資料,包含圖片、扼要的詞語定義、聖經引言、聖人與信仰導師們的佳言摘錄,也有來自非基督徒的名言。書末附有主題/人名索引,便於查閱特定議題。

## 引導閱讀的圖示



聖經引言



各個名人的佳言摘錄,包含聖人及基督徒作家



詞語定義



查詢青年教理內相關主題的題號



參見詞語定義

#### 目次

#### 教宗本篤十六世給青年們的信7

卷一:我們信什麼? 13

為什麼我們能夠去信? 14 | 人能向天主開放 14 | 天主來與人相遇 16 | 人對天主的回應 25 | 基督徒的信仰宣認 28 | 我信天主父 31 | 我信耶穌基督、天主的獨生子51 | 我信聖神72

卷二:我們如何慶祝基督奧蹟? 101

天主透過神聖的記號,為我們而行動 102 | 天主與神聖禮儀 104 | 我們如何慶祝基督的奧蹟 108 | 教會的七件聖事 116 | 入門聖事(聖洗聖事、堅振聖事、聖體聖事) 116 | 治療的聖事(和好聖事、病人傅油聖事) 133 | 共融與使命的聖事(聖秩聖事、婚姻聖事) 143 | 其他禮儀慶典 156

卷三:我們如何在基督內生活? 161

人活在此世的意義、應當如何行動,以及天主聖神的幫助 162 人的位格的尊嚴 162 | 人類團體 180 | 教會 190 | 十誡 192 | 你應全心、全靈、全意愛上主,你的天主 193 | 你應愛近人如你自己 202

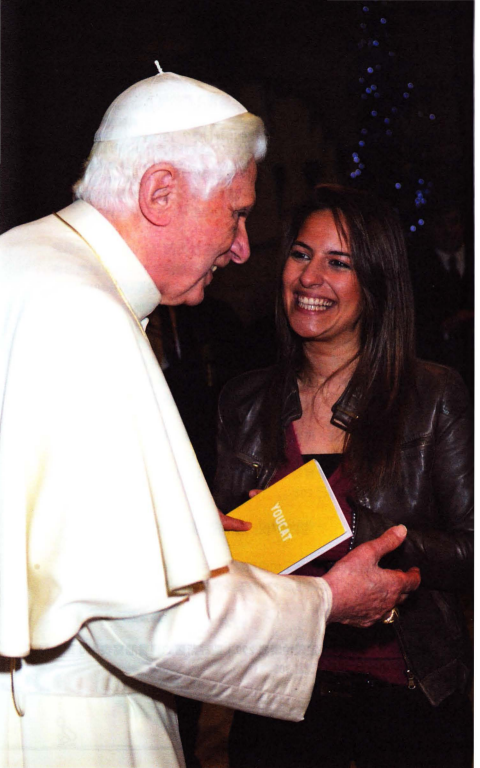
卷四:我們如何祈禱? 257

基督徒生活中的祈禱 258 | 如何祈禱:天主臨在的恩賜 258 | 祈禱的泉源 270 | 祈禱生活 274 | 主禱文:我們的天父 280

## 檢索

主題索引 288 | 詞語定義檢索表 299 | 聖經新舊約經書簡寫表 300 | 引用教會文件 302 | 致謝 303







## 教宗本篤十六世給青年們的信



#### 親愛的青年朋友們!

今天,我要給你們推薦一本與眾不同的書。它之所以 特別,既是因為它的內容,也是因為它成書的方式。我要 談一談這本書是怎麼來的,這樣你就會知道,為什麼它如 此與眾不同。

我們可以說,這本書原是來自另一部起源於1980年代的作品。對教會和全世界的社會而言,那都是一個艱困的年代。該如何走向未來,還有待新的指引。在梵蒂岡第二次大公會議(1962-1965)之後,文化氛圍轉變的情況下,許多人對基督徒到底相信什麼、教會的教導是什麼、或甚至教會是否真能教導什麼,以及如何在固有基礎蛻變的文化中來定位一切,都感到困惑不已。今日,信教還能合乎情理嗎?這些問題,就連虔誠教友也在問。

那時,教宗若望保祿二世作了一個大膽的決定。他要全世界的主教們,一起來寫一本能夠回答這些問題的書。他任命我協調主教們的合作,務必使主教們的想法化為一本書——真正的一本書,而不是一部各種教會文獻拼湊出來的選集。書名雖採用傳統的名稱,《天主教教理》(Catechism of the Catholic Church),但內容卻要是全新而吸引人的。它要展現出天主教會今日的信仰內涵,以及為什麼投身信仰是合理的。



這項任務教我惶恐。我必須承認,當時我懷疑是否真有可能寫出這樣一本書。畢竟,散居世界各地的主教,要怎麼一起寫出一本有條理的書?這些人不僅地理上各居一方,思想與靈修也大異其趣,要怎麼創作出內在統一、又能為各大洲的讀者接受的文本?還有一項困難,這些主教不會是以個人的身分寫作,而是要與其他主教兄弟們,以及轄下教區的教友們保持聯繫。我要承認,就算到現在,我還是覺得這項計畫終能完成,真像個奇蹟。

我們一年開會三到四次,每次為期一週,熱烈討論會期之間逐漸成形的各個不同段落。當然,首先我們得決定書的架構。這架構必須簡單明瞭,好讓我們事先分組的作者們能清楚自己的範圍,不至於陷入複雜的工作系統。也就是現在這本書中,你會看到的同樣一個架構。它出自多少世紀以來教理講授的經驗:「我們信什麼」——「我們如何麼祝基督奧蹟」——「我們如何在基督內生活」——「我們如何祈禱」。在此,我不再描述我們是怎樣緩慢地處理如此眾多而又各自不同的問題,直到終於寫成一本書。當然,像這樣一部作品,總會有一些,甚至是許多的批評:因為人所做的一切都非完美,都可以有所改進。不過,它仍是一本令人讚嘆的書:是多元而又合一的見證。我們之所以能眾聲齊唱,是因為我們有同一的樂譜:就是教會自宗徒以來,世代傳承的信仰。

為什麼要談這些呢?當我們編纂教理書之時,我們體認到,不只是各大洲、各文化有所不同,就連各自的團體中,都有多元的「大洲」存在:工人和農人、物理學家和語言學家、行政主管和記者、年輕人和老人,想法都會有所不同。所以,我們得設法找到能超越這些不同的某種思考與談論的方式,也就是說,一個在不同的思想世界之間,

共通的平台。尋找的過程使我們愈發明白,這個文本需要被「翻譯」給不同文化的世界,用貼近他們自身的疑惑與思考模式的表達,來觸及人們。

在《天主教教理》頒布後的歷屆世界青年日當中一羅馬、多倫多、科隆、雪梨一一來自世界各地的年輕人共聚一堂。他們是渴望相信,在尋找天主、熱愛基督、期待旅途中的友誼交流的年輕人。在這個情境之下,產生了這樣的詢問:是否該試著把《天主教教理》用青年們的語言加以改寫呢?難道我們不該把這樣豐富的寶藏介紹給今日的青年嗎?當然,現代世界的青年,彼此之間也不乏許多差異。於是,在維也納總主教舒安邦樞機(Christoph Cardinal Schönborn)有力的指導下,這一本專為青年所寫的教理YOUCAT現在產生了。我希望很多青年人都喜歡這本書。

有許多人對我說:今日的青年不會對這感興趣的。我不同意,而且我堅信我是對的。今日的青年們並不像某些人想得那麼膚淺。他們想要知道,生命究竟是怎麼回事。 值探小說之引人入勝,是因為它帶我們進入他人的命運, 這命運也許是我們的命運。而這本青年教理之所以吸引 人,是因為它談及我們自身的命運,使我們每一位都要深入地加以思考。

所以,我邀請你們:研讀這教理吧!這是我衷心的期盼。這教理不是為了討好你而寫的,也不會讓你的生活更輕鬆,因為它要求你度新的生活。它將福音訊息帶到你面前,就是你該變賣一切去獲取的「寶貴的珍珠」(瑪十三46)。所以我懇求你們:熱心而持之以恆地研讀這教理。撥出你的寶貴時間來讀它!或是安靜地在你的房間裡研讀,或是



和一個朋友一起讀,或是成立讀書會和通訊網,在網路上彼此分享心得。無論怎樣,要持續地與彼此分享你們的信仰。

你需要了解你所信的是什麼。你需要透徹地了解你的信仰,像電腦工程師了解電腦內部的運作那樣。你需要了解你的信仰,像優秀的演奏者了解他所演奏的作品一樣。是的,你必須比你父母那一代,更深地扎根在信仰之中,好能有力地、果決地面對這時代的挑戰與誘惑。倘若你不想讓自己的信仰,成了陽光下轉瞬即逝的露珠;倘若你為望抗拒媚俗的消費主義;倘若你不想讓色情淹沒你的愛情;倘若你不願背叛弱小、棄他們於不顧,你需要天主的幫忙。

如果你已決心努力研讀教理,我要給你最後一個忠告:你們都知道,近年來邪惡者的攻擊,使得信仰團體受創多麼嚴重,罪惡本身直達內部,的確,直達教會的心臟。但別把這當作藉口,逃離天主!你們自己就是基督的身體,就是教會!把你不滅的愛火,帶到教會裡,即便她的面容往往被人所扭曲。「論關懷,不可疏忽;論心神,要熱切;對於主,要衷心事奉」(羅十二11)。當以色列歷史跌入最低谷時,天主沒有召叫以色列民族尊貴偉大的那些人,反而召叫了一位名叫耶肋米亞的青年,來協助祂。耶肋米亞深覺不知所措:「哎呀!我主上主!你看,我還太年輕,不會說話」(耶一6)。但天主並不就此罷休:「你別說:『我太年輕』,因為我派你到哪裡去,你就應到哪裡去;我命你說什麼,你就應說什麼」(耶一7)。

10 11

降福你們,並為你們所有人天天祈禱

Benediden PP XVI

教宗本篤十六世





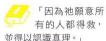
# 我們信什麼?



為什麼我們能夠去信? 14 人能向天主開放 14 天主來與人相遇 16 人對天主的回應 25 基督徒的信仰宣認 28 我信天主父 31 我信耶穌基督、天主的獨生子 51 我信聖神 72



13



业侍以認誠具

「你很難想像天主對你多麼有興趣;就 好像這世上再沒別人似 的。」

――朱利安・格林 (Julien Green・

1900-1998, 法國作家)

「人要認識了某個人或某件事才能愛他們。但人得要愛天主和屬天之事,才能認識他們。」

——巴斯噶

(Blaise Pascal, 1623-1662, 法國數學家和哲學家)



●●● 「衡量愛的標準就是無限量地去愛。」 ●●聖方濟·沙雷 (St. Francis of Sales・

1567-1622,著名主教、傑出 靈修導師、往見會會祖、教 會聖師)

## ◇ 第一部 ◇ 為什麼我們能夠去信?

1 我們活在世上的目的是什麼?

我們活在世上是為了認識及愛天主,按祂的旨意行善,將來進入天堂。(教理1-3,358)

身為一個人就是說我們來自天主,也要回到祂那裡。我們的根源不僅僅出自於我們的父母。我們來自天主,在祂內,天地萬物的幸福有所歸屬,而我們也理當在祂無限永恆的真福當中。只是現在,我們活於塵世。有時我們覺得造物主近在咫尺,但多半時候我們感覺不到。為了使我們能夠回歸天家,祂派遣自己的兒子,將我們從罪中釋放,救我們免於凶惡,穩妥地帶領我們進入真生命。祂正是「道路、真理和生命」(若十四6)。 → 285

# 2 天主為什麼創造我們?

天主創造我們是出於無私和白白的愛。〔教理1-3〕

當一個人愛的時候,他的內心滿溢這份愛。他會將他的喜悅與他人共享。這也是從造物主而來。雖然天主是一個奧祕,但我們還是可以用人的方式來想祂,這樣說:「因著滿溢的愛,祂創造了我們。祂要和我們——祂愛的受造物,來分享祂無限的喜樂。」

# ◆ 第一章 ◆ 人能向天主開放

3 我們為什麼尋求天主?

天主在我們的內心放置了一份尋求祂的渴望。聖奧斯定(St. Augustine)說:「祢創造了我們,是為了歸向祢,除非在祢內,我們的心無法得到安息。」我們將這渴望稱之為→宗教。〔教理27-30〕

人自然而然就想尋求天主。我們所有尋求真理與幸



# 宗教

#### (RELIGION)

宗教通常是指一種與「神聖」之間的關係。信教的人知道某種神聖」力量創造了他和整個世界,他仰賴這力量並接受祂引導。人願意以他的生活方式,中悦和光榮這神聖。

#### ---聖大雅伯

(St. Albert the Great,約 1200-1280,道明會神父、科 學家、學者、教會聖師、教會 最偉大的神學家之一)

福的努力,最終都是要尋找能夠全然支持我們、全然滿足我們、使我們能全然服事祂的那一位。人若不能找到天主,他就不能成為真正的自己。「尋找真理的人就是在尋找天主,無論他是否知道這點。」

(聖愛娣·施泰因 St. Edith Stein) → 5,281-285

4 我們可以憑理性知道天主的存在嗎?

可以。人的理性可以確實地認識天主。

〔教理31-36,44-47〕

在萬物之內,並沒有自己的起源或終向。一切存在 都遠超過我們眼睛所見。萬物的秩序、美麗和發展, 都超越它們自身而指向天主。每個人都能感受屬於 直、善、美的一切。人在心中都能聽見良心的聲音, 「如他們尋求天 主,或者可以摸 索而找到祂:其實,祂離 我們每人並不遠,『因為 我們生活、行動、存在, 都在祂內』。」

----宗十七27~28



「所以人在這些事上,很容易去說服自己,他們不想當真的事,就是錯的或可疑的。」 一數宗碧岳十二世《人類》通論

>> 「人獨特的光榮 最終就在於他認識真理 的能力。人類渴望認識 直理。但人唯有在自由 中才能認識直理。這點 對所有的真理皆然,像 在科學中中就表現得很 清楚。但這點在與人之 為人,至關重大的真理 上,尤其直確,像是關於 心靈的真理,關於善與 惡的真理,關於生命的 至高目標與終向,關於 我們與天主的關係。要 認識這些真理,和我們 如何活出自己的生命,密 不可分。」

——教宗本篤十六世 2006年1月9日

99 「無法被理解的 事物並不因此就不夠真 實。」

——巴斯噶(1623-1662)

督促他向善,警告他遠離邪惡。遵循這道路的人,就 是用理性找到了天主。

5 若人能以理性認識天主,為什麼有人否認天 主的存在?

要認識不可見的天主,對人的心智是一大挑戰。許多人因此卻步。人不想認識天主的另一個原因,則是因為他們必須改變自己的生活。說關於天主的問題毫無意義,因為反正也沒有答案的這些人,只是想讓自己過得十分輕易舒服罷了。〔教理37-38〕

→ 357

6 我們到底能不能用觀念來理解天主? 有可能用讓人聽得懂的話來談論祂嗎?

儘管人是有限的,而天主的無限偉大不可能被框進人有限的觀念,但我們還是可以正確地談論天主。

〔教理39-43,48〕

要表達和天主有關的事物,我們能用的只有不完美的意象和有限的概念。所以我們談論天主的一切,前提是要認清我們的言語不能盡述天主的偉大。因此我們需要不斷精鍊和提升我們表達天主的言辭。

# ◆ 第二章 ◆ 天主來與人相遇

7 為了使我們能認識天主是誰, 為什麼一定要天主顯示出自己呢?

人藉理性可以知道天主的存在,但無法知道天主的 真實面貌。然而,因為天主渴望被認識,祂啟示了自 己。〔教理50-53,68-69]

天主不一定要把自己啟示給我們。但祂這麼做了——這是出於愛。就如同人的愛一樣,只有在自己心愛的人向我們打開心門時,我們才能了解他一些。

我們也只有在永生奧祕的天主,因著愛向我們敞開自己時,才能得知祂最深處的思緒。從創世以來,透過聖祖和先知們,一直到在祂聖子耶穌基督內決定性的→啟示,天主一再地向全人類發言。在基督內,天主向我們傾訴祂的心,使祂的內心深處向我們顯 震。

8 天主在舊約中如何啟示自己?

在一舊約中,天主顯示自己是那因愛而創造世界,並 且當人背離祂陷於罪惡時,依然對人保持信實的神。 〔教理54-64,70-72〕

天主讓人在歷史中經驗祂的存在: 祂和諾厄訂立了拯救眾生的盟約。祂召叫亞巴郎,好使他成為「萬民之父」(創十七5),並藉著他,祝福「地上萬民」(創十二3)。出自亞巴郎的以色列民族,成為祂特別的產業。祂告訴梅瑟自己的名號。祂那神祕的名號(希伯來文訊,,→YHWH),通常被寫作「雅威」(Yahweh),意指「我是→自有者」(出三14)。祂救以色列人脫離埃及人的奴役,並與他們在西乃山上訂立盟約,透過梅瑟賜給他們法律。天主一次又一次地派遣先知到祂的子民那裡,召叫他們悔改並重新活出這盟約。先知也預告天主將要建立一個新而永久的盟約,這盟約世將開放給全人類。

9

當天主派遣聖子到我們當中, 祂向我們顯示了祂自己什麼?

在耶穌基督內,天主向我們顯示了祂慈愛的完滿深度。(教理65-66,73)

透過耶穌基督,不可見的天主成了有形可見的。祂成了如同我們一般的人。這告訴我們天主的愛有多深: 祂背起我們的全部重擔。祂與我們在每條路上同行。在我們被遺棄、飽受痛苦、面對死亡而恐懼時, 祂在那裡。當我們再也無法前進時,祂也在那裡,為 我們開啟通向生命的門。 314 啟示 (REVELATION) 啟示是指天主開放自己, 顯示自己,自願地對全世

界發言。

 「我們沒有能力 談論天主,但那閉口不 談祂的人卻是有禍的。」
 ──聖奧斯定

(St. Augustine · 354-430 · 教 會聖師 · 初期教會最重要的 神學家和作家)

> - 教宗本篤十六世 2006年10月6日

「所有關於天主 的言論都是建立在祂已 説過的話上。」

——聖愛娣·施泰因 (1891-1942,猶太裔基督徒, 哲學家、加爾默羅會修女、集 中營受難者)



2006年9月6日

道成肉身 (INCARNATION,出自 拉丁文caro,carnis= 肉身、成為肉身) 天主在耶穌基督內降生 成人的行動。這是基督

信仰的基礎,也是人類 得救贖的希望之所在。

「天主在古時,曾多次並以多種 方式,藉著先知對我們 的祖先說過話;但在這 末期內,祂藉著自己的兒 子對我們說了話。」

——希一1~2

9 解了耶穌基督, 我們就不能了解 什麼是天主·什麼是生 命和死亡,我們自己又 是什麼。」

——巴斯噶 (1623-1662)

→ 「我沒什麼想像 力。沒辦法想像天主聖 父的樣子。我能懂的就 只有耶穌。」

——真福德蕾莎修女 (Bl. Teresa of Calcutta, 1910-1997, 仁愛傳教會會 祖,諾貝爾和平獎得主) 10 透過耶穌基督,所有的話都已說了嗎? 或者在祂之後仍有別的啟示?

在耶穌基督內,天主親自來到人間。祂是天主終極的 聖言。藉著聆聽這聖言,各時代所有的人都能知道天 主是誰,以及為得救所需要知道的一切。

〔教理66-67〕

有了耶穌基督的福音,天主的→啟示圓滿無缺。但 為我們理解這福音,需要聖神引領我們更深地進 入真理。在許多人的生命中,天主如此強烈地光照 他們,使他們「看見天開了」(宗七56)。著名的朝 聖地,如墨西哥的瓜達露佩,或法國的露德,便是 這樣的例子。神視者所領受的「私下啟示」(private revelation)並不為耶穌基督的福音增添什麼。相信 這些啟示也不是必要的。但是這些啟示可以幫助我 們更了解福音。它們的真實性必須經過→教會的檢 驗。

11 我們為何要傳遞信仰?

我們傳遞信仰,是因為耶穌命令我們:「你們要去使 萬民成為門徒」(瑪廿八19)。〔教理91〕

真正的基督徒,不會認為傳遞信仰只是專家(教師、牧者、傳教士)的責任。我們要作他人的基督。也就是說,每一個真正的基督徒都希望天主也來到其他人身旁。他會這麼想:「上主需要我!我已領受洗禮和堅振,我有責任去幫助身邊的人學習認識天主,『並得以認識真理』(弟前二4)。」德蕾莎修女說過一個很好的比喻:「沿著街上你可以看到許多電線。但除非電流通過它們,否則就沒有光。你和我就是那電線!而天主就是那電流!我們可以選擇讓電流通過,好能帶來這世界之光——耶穌,或者我們拒絕讓天主運用我們,而令黑暗籠罩世界。」 → 123



99 「你所追求的幸福,你有權享受的幸福,它有一個名字,一個面貌:那就是納匝肋的耶穌。」

— 教宗本篤十六世 2005年8月18日

了我們急切地需要新世代的宗徒興起,這些宗徒必須堅定地 這些宗徒必須堅定地 扎根於基督的話語,能 夠回應我們這時代的挑 戰,對廣傳福音有所準 備。」

一教宗本篤十六世 2006年2月22日

傳教/使命 (MISSION,出自拉丁 文missio=派遣) 傳教是教會的本質,也 是耶穌要所有基督徒 以言以行宣揚福音的命 令,好使所有人能自由選

擇歸向基督。

12 我們怎麼知道哪些屬於真信仰? 我們在聖經及教會活生生的聖傳中可以找到真信仰。 〔教理76,80-82,85-87,97,100〕

→新約是從教會的信德中發展出來的。聖經與聖傳彼此相屬。傳遞信仰,主要靠的不是文件。初期教會流傳一種說法,即聖經是「寫在教會的心頭上,而非羊皮紙上」。門徒和→宗徒們首先是在與耶穌活潑的團結聯繫中,經驗到他們的新生命。這樣的聯繫在耶穌復活後,以不同的方式持續著,而初期教會邀請人進入這團結聯繫中。最初的基督徒堅守「宗徒的訓誨,團聚、擘餅與祈禱」(宗二42)。他們彼此合一,但也願意接納更多人。今日我們的信仰有一部



# 宗徒

(APOSTLE,出自希臘 文apostolos=使者、使 節)

新約首次使用這個名稱,是指耶穌所召叫,成為祂親近的夥伴與見證的十二個人。至於保祿,他也有權被稱為受基督召叫的宗徒。

「這是我從主所領受的,我也傳授給你們了……」 一保祿,格前十一23

「聖傳與聖經彼 此緊緊相連並相通,因 為二者都由同一神泉流 地,好似匯成一道江河, 朝著同一目標流去。」

教會訓導權 (MAGISTERIUM,出 自拉丁文magister=教 師)

意指天主教會受主命令 表達信仰、藉聖神之助 加以詮釋,並保護信仰 免於曲解的權力。 分也應該如此:基督徒邀請其他人來認識與天主的 聯繫,這是在天主教會內,從宗徒時代就保存至今 不變的團結聯繫。

13 教會在信仰的問題上會出錯嗎?

信友作為一個整體,不會在信仰上出錯,因為耶穌許 諾祂的門徒,祂要賜給他們真理之神,使他們留在真 理當中(若十四17)。

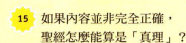
〔教理80-82,85-87,92,100〕

就如門徒們全心相信耶穌一樣,當一個基督徒探詢生命之道時,他也能完全信賴教會。因為耶穌基督自己命令宗徒們去教導萬民,所以教會擁有一個教導的權威(→教會訓導權 Magisterium),絕不能保持緘默。雖然教會個別的成員會出錯,甚至陷於嚴重的錯誤,但教會整體絕不會背離天主的真理。世代以來,教會傳遞著一個比她自身更偉大的、活的真理。她稱之為「信仰的寶庫」(depositum fidei),有待我們持守。若是當中的真理遭受非議或扭曲時,教會會挺身而出,澄清那「各時代、各地方,所有人都相信的」真理(洛林的聖文生St. Vincent of Lérins,卒於450年)。

# 14 聖經是真確的嗎?

「聖經·····堅定地、忠實地、無錯誤地、教導我們的 真理·····這些藉聖神的默感而寫成的書,以天主為 其著作者」(梵二《教義憲章11》)。〔教理103-107〕

→聖經不是一本從天而降寫好的書,也不是天主叫 聖經作者,一字不漏地去抄下祂所說的話。而是「 天主揀選了人,運用他們的才智及能力,天主在他 們內,並藉他們工作,使他們像真正的著作者,以 文字只傳授天主所願意的一切」(梵二《教義憲章 11》)。要分辨哪些書才屬於聖經,其中一個因素就 是教會普遍的認同。在基督徒團體中,必須有過這 樣的共識:「是的,透過這文本,天主親自向我們發 言——它是受聖神感動所寫成的!」從第四世紀開 始,教會就在眾多基督徒原著中,決定了哪些才是 受聖神默感寫成的,也就是所謂的聖經→正典。



→聖經並不是為了給我們傳達精確的歷史事實或科學發現。此外,所有的作者也都受限於他們生活的時代。他們的表達方式,有時候受當時文化對週遭環境不足的認識所影響。即使如此,為認識天主以及人得救的方法,所有該知道的事,都毫無錯誤地存在聖經當中。〔教理106-107,109〕

## 16 怎樣正確地閱讀聖經?

正確閱讀聖經的方法,就是以祈禱之心來讀它,也就是說,需要聖神的幫助,因為在同一聖神影響下,聖經才產生的。聖經是天主聖言,含有天主和我們最基本的溝通。〔教理109-119,137〕

聖經就好像天主為我們每一個人寫的一封長信。為此,我應當以極大的愛和敬意接受它。首先,重要的是「真正」去讀天主的信,也就是說,不要只管小細節,卻忽略了整體的訊息。然後,要以聖經的中心和奧祕——耶穌基督——為中心,來詮釋這訊息。因為整本聖經都在訴說著耶穌基督,連舊約也不例外。這樣我才能在使聖經產生的信德當中閱讀它,這信德正是教會活的信德。 → 491

# ? 默感

(INSPIRATION,出自 拉丁文inspiratio=吹 入)

是指天主對聖經作者的 潛移默化,因此天主自己 可被視為聖經的作者。

# 正典

(CANON,出自希臘文 kanon=準繩、規矩、標 準)

所有舊約和新約神聖經 典,具有權威性的總集 合。

# 聖經

(BIBLE,出自拉丁文biblia=經卷,書籍)



# 舊約

(OLD TESTAMENT, 出自拉丁文

testamentum=盟約、

testamentum=盟約、 遺囑)

全部聖經的第一部,也 是猶太人的神聖經典。 天主教會的舊約有四十 六本書,分為歷史書、先 知書、以及包含聖詠的 智慧文學。



#### 新約

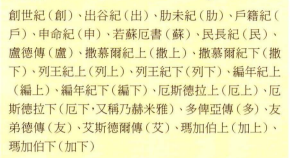
(NEW TESTAMENT)

全部聖經的第二部,包含專屬基督信仰的著作,就是福音書、宗徒大事錄、保祿的十四封書信、七封公函及默示錄。

### 聖經經書(→正典)

#### 舊約(四十六本)

#### 歷史書



#### 智慧書

約伯傳(約)、聖詠集(詠)、箴言(箴)、訓道篇(訓)、 雅歌(歌)、智慧篇(智)、德訓篇(德)

#### 先知書

依撒意亞(依)、耶肋米亞(耶)、哀歌(哀)、巴路克(巴)、厄則克耳(則)、達尼爾(達)、歐瑟亞(歐)、岳厄爾(岳)、亞毛斯(亞)、亞北底亞(北)、約納(納)、米該亞(米)、納鴻(鴻)、哈巴谷(哈)、索福尼亞(索)、哈蓋(蓋)、匝加利亞(匝)、瑪拉基亞(拉)



#### 新約(二十七本)

## 福音

瑪竇福音(瑪)、馬爾谷福音(谷)、路加福音(路)、若望福音(若)



## 宗徒大事錄(宗)

#### 71 IL 7 ( F 2 / )



## 保祿書信

羅馬書(羅)、格林多前書(格前)、格林多後書















(格後)、泇拉達書(泇)、厄弗所書(弗)、裴理伯書 (婁)、哥羅森書(哥)、得撒洛尼前書(得前)、得撒 洛尼後書(得後)、弟茂德前書(弟前)、弟茂德後書 (弟後)、弟鐸書(鐸)、費肋孟書(費)、希伯來書( 希)

### 公函(牧函)

雅各伯書(雅)、伯多祿前書(伯前)、伯多祿後書( 伯後)、若望一書(若賣)、若望二書(若貳)、若望 三書(若參)、猶達書(猫)

#### 默示錄

若望默示錄(默)

17 舊約對基督徒的意義是什麼?

在→舊約中,天主啟示自己是造物主、世界的保存者 及全人類的帶領者和訓導者。舊約各書都是天主聖 言,也屬於神聖的經典。沒有舊約,我們就不能了解 耶穌。〔教理121-123,128-130,140〕

在→舊約中,一段學習信德的偉大歷史就此展開。 到→新約則有了決定性的轉折。當世界末日,基督再 來時,這歷史也將抵達它的終點。舊約遠遠不止是 新約的前奏。賜予舊約子民的誡命與預言,以及其 中所包含的,給所有人的許諾,從未撤回。在舊約各 書中的祈禱及智慧,是我們無可取代的寶藏。特別 是聖詠,它是教會每日祈禱的一部分。

# 18 新約對基督徒的意義是什麼?

天主的→啟示在→新約內得以完成。《瑪竇》、《馬 爾谷》、《路加》、《若望》四部福音是全部聖經的中 心,也是教會最珍貴的寶藏。在福音中,天主子顯示 自己是誰,並與我們相遇。在《宗徒大事錄》中,我們 知道教會的開始及聖神的工作。在宗徒們的信件中 則可看到,人生命的各個面向都以基督為依歸。《默 示錄》則向我們預示了歷史的終結。

〔教理124-127·128-130·140〕

「亞巴郎的天主, 依撒格的天主, 雅各伯 的天主 — 祂不是哲學 家和學者的天主!耶穌 基督的天主。人們應當 只以福音的教導來尋找 祂,認識祂。」

一法國哲學家巴斯噶 (1623-1662)在某次經驗到 天主之後所説

「不認識聖經,就 是不認識基督。」

聖業樂

(St. Jerome '347-419 ' 教父、教會聖師,曾詮釋及 翻譯聖經)

ファ 「唯有當我們與 基督內生活的天主會面 時,我們才了解生命是什 麼……因閱讀福音而驚 奇,和基督相遇而驚奇, 沒有什麼比這還要更美 麗的。」

一教宗本篤十六世 2005年4月24日

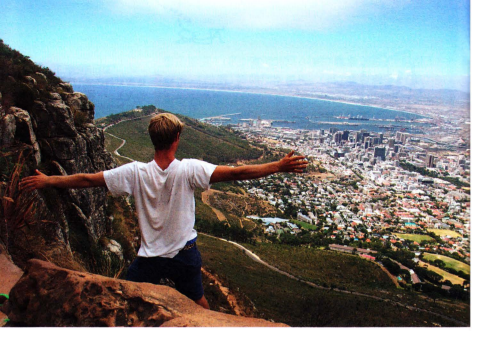
99 「聖經是天主給 我們的情書。」 一祁克果

(Søren Kierkegaard)









一里經並非關於過去的事。上主不是向過去,而是向此刻發言。就在今天,祂向我們說話、啟迪我們、指示我們生命之道,祂賜予我們團結共融,好預備我們,使我們對和平開放。」

---教宗本篤十六世 2006年3月29日 都在預備天主子降生成人。
所有天主的許諾都在耶稣內得以實現。身為基督

所有大王的許諾都在耶穌內得以實現。身為基督徒,就是要讓自己與基督的生命更深入地結合。為此,我們該閱讀並且活出福音。瑪達肋納·杜伯爾(Madeleine Delbrêl)說道:「透過祂的聖言,天主告訴我們祂是誰,祂想要什麼;祂的話語永不更改,為每一天都是如此。當我們手捧福音書卷,我們應當沉思,在這書內,有著願意成為血肉,居住在我們當中的聖言,祂渴望擁有我們,好使我們在新的地方、新的時代、新的人類環境中再次活出祂。」

耶穌本身就是天主想要對我們說的一切。整部舊約

「閱讀聖經就是 向基督尋求忠告。」 ——亞細西聖方濟 (St. Francis of Assisi· 1182-1226·方濟會會相,

神祕者)

19 聖經在教會中扮演怎樣的角色? 教會從聖經中汲取生<mark>命和力量。</mark>

〔教理103-104,131-133,141〕

除了基督在→聖體聖事中的臨在以外,教會最加尊 崇的就是基督在聖經中的臨在。彌撒中我們站著聆 聽福音,因為在人的言語中,乃是天主親自向我們 發言。→ 128

第

### ❷第三章 ❷ 人對天主的回應

20 當天主向我們發言時,我們要怎麼回應? 要回應天主,就是要相信祂。〔教理142-149〕

想要相信,就必須有一顆準備好聆聽的心(參見列 上三9)。天主透過許多方式來和我們接觸。每次與 人相遇、每次體驗大自然、每件看似偶然的事、每一 場挑戰、每個痛苦,背後都隱藏了天主給我們的訊 息。在祂的聖言中,在良心的聲音中,祂對我們的發 言尤其清晰。就如同朋友一般與我們說話。因此,我 們也該如同朋友般地回應,相信祂,完全信賴祂,學 習更加了解祂,毫無保留地接納祂的旨意。

## 21 什麼是信仰/信德?

信仰是知識,也是信賴。它有七項特徵:

- 信仰是純粹天主的禮物,當我們熱切渴望它時,就 會得到。
- •信德是超性的德能,為我們得救所絕對必須的。
- •信仰需要人以清楚的理解和自由意志來答應這屬天 的激請。
- •信仰是絕對確實的,因為耶穌自己給了保證。
- •信仰若不能帶人走向愛的行動,還不算完全。
- · 當我們愈來愈注意聆聽天主聖言, 在祈禱中與祂活 躍地交流時,我們的信仰便會成長。
- 信德甚至能在此刻使我們預嘗天國的喜樂。

(教理153-165,179-180,183-184)

許多人說光去相信是不夠的,他們還想要「了解」。「 相信」一詞,其實有兩種完全不同的意涵。倘使一個 傘兵在機場問辦事的人說:「這個降落傘牢靠嗎?」 而那個人隨口答道:「嗯,我相信是吧。」那麼對那 個傘兵來說還不夠;他會想要確定這真的沒問題。 但如果他是問一個幫他準備降落傘的朋友,而這個



「看, 上主的婢 女, 願照祢的話 成就於我吧!

——路—38



「假如你們有像 芥子那麼大的信 德,你們向這座山説:從 這邊移到那邊去!它必 會移過去的;為你們沒 有不可能的事。」

一瑪十七20

「信德就是一輩 子對天主的難以理解保 持耐心。」

— 卡爾·拉內

(Karl Rahner

1904-1984,德國神學家)

「信德是所希 望之事的實質 (substance),是未見之

事的確證。」 ——希十一<sub>1</sub>

(教宗本篤十六世《在希望 中得救》 通諭中的新譯)



了解。」(「信仰尋求理解」)。

---聖安生

1225-1274)

(St. Anselm of Canterbury · 1033/34-1109 · 教會聖師 · 中世 紀主要神學家 )

「若我不覺得合理・我是不會相信的。」 一一聖道茂 (St. Thomas Aquinas・

99 「信仰的本質就 是接納一個我們理智所 不能及的真理;無條件 地、單單憑靠見證。」

——真福若望·亨利·紐曼

(Bl. John Henry Newman, 1801-1890, 改宗天主教並成 為樞機主教, 英國哲學家及 神學家)

9 「相信有神就是 明白這件事實:這世界 不是全部的真相。相信 有神就是明白生命有一 個意義。」

— 路德維希・維根斯坦 (Ludwig Wittgenstein・ 1889-1951・奥地利哲學家)

99 「我們信什麼很 重要。但更重要的是我 們所信的那一位。」 ——教宗本篤十六世

2006年5月28日

朋友回答同一個問題時會說:「是的,這是我親自弄好的。你可以信賴我!」這時那個傘兵就會說:「嗯,我相信你。」這份「相信」就不只是「知道」,而是一種「確信」(assurance)。就是那份信心,推動亞巴郎走向許諾之地;就是那樣的信仰,使殉道者至死仍堅定不移;就是那樣的信仰,支持著今日遭受迫害的基督徒。也就是一個使人投入全部身心的信仰。

# 22 要怎樣去相信呢?

一個有信仰的人會尋求個人與天主的合一,隨時準備相信天主在一切事當中,表示(啟示)祂是誰的訊息。 〔教理150-152〕

信仰的開始,往往是一種情感上的煩亂或不安。人會感到這有形的世界、日常的事態,並不是全部的真相。他會覺得自己受到某種奧祕感動,去跟隨某些指出天主存在的跡象,而逐漸有信心和天主說話,最後與祂在自由中合而為一。《若望福音》說:「從來沒有人見過天主,只有那在父懷裡的獨生者,身為天主的,祂給我們詳述了」(若一18)。這就是為什麼,如果我們想知道天主要告訴我們的一切,我們必須相信耶穌,天主子。因此,「相信」意味著接受耶穌,將自己全部生命押注在祂身上。

# 23 信仰和科學有衝突嗎?

信仰與科學之間並沒有難以解決的衝突,因為真理 不是兩個,而是一個。(教理159)

並不是一個「信仰」的真理和一個「科學」的真理在 相互較勁。真理只有一個,信仰和科學都指向這真 理。天主給了人理性,憑著它我們得以認出世界基於 理性的架構。同樣,天主也給了人信仰。這就是為什 麼基督信仰要求且推動(自然)科學。有了信仰,我 們才能認識對理性而言並不明顯、超乎理性但卻同



樣真實的事物。信仰提醒科學應為受造服務,而非 自行取代神的地位。科學應當尊重,而非損害人性的 尊嚴。

24 我的信仰跟教會有什麼關係?

就如同人不能單獨生活一樣,沒有人能夠單憑自己相信,信仰也不只是一個人的信仰。我們從教會那裡得到信仰,並且與和我們分享這信仰的人一起活出信仰。〔教理166-169,181〕

信仰是一個人最私密的事,但它並不只屬於私人領域。所有渴望信仰的人都應該能說出「我」和「我們」,因為不能與他人分享和溝通的信仰,是不合理的。每一個信友都自由地同意了教會的「我們信」。從教會中,信友接受了信仰。這就是那世世代代,將信仰傳下來,直至你我的教會,保護信仰免於曲解,使信仰之光得以不斷照耀的教會。因此,「相信」就是共享一個信念。他人的信仰給我們支持,正如我信仰的熱忱也點燃、增強他人的信仰。教會強調信仰是「我」,也是「我們」,這透過禮儀中的兩種信經可以看出來:〈宗徒信經〉(Apostles' Creed)是以「我信」(Credo)為開頭的→信經,而偉大的〈尼西亞一君士坦丁堡信經〉(Creed of Nicaea-Constantinople),在原始條文中是以「我們信」(Credimus)作為開始。

「沒有人能真正了 解屬天和屬人的知識, 除非他曾經完整地學習 過數學。」

——聖奧斯定(354-430)

99 「數學是天主寫 下世界時用的筆畫。」 ──伽利略

(Galileo Galilei ·

1564-1642, 義大利數學家、 哲學家、物理學家)

~ 〈信經〉

(CREED,出自拉丁文 credo=我信)

〈宗徒信經〉的第一個字,成了教會數種宣認信仰的經文的總稱。這 信仰的經文的總稱。這 些經文包含信仰最基本 的,由教會權威簡化後 的內容。

「因為哪裡有兩個或三個人,因 我的名字聚在一起,我 就在他們中間。」

——瑪十八20





# ◆ 第二部 ◆ 基督徒的信仰官認

#### 25 為什麼信仰需要定義和條文?

信仰不是關乎空洞的文字,而是關乎事實真相。在→ 教會中,濃縮的信仰條文是經過長期發展出來的;透 過條文的幫助,我們可以默想、表達、學習、傳遞、慶 祝活出這真相。〔教理170-174〕

若沒有固定的形式,信仰的內容將變得模糊不清。 所以教會非常重視固定的文句、精確的用詞,好能保 護基督的訊息不致被誤解或竄改,這些用字常是煞 費苦心才琢磨出來的。再者,當教會的信仰要傳至 不同文化,又要保存基本教義時,〈信經〉就變得很 重要,因為共同的信仰乃是教會合一的基礎。

## 26 什麼是〈信經〉?

→〈信經〉是精簡的信仰條文,好使所有信友能作出 同一的信仰宣認。〔教理185-188,192-197〕

像這樣精簡的條文,在保祿的書信中已經出現。早期基督徒的〈宗徒信經〉享有特殊地位,因為它被認為是→宗徒們的信仰攝要。〈尼西亞信經〉也極受尊敬,因為它來自基督徒尚未分裂時所召開的大公會議(尼西亞,公元325年;君士坦丁堡,381年)。直到今天,它也仍是東西方教會共有的基礎。

## 27 〈信經〉是怎麼產生的?

→〈信經〉可以追溯至耶穌要門徒授洗的命令。授洗時,門徒要要求領受洗禮者宣認一個明確的信仰,即對聖父、聖子、聖神(→三位一體Trinity)的信仰。

〔教理188-191〕

所有其他後期的信仰條文·都是從宣認耶穌為上主· 以及祂傳教的命令這「細胞」發展出來的。祂命令祂 的宗徒們:「去使萬民成為門徒·因父及子及聖神之 名給他們授洗」(瑪廿八19)。教會所有的〈信經〉都

第

是對此三位一體信仰的淮一步鋪陳。每一〈信經〉都 以對聖文的信仰宣認作為開始,因聖父是世界的創 浩者及保存者;然後是對聖子的信仰宣認,因為藉著 聖子我們和世界獲得救贖;最後是對聖神的信仰宣 認,因聖神是天主在教會和在世界中的臨在。

28 〈宗徒信經〉的內容是什麼?

我信全能的天主公,

天地萬物的創造者。

我信父的唯一子,

我們的主耶穌基督,

祂因聖神隆孕,

由童自瑪利亞誕生;

祂在比拉多執政時蒙難,

被釘在十字架上,死而安葬,

神下降陰府,第三日從死者中復活;

祂升了天,坐在全能天主父的右邊,

祂要從天降來,審判生者死者。

我信聖神。

我信聖而公教會,諸聖的相通,

罪渦的赦免,

肉身的復活,

永恆的生命。阿們。

>> 「教會……細心 護衛著(信仰與宣講), 同心同意地相信著,猶 如住在同一屋簷下; 並 里口同 
學 
巾 
市 
講 
、 
教 
導 並傳遞這信仰, 猶如出 白同一口中。」

——聖官仁

(St. Irenaeus of Lyon ' 約135-202, 教父之一)

「〈信經〉猶如你 的一面明鏡。以它審視 你自身,看看你是否真 的相信你自稱相信的一 切, 並月每日歡悦於你 所信的。」

一聖奧斯定(354-430)

「沒有人獨白牛 活。也沒有人獨自相信。 天主向我們説話,這話 語召叫我們共同創造一 個團體,即祂的子民,祂 的教會。耶穌回到祂的 父那裡之後,教會就是 耶穌臨在世間的記號。」

— 聖大西略

(St. Basil the Great, 公元四 世紀主教)







〈尼西亞(尼西亞一君士坦丁堡)信經〉的 內容是什麼?

我信唯一的天主,

全能的聖父,天地萬物,無論有形無形,都是祂所創 造的。

我信唯一的主、耶穌基督、天主的獨生子。

祂在萬世之前,由聖父所生。

<mark>祂是出自天主的天主,出自光明的光明,出自真天主</mark> 的真天主。

祂是聖父所生,而非聖父所浩,

與聖父同性同體,萬物是藉著祂而造成的。

祂為了我們人類,並為了我們的得救,從天降下。

祂因聖神由童貞瑪利亞取得肉軀,而成為人。

祂在般雀比拉多執政時,為我們被釘在十字架上,

受難而被埋葬。

祂正如聖經所載<sup>,</sup>第三日復活了<sup>。</sup>

祂升了天,坐在聖父的右邊。

祂還要光榮地降來,審判生者死者,

祂的神國萬世無疆。

我信聖神,

祂是主及賦予生命者,

由聖父聖子所共發。

祂和聖父聖子,同受欽崇,同享光榮,

祂曾藉<mark>先知們發言。</mark>

我信唯一、至聖、至公、從宗徒傳下來的教會。

我承認赦罪的聖洗,只有一個。

我期待死人的復活,及來世的生命。

阿們。

31

# ◆ 第一章 ◆ 我信天主父

## 30 為什麼我們相信天主只有一個?

我們相信天主只有一個,因為按照聖經所見證的,只有一個神,而按照理性邏輯的定律,也只能有一個。 〔教理200-202,228〕

要是有兩個天主,其中必定有一個受另一個所限,兩者不可能都是無限,都是完美,所以不可能兩個都是天主。以色列人對天主最根本的經驗就是:「以色列!你要聽:上主我們的天主,是唯一的上主」(申六4)。先知們一再勸勉人拋棄錯誤的神,悔改轉向唯一的天主:「因為只有我是天主,再沒有另一個」(依四五22)。

31 為什麼天主給自己起名? 天主給自己起名,好使我們能夠稱呼祂。 〔教理203-213,230-231〕

天主並不希望自己不為人知。祂不希望我們僅僅把 祂當成某種感覺到或想到的「更高力量」來崇敬。祂 渴望被認識,渴望如同一個真實存在、活動的人一樣 被呼喚著。在燃燒的荊棘中,天主啟示梅瑟祂的聖 名是「→自有者」(YHWH,出三14)。天主使祂的子 民能夠稱呼祂,但仍然保有祂隱祕的一面,是此刻 的奧祕。基於對天主的尊敬,過去和今天的以色列 人都不能說出天主的名號,而要以「上主」(希伯來 文Adonai)代稱。同樣的名號也在→新約中用來稱頌 耶稣是真天主:「耶穌為主」(羅十9)。

## 32 說「天主是真理」有什麼意思?

「天主是光,在祂內沒有一點黑暗」(若壹一5)。祂 的聖言就是真理(箴八7;撒下七28),祂的法律就是 真理(詠一一九142)。耶穌自己也為天主的真理作 證,祂在比拉多面前說道:「我為此而生,我也為此而 「上主我們的天 主是唯一的天 主。你應當全心、全靈、 全意、全力愛上主,你的 天主。」

——谷十二29~30

# ₹ −神論

(MONOTHEISM,出 自希臘文monos=獨 一,theos=天主/神, 相信只有一神存在的 教義)

教導天主是獨特的、絕 對的、具位格性的存有, 也是一切事物終極的根源。一神論信仰包含猶 太教、基督宗教、伊斯 蘭教。

#### 自有者/雅威 (YHWH/YAHWEH)

這是舊約中天主最重要的名號(出三14)。可以翻譯為「我是自有者」(Iam who Iam)。猶太人和基督徒都認為,這名號就是指那位全世界的主宰,他們的造物者、保存者、締結盟約的友伴。他拯救他們自埃及脱離奴役,是審判者與救主。



「梅瑟對天主 説:『當我到以 色列子民那裡,向他們 説:你們祖先的天主打 發我到你們這裡來時, 他們必要問我: 祂叫什 麼名字?我要回答他們什 麼呢?』天主向梅瑟説:『 我是自有者。』又説:『你 要這樣對以色列子民說: 那『自有者』打發我到你 們這裡來。』天主又對梅 瑟説:『你要這樣對以色 列子民説:上主,你們祖 先的天主,亞巴郎的天 主,依撒格的天主和雅 各伯的天主, 打發我到 你們這裡來,這是我的 名字,直到永遠;這是我 的稱號,直到萬世。』」



「如果沒有所謂 天主的觀點,那麼除了我 們的主觀想法之外,沒 有真理可言。」

— 羅伯·史佩曼 (Robert Spaemann,

---出三13~15

1927年生,德國哲學家)

「當我意識到有 一位天主之後,我只能 單單為祂而活。」

——真福嘉祿·富高 (Bl.Charles de Foucauld· 1858-1916·撒哈拉沙漠的基 督徒隱修士)

## 來到世界上,為給真理作證」(若十八37)。 〔教理214-217〕

天主的真理不可能被「證明」或者以實驗來研究,因為天主不可能成為科學研究的對象。但是,天主願意用某種特別的證明來顯示自己。我們因著耶穌本身絕對的可靠性,知道天主是真理。耶穌是「道路、真理和生命」(若十四6)。任何與耶穌建立關係的人都可以驗證的確是如此。如果天主不是「真實的」,信仰和理性就沒有相互對話的可能。然而,兩者其實是一致的,因為天主就是真理,而真理同時也是神聖的。

# 33 說「天主是愛」有什麼意思?

如果天主是愛,那麼沒有一樣受造物不受祂無限的慈愛圍繞和掌握。天主不只宣告自己是愛,祂也證明自己是愛:「人若為自己的朋友捨掉性命,再沒有比這更大的愛情了」(若十五13)。(教理218,221)

沒有其他→宗教像基督宗教這樣明說:「天主是愛」 (若壹四8·16)。基督信仰對此一保證毫不動搖,儘

第

管這世上痛苦與邪惡的經驗會使人自問天主是否真是愛的天主。在→舊約中,天主就已透過依撒意亞先知,這樣告訴祂的子民:「因為你在我眼中是寶貴的,是貴重的,我愛慕你;所以我拿別人交換了你,拿別的民族交換了你的性命。不要害怕!因為我同你在一起」(依四三4~5)。又說:「婦女豈能忘掉自己的乳嬰?初為人母的,豈能忘掉親生的兒子?縱然她們能忘掉,我也不能忘掉你啊?看哪!我已把你刻在我的手掌上」(依四九15~16)。這些談論天主之愛的話語絕非空談;耶穌在十字架上,為祂的朋友捨棄自己的性命,證明了這點。

34 認識了天主之後,你該做些什麼?

一旦你認識天主,你就該將祂放在生命的第一位。如 此就展開了一個新生命。你會認出,那些連自己的敵 人都愛的人,才是基督徒。

〔教理222-227,229〕

總之,認識天主就是認識創造與指示我的那一位, 真的就在那裡。祂每時每刻都以愛注視著我,祝福 並支持我的生命,這世界和我所愛的人們都在祂的 手中。祂熱切等著我,希望滿全我生命,使我能永遠 與祂同在。光是點頭同意這點還不夠。基督徒必須 採納耶穌的生活方式。

35 我們到底是信一個神還是三個神?

我們信一個天主,祂有三個位格(→三位一體)。「天主不是獨自一位,而是在圓滿的共融中」(教宗本篤十六世,2005年5月22日)。

(教理232-236,249-256,261,265-266)

基督徒崇拜的不是三個不同的神,而是「既是三,也是一」的同一存有(Being)。我們從耶穌基督得知天主是三位一體:基督聖子談論祂在天之父(「我與父原是一體」,若十30)。祂向父祈禱,並且賜給我們聖神,也就是父與子之間的愛。這就是為什麼我們「因父、及子、及聖神之名」(瑪廿八19)而受洗。

之 記者問:「教會需要什麼改變?」真福德 蕾莎修女回答:「你和 我。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

7 (我的上主,我的的 天主,請帶走使我達, 你的一切。我的上主,就 的天主,請賜我能的 安起, 我的天主,請使我上 主,我的天主,請使我上 除自我,將我的一切 都奉獻給祢。」

——馮洛的聖尼閣 (St. Nicholas of Flüe· 1417-1487·瑞士神祕者及 隱修士)



99 「哪裡有愛,哪裡就有三位一體:愛人者,被愛者,以及泉湧的愛。」

——聖奥斯定(354-430)

## 三位一體/ 天主聖三 (TRINITY,出自拉丁文

trinitas=三重性) 天主只有一個,但祂有 三個位格。在英文中兩個術語,都用來表達 同樣的事實:三位一體的 天主(Triune God)和氏 主聖三(Trinity)(前者 強調天主的整體性,後 者強調在天主內的三個 達,說明了三位一體真是

難以言傳的奧祕。

「你們不知道,你們是天主的宮殿,天主聖神住在你們內嗎?」

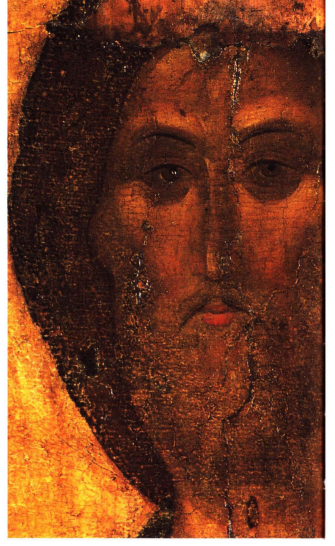
——格前三16

「請來,聖神,當 受讚頌的造物者,請在 我心內安然憩息;請賜 下祢聖龍的這顆心。」

——〈伏求聖神降臨詩〉

(Veni creator spiritus) (聖赫拉班,

St. Hrabanus Maurus · 九世 紀人)



36 我們能以邏輯推論出天主是三位一體嗎?

不行。一個具有三位格的天主(→三位一體)乃是奧 祕。我們只有透過耶穌基督才能得知天主的三位一體性。〔教理237〕

人無法用自己的理性推論出天主是三位一體的事實。但是,當人接受天主在耶穌基督內的→啟示時, 他們可以承認這奧祕是合理的。倘使天主獨自一人, 祂不可能自永恆以來就愛。透過耶穌,我們在→舊約 (例如:創一2;十八2;撒下廿三2),甚至在整個受 造之內,已經可以找到天主是三位一體的線索。

## 37 天主為何是「父」?

我們尊天主為父,首先因為祂是造物主,慈愛地看顧 祂的造物。其次,天主子耶穌教導我們,要視祂的天 父如同我們的父親一樣,並且稱祂為「我們的天父」。 〔教理238-240〕

基督信仰以先,也有其他宗教稱呼神聖者為「父」。 甚至在耶穌之前,以色列人稱天主為他們的父親( 申卅二6;拉二10),同時也感覺祂猶如母親(依六 六13)。在人的經驗中,父親和母親代表起源與權 威,代表保護與支持。耶穌基督向我們顯示了天主 父真正的樣子:「誰看見了我,就是看見了父」(若 十四9)。在浪子的比喻中,耶穌說出了人對慈愛父 親的最深切渴望。 → 511-527

## 38 「聖神」是誰?

聖神是→天主聖三的第三位,與天主聖父、聖子享有同樣的神聖光榮。〔教理243-248,263-264〕

當我們在自身內察覺到天主的存在,也就是察覺到 聖神的工作。天主派遣了「自己兒子的聖神,到我們 內心」(迦四6),使祂能完全充滿我們。在聖神內, 基督徒有深切的喜樂,內心的平安與自由。「其實你 們所領受的聖神,並非使你們作奴隸,以致仍舊恐 懼;而是使你們作義子。因此,我們呼號:『阿爸,父 呀!』」(羅八15)我們在洗禮和→堅振時領受了聖神,因此在聖神內我們得以稱天主為「父親」。

→ 113-120,203-207,310-311

「婦女豈能忘掉 自己的乳嬰?初 為人母的,豈能忘掉親 生的兒子?縱然她們能 忘掉,我也不能忘掉你 啊」

——依四九15

「對這位父親的 記憶,光照了我們身為人 最深的身分認同:我們 從哪裡來,我們是誰,我 們的尊嚴何等寶貴。的 確,我們出自父母雙親, 是他們的子女, 但我們 同時也出自天主, 祂以祂 的形象造了我們,召叫我 們成為祂的子女。因此, 每一個人類生命的起 源,都不是偶然或意外, 而是天主愛的計畫。這 點在耶穌基督身上被啟 示給我們, 祂是天主子 也是圓滿的人。祂知道自 己出自哪裡,也知道我 們所有的人出自哪裡:就 是出自祂的父,也是我 們的天父的愛。」

一教宗本篤十六世



「你們稱我『師傅』、『主子』,

説得正對:我原來是。」 ——若十三13

「又有聲音由天 上説:『這是我的 愛子·我所喜悦的』。」 ——瑪三17

「除祂以外,無論憑誰,絕無救援,因為在天下人間,沒有賜下別的名字,使我們賴以得救的。」

---宗四12

「阿爸!父啊! 一切為祢都可能。」

一 耶穌在革責瑪尼的山園 祈禱(谷十四36)

「但是, 祢憐憫 眾生, 因為祢是 無所不能的。」

——智十一24

「的確,祢愛一切所有,不恨祢 所造的;如果祢憎恨什麼,祢必不會造它。」 ——智十-25 39 耶穌是天主嗎?祂也是天主聖三之一嗎? 納匝肋的耶穌是天主聖子,是我們祈禱「因父、及子、 及聖神之名」(瑪廿八19)時所提到的聖三第二位。

〔教理243-260〕

耶穌要不是個騙子,自稱→安息日(Sabbath)的主, 又接受「主」(Lord)這個神聖的名號,要不祂就真的 是天主。當祂給人赦罪時,流言就傳開了。在祂同時 代的人眼裡,這是足以被處死的惡行。透過各種奇 蹟異象,尤其是祂的復活,耶穌的門徒認出耶穌是 誰,並且尊祂為「主」。這就是→教會的信仰。

40 天主無所不能嗎?

祂是全能的(almighty)嗎?

「因為在天主前沒有不能的事」(路一37)。祂是全能的。〔教理268-278〕

在危急時呼求天主的人,相信祂是全能的。天主從無中創造了整個世界。祂是人類歷史的主。祂引導一切,無所不能。祂如何運用祂的全能,的確是一項奧祕。人們常問,天主到底在哪呢?透過依撒意亞先知,祂告訴我們:「因為我的思念不是你們的思念,你們的行徑也不是我的行徑」(依五五8)。天主的全能常在人們已經毫無期待之時展現出來。聖週五的軟弱無力正是復活的先聲。→ 51,478,506-507

41 有了科學還相信造物主,不是很多餘嗎?

不。「天主創造了世界」這句話,並非過時的科學陳述。這是神學的(theo-logical)敘述,就是關於萬物之神聖的意義(theos=神,logos=意義)與起源的敘述。〔教理282-289〕

創世的敘述不是對世界起源的科學解釋。「天主創造了世界」是一個神學的敘述,談的是世界與天主的關係。天主使世界形成,祂支持著這世界,並且要使它臻於完善。受造(being created)是萬物之內不變的本性,也是關於它們最基本的真理。



## 相信進化論的人也可以相信有一個造物主 嗎?

是的。雖然信仰屬於另一種知識,但它也對各種科學 的發現和假設保持開放。〔教理282-289〕

神學不具備科學的效力,自然科學也不具備神學 的效力。自然科學不該武斷地排除創造本身是一 具有目的的進程;反之,信仰也不能斷言自然界發 展的過程中有哪些變化。基督徒可以接受進化論 作為某種有益的解釋模式,只要他不落入淮化主義 (evolutionism)的異端,就是說人只是生物進化隨 機發展的後果。→淮化預設了某種可以發展的事物 存在,但並沒有說這個「事物」從哪裡來。再者,存 有、本質、尊嚴、使命、意義、世界與人存在的理由, 都不可能以生物學解釋。雖然「進化主義」越了界, 但→「神創論」(creationism) 也從不同角度犯了同 樣毛病。神創論者天真地把聖經內容按字面解讀( 比方說,引用《創世紀》第一章天主六天的工程來計 笪地球年齡)。

43 世界是隨機而成的嗎?

不是。天主才是世界的來源,而不是運氣。不論是起 源還是內在的秩序與目的,世界都不是「漫無目標」 的因素造成的。(教理295-301,317-318,320)

基督徒相信在祂的創造中,就可以看出天主的手 筆。對那些認為整個世界是隨機、無意義、無目標的 過程的科學家,教宗若望保祿二世在1985年答覆說: 「既然整個宇宙的組成因子有如此複雜的結構,它

的生命具有如此奇妙的意涵,說這些全憑偶然,就 等於放棄尋找世界為何以此面貌展現的解釋。事實 上,這就等於承認沒有原因,卻有結果一樣。這根本 是放棄了人的理性,這是拒絕去思考、去找出解決問 題的答案。」→ 49

## 淮化.

(EVOLUTION, 出自拉 丁文evolutio=展開、發 展)

生物體經過千百萬年而 成長為最終的型態。從 基督徒的觀點來看,推 化也可以説是天主在自 然猧程中持續的創造。

## 神創論

(CREATIONISM, 出自 拉丁文creatio=造成、 形成)

天主自己直接一次創造 了整個世界的理論,把 《創世紀》當成是一字 不差的見證敘述。

「耶穌基督是萬 物的中心與基礎,不認 識基督的,就對世界和 自己一無所知。」

-巴斯噶 (1623-1662)



「因為祢創造了 萬物,萬物都是 因了祢的旨意而存在,而 造成的。」

一默四11





「我們不是隨便 的、無意義進化下都是 物。我們每一個都是也 主思想下的結晶。我們 每一個人都是祂想要 的,每一個人都是必要 的,每一個人都是必要 的。」

——教宗本篤十六世 2005年

2005年4月24日

「那個(『大霹靂』理論中空前精確的 進程)會發生只是憑偶 然?這也太荒謬了!」

——瓦爾特·瑟林

(Walter Thirring, 奧地利物 理學家, 1927年生)

## 44 是誰創造了世界?

全是靠天主。祂超越時間與空間,從無中創造了世界,使一切成形。所有存在的事物都依賴天主,它們之所以仍舊存在,是因為天主願意如此。

〔教理290-292,316〕

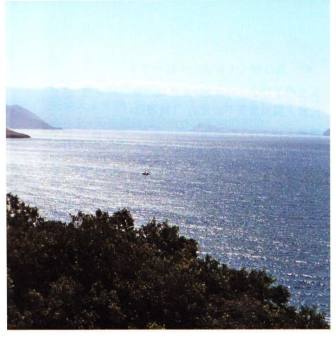
世界的創造,可說是三位一體的天主「同心協力」的成果。聖父是全能者,創造者。聖子是世界的中心與意義:「一切都是藉著祂,並且是為了祂而受造的」

(哥一16)。只有當我們認識基督,了解這世界朝著 主的真、善、美此一目標前進,我們才會明白世界為 何存在。聖神則將一切團結在一起,祂是「賦予生命 者」(若六63)。

45 自然律和自然體系也都來自天主嗎?

是的。自然界的定律與體系也是天主創造的一部分。 〔教理339,346,354〕

人不是生來完全空白的。他也是由天主在創造時置 入的秩序與自然律中形成。基督徒不會說「只要我



「足足鼠樹木會 教導你, 連老師也不能 教你的東西。」

一聖伯爾納鐸

(St. Bernard of Clairvaux ' 1090-1153,熙篤會第二會 祖)

「只要細心觀察, 孰悉宇宙體系那從天主 上智而來的宏偉秩序, 有誰會不讚嘆這位全能 的設計師呢?」

一哥白尼

(Nicholas Copernicus, 1473-1543,自然學家與天 文學家)

喜歡,什麼都可以做」。他知道若他違反了自然律, 以不合事物內在秩序的方式利用它們,想要表現得 比造他的天主還聰明,他只會傷害自己、破壞環境。 當人想要從頭到腳掌控自己時,只是自不量力。

為何《創世紀》描寫創造是「六天的工程」? 象徵性的一個工作调,在最後一日的安息中達於高峰 (創一1~二3),這說明了創造本身是多麼美好、多 麼睿智的安排。〔教理337-342〕

從「六天的工程」這一象徵的運用,我們可以推論出 一些重要的原則:(1)沒有任何存在不是浩物主使 之成形。(2)一切存在都有其美好之處。(3)變壞 的事物仍有良善的本心。(4) 受造物彼此相連、彼此 依賴。(5) 創造內的秩序與和諧反映出天主卓越的 美善。(6) 創造之內具有多重的層次: 人高於動物、 動物高於植物、植物高於無生物。(7) 整個創造正 走向最終的偉大慶祝,即基督帶領世界回歸天家, 天主成為所有人的一切那一天。→ 362

「天主看了祂所 皓的一切,認為

樣樣都很好。」

創一31

《創世紀》 (GENESIS, 希臘文意 為起源、起始)

聖經的第一部書,描述 世界與人類的創造,以 及其他事。





「天主的光榮就 是完全活出的人性;更 進一步説,人的生命就是 天主的願景。」

——聖宜仁(約135-202)

「信賴天主眷顧 就是具有堅定的、活夠 的信德,知道天主能夠 並且將會幫助我們。 能幫助我們,這很明顯, 因為祂是全能的。但也 一定會來幫我們,超 為聖經裡有許多次 也也一定經裡有許多次 如此承諾,並且信實地 履行祂的承諾。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

「就是你們的頭髮,也都一一數過了。」

---瑪十30

>> 「那位造了你的, 也知道祂對你有什麼計 畫。」

——聖奧斯定(354-430)

47 為什麼天主在第七天休息了?

天主停下祂的工作休息,正是指向創造的完成,這是 光靠人類力量所不能及的。(教理349)

雖然人也工作,是造物主的小助手(創二15),但單 憑他的勞力無法救贖這世界。整個受造的目標是透 過白白給予我們的禮物,也就是救恩,走向「新天新 地」(依六五17)。週日的休息,也可以說是天堂安息 的預嘗,它遠遠勝過預備我們走向那安息之前的工 作。

48 為什麼天主要創造這世界?

「世界的受造是為了天主的光榮。」(梵蒂岡第一次大公會議)〔教理293-294·319〕

創造是因為愛,再沒有別的理由。在愛中,天主的尊 貴與光榮得以彰顯。因此,讚美天主,指的不是誇 讚這位造物者。畢竟人並不是整個創造工程的旁觀 者。對人來說,「讚美天主」應該是與所有受造物, 一起對自身的存在心懷感謝地承認贊同。 → 489

## 天主眷顧(Divine Providence)

49 天主引導這世界以及我的生命嗎?

是的,但是以一種奧祕的方式;天主引導一切走向只有祂才知道的路,走向事物的滿全。所有祂創造的一切,沒有一刻不是在祂的手中。(教理302-305)

天主不僅影響歷史上的重要事件,也影響個人生命中的小事件,但這並不減損我們的自由意志,我們也不是祂永恆計畫中的傀儡。在祂內,「我們生活、行動、存在」(宗十七28)。天主就在我們所碰見的一切中,在生活的轉變中,甚至在那些痛苦的事件與看來毫無意義的巧合中。即使在我們生命崎嶇的時刻,祂也要畫出平坦的直路。從我們那裡,祂所拿去的和所給予的,祂堅強我們和試煉我們的一切一全都是祂旨意的安排與記號。 → 43

50 人在天主的眷顧中扮演怎樣的角色?

透過天主眷顧,創造的完成並非遠超我們之外或高 高在上。天主激請我們合作完成祂的創造。

(教理307-308)

人可以拒絕天主的意願。但人若能成為天主愛的工 且,他會活得更好。德蕾莎修女終其一生都盡力這 麼想:「我只是我主手中一枝小小的鉛筆。祂可以修 整或削尖這筆,也可以在任何祂願意的時刻,以任 何方式用它來寫或畫。若是這文字或這畫很美,該 受讚揚的不是這枝筆或其他工具,而是使用它們的 那一位。」雖然天主透過我們、協同我們進行祂的工 作,我們絕不能把自己的思想、計畫和行動與天主的 混為一談。天主並不需要我們的成就,好像祂沒了 這些就缺少什麽似的。

51 如果天主是全知全能的,為什麼祂不阻止惡 的產生?

「天主允許惡,只為從中引發更大的善」(聖道茂)。 (教理309-314,324)

這世界的惡乃是痛苦而難解的奧祕。就連釘在十字 架上的那位也要問祂的天父:「我的天主,我的天 主, 称為什麼捨棄了我?」(瑪廿七46)世上的惡 大多無法理解。但我們可以肯定一件事:天主是百 分之百的善。祂不可能是任何惡事的源頭。天主創 造了一個好的世界,但這創造尚未完全。在極度的 動盪和痛苦的過程中,世界逐漸發展成形,朝向它 最終的成全。有一類為物質惡 (physical evil),比 方說,天生的缺陷,或是一場天災。相反地,倫理 惡(moral evil)乃是世上濫用自由所產生的。「人 間地獄」的景象——童兵、自殺炸彈攻擊、集中 營——大都是人類所為。因此,關鍵性的問題不在 於「這世上有這麼多惡事,怎麼可能有人相信天主 是善的呢?」而在於「如果天主不存在,又有誰能 以人的心和理解忍受這世界的生活?」基督死而復

**>>** 「主啊! 讓我做祢的工具, 去締诰和平; 在有仇恨的地方, 播镁方愛; 在有冒犯的地方, 給予寬恕; 在有分裂的地方, 促成團結; 在有錯謬的地方, 宣揚真理; 在有疑慮的地方, 激發信心; 在有失望的地方, 喚起希望; 在有黑暗的地方, 放射光明; 在有憂傷的地方, 散布喜樂。 神聖的導師! 願我不求他人的安慰, 只求安慰他人; 不求他人的諒解, 只求諒解他人; 不求他人的愛護, 只求愛護他人。」 聖方濟運動,法國1913

「我所沒有計畫 的,卻在天主的計畫中。 這樣的事在我身上出現 得愈多,我的信念就愈 是清晰——從天主的角 度來看,沒有什麼是偶

- 聖愛娣·施泰因 (1891-1942)



「天主在我們的 歡悦中低語:在我們的 良心裡發聲。但祂在我 們痛苦時吶喊:這就是 祂的擴音器,好喚醒一 個不聽勸的世界。」

——魯益師

(Clive Staples Lewis, 1898-1963,英國作家,《納 尼亞傳奇》作者)

」「以你的雙腳走 在這世界,但你的心當 在天國。」

——聖若望·鮑思高

(St. John Bosco, 1815-1888, 青年主保)

「耶穌來告訴我們,他願意我們所有人都在天國。但地獄——這時代不怎麼談它了——的確存在,那些對祂的愛關上心門的人,將永遠在那裡。」

——教宗本篤十六世 ·

2007年5月8日

活為我們顯示了,惡不是開端,也不是結局。天主 從最壞的惡中引出絕對的善。我們相信在最後審判 時,天主將會結束所有的不正義。在來世,將不再 有惡,也不再有痛苦。→ 40,286-287

## 天堂與天使

## 52 什麼是天堂?

天堂是天主的境地,天使與聖人們所在之處,也是整個受造的目的地。我們用「天地」一詞,來形容整個受造界。〔教理325-327〕

天堂不屬於宇宙的某個地方。它是來世生命的一種 狀況。天堂是天主旨意完全實現而毫無阻擋之處。 天堂是當生命活出它最圓滿的幸福與幅度之時—— 這是今生我們所不能得的。如果靠主扶助,有一天 我們能進入天堂,等待我們的將是「天主為愛祂的 人所準備的,是眼所未見,耳所未聞,心所未想到 的」(格前二9)。 3 158,285

## 53 什麼是地獄?

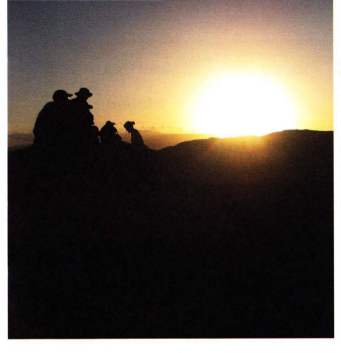
我們<mark>的信仰把最終與天主分離——全然拒絕天主的</mark>愛的狀況稱為「地獄」。〔教理1033-1036〕

耶穌知道地獄是什麼樣子,祂說那是「外邊的黑暗」 (瑪八12)。用我們的話來說,是寒冷而非炎熱。想 想這有多可怕:徹底的冷硬、毫無希望地與一切援 助、解救、喜樂、安慰相隔絕。 → 161-162

## 54 什麼是天使?

天使是純精神的受造物,具有理智和意志。他們沒有 肉體,不會死,平常是肉眼不可見的。他們常常生活 於天主的臨在中,傳達天主的旨意以及天主對人的 保護。〔教理328-333,350-351〕

拉辛格樞機曾說過,一個天使「就是天主想到我時所帶有的念頭」。同時,天使們完全朝向他們的造物



「我們渴望天堂 就是有天主在的地 方——的喜樂。其實我 們現在就能夠同祂一起 在天堂,此刻就能與池 一同歡樂。但這意味著 我們要如同祂一樣地去 助人;如同祂一樣地給 予;如同祂一樣地服務; 如同祂一樣地去愛。和 祂一天二十四小時在一 起,在祂最可怖的化身 中與祂相遇。因為祂這 麽説渦:『你們對我狺些 最小兄弟中的一個所做 的,就是對我做。』」 - 真福德蕾莎修女

(1910-1997)

主。他們對祂懷著熱烈的愛,不分書夜地事奉祂。他 們的讚頌歌聲永不止息。在聖經中,那些墮落而離開 天主的天使,被稱為魔鬼或惡魔(devils or demons)。

## 55 我們能和天使互動嗎?

可以。我們可以向天使求援,請他們向天主轉禱。 〔教理334-336,352〕

從天主那裡,每個人都擁有一個護守天使。為自己和 他人, 向護守天使祈禱是對的、明智的。天使也可以讓 自己在某個基督徒生命中出現,比方說,作傳遞訊息 的使者或有益的引導者。但這些和新世紀靈修(New Age Spirituality)裡的或各種玄祕學(esotericism)裡的 假天使是完全不同的。

「非永恆的事物 在永恆中是沒有什麼價 值的。」

「因為祂必為 你委派自己的天 使,在你行走的每條道 路上保護你。他們把你 托在自己的手掌,不使你 的腳在石頭上碰傷。」 - 詠力.一11~12

>> 「在每位信友身 旁都有一位天使作為保 護者和牧人,領他走向 生命。」

——聖大西略 (約330-379, 教父之一)

99 「人既非天使,也 非野獸,妄想使人成為 天使的,只會讓他落入 野獸之境。」

---巴斯噶(1623-1662)

#### 受造的人

56 人是否在創造中具有一個獨特的地位?

是的。人是整個創造的高峰,因為天主以祂自己的肖像造了人(創一27)。〔教理343-344,353〕

人的受造和其他生命的受造有很明顯的區別。人具有位格,意即他透過理智與意志,可以選擇去愛,或 是抗拒愛。

「當我仰望祢手 指創造的穹蒼, 和祢在天上布置的星辰 月亮,世人算什麼,祢竟 對他懷念不忘?人子算什 麼,祢竟對他眷顧周詳? 竟使他稍微遜於天神, 以尊貴光榮作他冠冕。」



大型工程的 1世上萬物都和和我們一樣有感覺,都和和我們一樣努力的不可以 我們一樣努力的不可以 一樣,經歷也的不可 一樣,經歷也的不可 一樣,因此造物主的 一樣,但 一樣,因此造物主的。」 一個的是有 一個的是有

(1182-1226)

57 人應如何對待動物和其他的受造物呢?

人應善待其他受造物,以表示他對造物主的尊崇。 人、動物、植物都是同一造物主所造,祂因著愛賦予 了這一切生命。因此對動物的愛護也深刻地屬於人 性。〔教理344,354〕

雖然人可以利用、食用動物與植物,但不該虐待動物或以不人道的方式對待牠們。這違背了受造的尊嚴,就如因貪婪而隨便濫用地球的資源。



信天主父

說天主「以祂的肖像」造了人是什麼意思 呢?

人和無生命的東西、植物、動物都不同,人是具有精 神的位格。這項特徵使他與天主的結合更超過與其 他受造的結合。〔教理355-357,380〕

人不是某件東西,而是某一位。正如我們談到天主時 稱祂是一位,我們也如此談論人類。人的思考能夠紹 越當下的界線,衡量存在的整個廣度;他還能以批 判性的客觀態度來理解自身,試著讓自己有所改善; 面對他者,他能視之為人,以人的尊嚴來了解他們, 並且去愛他們。在所有有形可見的受造中,只有人「 能認識並愛慕其造物主」(梵二《牧職憲章》12,3)。 人是要與祂生活在友誼中的(若十五15)。

#### 59 天主為什麼造人?

天主所造的一切都是為了人。人是「世上唯一一個天主 為了他本身而給予生命的受造」(《牧職憲章》24,3), 而他是為了享有幸福而被造。當人了解、愛慕、事奉 天主, 並對這位造物主滿懷感恩之時, 這就是他的幸 福。〔数理358〕

感恩就是對愛的致謝。一個感恩的人,自由地面對那 善的給予者,與祂建立全新的、更深刻的關係。天主 希望我們對祂的愛表示謝意,甚至以我們全部的生 命與祂相聯繫。這份關係會永遠地持續下去。

為什麼耶穌是世界上最卓越的典範呢? 耶稣基督是獨一無二的,因為祂不僅向我們顯示了天 主真正的本質,也顯示了什麼是真正完美的人。 〔教理358-359,381〕

耶穌不只是完美的人而已。即使看似完美的人也都 是罪人。因此,沒有人能作人性的標準。但耶穌不 同, 祂是無罪的。除非透過耶穌基督, 「在各方面與 我們相似,受過試探的,只是沒有罪過」的這位(希 四15),我們不可能了解身為人有什麼意義,也不能

「愛是出於天 主;凡有爱的,都 是生於天主,也認識天 主。」

一若壹四7

「如果一牛當中, 你説出的唯一一句禱詞 是『我感謝祢』,那就夠 Po1

一艾克哈

(Meister Eckhart 約1260-1328, 道明會士, 神 祕者)

「人是天主的肖 像,與祂相似,藉此天 主願意人為祂本身的緣 故,尊崇祂。」

-亞細西聖方濟

(1182-1226)

「天主愛人們。為 了他們,天主告了這字 宙;使這世上一切都屬 於人; 祂給了人們説話和 理解的能力; 祂單單允 許了他們仰望天堂, 祂 按自己的形象造了他們; 祂派遣自己的兒子到他 們中間; 祂對他們許諾了 天國,並要把天國賜給 那些愛祂的人。」

一《致丟格那妥書》

(Letter to Diognetus,二世紀 作品)



「事實上,只有 在天主聖言降生 成人的奧蹟內,才能真 正了解人的奧蹟。」

——梵二《牧職憲章》

「祂是不可見的天主的肖像,是一切受造物的首生者……一切都是藉著祂,並且是為了祂而受造的。」

——哥一15,16

「看,這個人!」 — (若十九5,拉

丁文 "Ecce homo!")比拉多 以這些話對群眾指出滿受鞭 痕、頭戴茨冠的耶穌。

「祂成為我們,好 使我們成為祂。」

---聖達修

(St. Athanasius the Great,約 295-373,教父之一)

「當人的身心有正 為一之時,他才能真是他 想成為自己……要是他內 身看作只屬於動物的與 身看作只題納,他的尊嚴。 反之,要是他否尊嚴。 只把物質,也就是內身,他 當作唯一的現實。」 一教宗本篤十六世

《天主是愛》通諭

了解人是無限可愛的這話真正的含意。耶穌,天主之子,是道地的、真正的人。在祂身上,我們認清了天主願意人成為什樣模樣。

## 61 人人平等是根據什麼呢?

所有人都是平等的,因為眾人都來自天主同一創造的 愛。所有人的救主都是耶穌基督。所有的人都要在天 主那裡找著快樂和永恆的幸福。(教理360-361)

因此,所有的人都是兄弟姊妹。基督徒不只要與基督徒,也要與所有的人團結互助,強烈反對藉種族、性別、以及經濟在人類家庭中造成的分裂。

→ 280 · 517

## 62 什麼是靈魂?

靈魂使每一個個體成為一個人:是他精神生命的根本與內心最深處的存在。靈魂使物質的肉身成為活人的身體。透過靈魂,人成為能夠自稱「我」的受造物,是天主面前無可取代的獨特個體。

〔教理362-365,382〕

人是擁有肉體與精神的受造物。人的精神不僅僅是身體的一項功能,也不能以物質的組成來加以解釋。理性使我們相信,必然有一靈性的原則與肉體相結合,但又不同於肉體。我們稱之為「靈魂」。雖然靈魂的存在不能以科學「證明」,但若不承認這超越物質的靈性原則,就不可能把人看作靈性或理性的存有。 → 153-154·163

## 63 人從哪裡獲得他的靈魂?

人的靈魂直接由天主所造<sup>,</sup>而非父母所「生」。

〔教理366-368,382〕

人的靈魂不是物質方面進化發展的產物,也不是父親母親因生育相結合的成果。每個人都以一個獨特的、具有靈性的人性來到這世間;教會以天主給了人靈魂這說法,來解釋這項奧蹟。靈魂不會死去;即使



「你應為啞巴開 口,為被棄的人 辩護。」

「靈魂開口發言: 我受召成為天使的同 伴,因為我是天主吹進 乾土中的一口生氣。」 一賓根的聖賀德佳 (St. Hildegard of Bingen 1098-1179,本篤會修女,

神祕者)

人死亡時失去了肉身,復活時他會再得到它。說「我 有一個靈魂」就是說,我不僅是天主所造之物,還是 祂所造的一個「人」,並且召叫我與祂建立永恆的關 係。

## 64 為什麼天主造人有男有女?

天主是愛, 也是共融團體的原型。祂造了男人和女 人,好使他們能共同成為表現出天主本質的肖像。

〔教理369-373,383〕

天主如此造了人,有男有女,使他們渴望在與異性的 相遇中,達到圓滿和完成。男人和女人有絕對同等 的尊嚴,但在創造的發展中,他們的男性特質與女 性特質表達了天主美善不同的面向。天主既非男性 也非女性,但祂同時展現出父愛(路六36)與母愛(

「人因著他的肉 身,與所有受造物相連, 但只因著天主『吹進』 他內的那個靈魂,才成了 人。狺賦予了他不可取代 的尊嚴,也給了他獨一無 二的責任。」 一舒安邦樞機主教 (Christoph Cardinal Schönborn, 1945年生, 維也納總主教)



「天主於是昭白 己的肖像造了人, 就是照天主的肖像造了 人: 造了一男一女。」 ——創一27

依六六13)。在男人與女人的愛當中,特別是婚姻的 共融中,男人和女人「成為一體」(創二24),得以品 嘗某些像似與天主合而為一的喜樂。是在與天主的 合一內,每個人才能找著最終的滿全。正如天主的 愛是信實的,婚姻之愛也尋求忠實;一如天主,這樣 的愛充滿創造力,因為藉由婚姻,新的生命來到人 間。 > 260,400-401,416-417

「人單獨不好, 我要給他浩個與 他相稱的助手。」

——創二18

「再者,我們讀 到人不能『單獨』生存( 參創二:18);他能生存 唯有『二合為一』,即與 另外一人產牛關係。這 裡是彼此產生關係的問 題: 男就女, 女就男。作 為天主的肖像和模樣的 人,是以也牽連到生存 於一個關係中,在與另 一個『我』的關係中。這 是天主聖三的明確的自 我啟示的序幕:父,子 及聖神共融中的活的契 合。」

——教宗若望保禄二世 (1920-2005,首位來自東歐 的教宗,世界青年日創始者, 引文出自1988年《婦女的尊 嚴與聖召》勸諭)

## 65 那些認為自己是同性戀的人該怎麼辦?

教會相信,在創造的秩序中,男人和女人天生需要彼 此万補的特質,好建立相互的關係,從而生兒育女。 這是為什麽同性戀性行為不被教會所允許。儘管如 此,教會仍對所有人懷著愛與尊重,不論他們的性向 為何,因為所有的人都被天主所愛,所看重。

#### (教理2358-2359)

世界上沒有一個人不是由一父一母的結合所生。因 此,對許多同性戀傾向的人來說,感覺不到自己在 情慾上受異性所吸引,不得不錯過在人類本性和天 主對受造的安排中,男女結合帶來的生產力,這是 一個痛苦的經驗。不過,天主常帶領靈魂以不尋常 的路涂走向祂。欠缺、失落、或傷口——倘使我們願 意接受並肯定它們——也能成為躍入天主懷中的跳 板:就是那位從一切中引出善,並在救贖中(甚至比 在創造中)更彰顯其偉大的天主。 → 415

66 人會經歷痛苦和死亡,這也是天主計畫的一 部分嗎?

天主並不希望人們經歷痛苦或死亡。天主對人原來 的計畫是天堂:永恆的生命以及天、人、自然之間的和 諧, 男與女之間的和諧。

〔教理374-379,384,400〕

我們常能感覺到生命該是怎樣的,我們自己又該是 怎樣的,但事實上,我們並未與自己和睦相處,因著 恐懼和難以控制的情緒而行動,失去了原本人與世

49

界,以及終歸與天主之間的和諧。在聖經中,這種疏離的感受透過原祖墮落的故事表達出來。由於罪潛入了這世界,亞當和厄娃不得不離開樂園,離開那原本與天主、與彼此都和諧相處的生活。辛勞的工作、痛苦、有死的生命,以及受罪的試探,都是人失落了樂園的記號。

### 墮落的人

67 什麼是罪?

罪的根本就是拒絕天主,拒絕接受祂的愛。表現在行為上就是蔑視祂的誡命。〔教理385-390〕

罪不只是錯誤的行為;也不只是某種心理方面的缺點。就最深層的意義來看,每一次對某種善的拒絕或破壞,都是拒絕了善「本身」,也就是拒絕天主。從最深和最嚴重的層面來說,罪就是和天主相隔絕,也就是與生命相隔絕。這是為什麼罪的另一個後果就是死亡。只有透過耶穌,我們才能了解罪的深不可測:耶穌在祂的肉身上經歷到天主的拒絕。祂將罪的死亡力量一肩扛起,使它不再打擊我們。我們用「救贖」一詞來說明這件事。

→ 224-237,315-318,348-468

68 原罪?亞當厄娃的墮落和我們有什麼關係? 罪(sin)就狹義而言,是指一個人自己需要負起責任 的過犯。所以「原罪」一詞指的不是「個別的」罪,而 是人類整體悲劇性的、處於墮落的狀態,甚至每一個 人在他還沒自由選擇犯罪之前,就出生在這個狀態之 中。(教理388-389,402-404)

談到原罪,教宗本篤十六世說,我們必須了解「我們每個人內都帶有那種思考方式的遺毒,就是像→《創世紀》裡所描述的那樣子……人沒有信賴天主。因為蛇的誘惑,人起了疑心……以為天主是妨礙我們自由的敵人,只有當我們摒棄祂時,才能成為完全

一、 園,但卻得著了天國, 所以得到的遠大於失去 的。」

——聖金口·若望 (St. John Chrysostom, 349/350-407,教會聖師)

「噢天主·離開了 祢只有墮落。轉向祢便 得以站立。留在祢內就 有穩固的奧援。」

——聖奧斯定(354-430)

「人的軟弱不能擾亂天主全能的計畫。神聖的偉大建築師就連落石也能運用自如。」 一一佛哈伯樞機主教

(Michael Cardinal von Faulhaber,1869-1952, 慕尼黑及佛萊辛總主教)

「罪惡在哪裡愈多, 恩寵在哪裡 也愈格外豐富。」

-羅五20

「當基督的手被 釘在十字架上時,祂也 把我們的罪釘在十字架 上了。」

— 聖伯爾納鐸 (1090-1153)



「蛇對女人説: 『……你們哪天吃了這果子,你們的眼就會開了,將如同天主一樣。』」

——創三<sub>4</sub>~5

99 「只有當人背負起 自己生命中所有的混亂、 他對罪與死應負的責任,也就是整個原罪,不 再只看見別人身上的罪 過,才有可能在世上推 展道德,並且起效果。」

──赫曼·赫塞 (Hermann Hesse)

1877-1962,德國作家)

「最糟糕的不是 犯下罪行,而是不去完 成一個人原本可以達到 的善。這是缺失之罪,也 就是缺乏愛心,還不知 檢討。」

——萊昂·布魯瓦

(Léon Bloy · 1846-1917 · 法 國作家) 的人……人不想從天主那裡,接受自己的存在和滿全的生命……就這樣,他信了謊言,而非真理,因此將自己的生命陷於虛無,陷於死亡。」(教宗本篤十六世,2005年12月8日)

69 因為有原罪,所以我們都一定會犯罪?

不。雖然人被原罪深深傷害,有罪的傾向。但是,有 天主的幫助,人就能夠行善。〔教理405〕

不管在任何狀況下,我們都不是一定會犯罪的。但 事實上,我們的確一次又一次的犯罪,因為我們軟弱、無知、容易誤入歧途。再說,如果是被強迫而犯罪,那根本不是罪,因為罪指的是出於自由意志的決定。

70 天主如何領我們走出惡的漩渦?

當人因著罪的連鎖反應,逐漸毀滅自己和周圍的世界時,天主並沒有袖手旁觀。祂給了我們耶穌基督,救主與贖罪者,救我們脫離罪的勢力。

〔教理410-412,420-421〕

「誰也幫不了我」——這句人生經驗的格言不再確切了。哪裡有人因罪而走入歧途,天父就派遣祂的聖子到那裡去。罪的後果是死亡(參見羅六23),但罪的另一個後果,則是天主奧妙的親近,祂派遣耶穌作我們的朋友和救主。因此,原罪也被稱作那「幸運的罪過」(felix culpa):「啊!幸運的罪過,你竟為世人賺取了如此偉大的救主!」(復活夜禮儀)

#### ◆第二章◆

### 我信耶穌基督、天主的獨生子

71 為什麼跟耶穌有關的記載被稱為「福音」 (the Gospel),或是「好消息」?

要是沒有福音,我們就無從得知天主因著無限的愛, 派遣自己的聖子來到我們人中間,好讓有罪的我們, 仍然能找回與天主永恆的聯繫。

〔数理422-429〕

關於耶穌生活、死亡、和復活的記載,真是世上最好 的消息。它們見證了這位誕生在白冷的猶太人,納匝 肋的耶穌,乃是降生成人的「永生天主之子」(瑪十 六16)。聖父派遣祂來,好讓「所有的人都得救,並 得以認識真理」(參見弟前二4)。

72 「耶穌」這個名字有什麼含意嗎?

耶穌(Jesus)在希伯來文中意指「天主拯救」。 〔教理430-435,452〕

在《宗徒大事錄》中,伯鐸說道:「在天下人間,沒有 賜下別的名字,使我們賴以得救」(宗四12)。所有 傳教十要表達的,基本上就是這個訊息。

「於是,聖言成 了血肉, 寄居在 我們中間;我們見了祂 的光榮,正如父獨生者 的光榮,滿溢恩寵和真 理。」

—— 若一14

IXOYC ZWNTWN

MIN DO

在羅馬的地下墓穴 中,我們發現古代基督 徒的祕密記號,它表達 出對基督的信仰,就是 ICHTHYS(魚) 這個字。 如果你拼出這個字,每 個字母都代表某個希臘 字的首字母:

lesous (耶穌), Christos(基督), THeou (=of God天主 的),hYios (=Son子) 和**S**oter(=Savior救 主)。Ichthys Zonton 是指生命之魚(Fish of Life) •

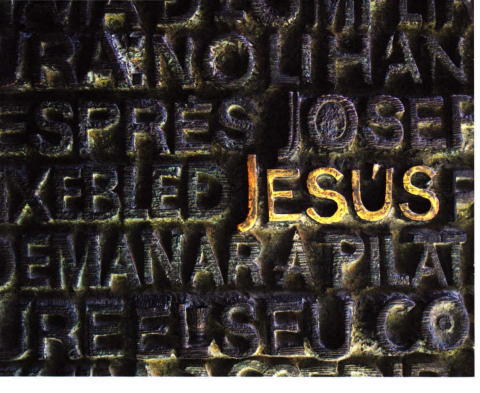
「這是我信基督 宗教的其中一個理由: 這個宗教不可能是人想 出來的。」

- 魯益師 (1898-1963)









「只有當你被問到 的時候,再來談基督,但 是你要活得讓別人想來 問基督是誰!」

——保羅·克洛岱爾

(Paul Claudel,

1868-1955, 法國詩人及劇 作家)

上 「人們批評的不是基督。他們批評的是基督徒,因為他們一點也不像祂!」

——莫里亞克

(François Mauriac, 1885-1970,法國小説家) 73 為何耶穌也被稱為「基督」(Christ)?

這簡短的說法「耶穌就是基督」,表達了基督信仰的 核心:耶穌,一個來自納匝肋單純的木匠之子,就是 那位被等待已久的默西亞和救主。

〔教理436-440,453〕

希臘文的基督Christos和希伯來文的默西亞Messiah 兩個字,指的都是「受傳者」(the Anointed One)。在 以色列,國王、先知、司祭都必須接受傅油。→宗徒 知道耶穌是「以聖神」受傅(宗十38)。我們因著基 督,被稱作基督徒,以表達出我們負有崇高的召叫。

74 說耶穌是「天主的獨生子」,有什麼含意? 當耶穌稱自己為「天主的獨生子」(或說「獨子」,若 三16),而伯鐸與其他人都見證此事。這個表達說明 了在所有的人當中,唯有耶穌不僅僅只是人,而且跟

#### 天主, 祂的父親有一獨特的關係。

〔教理441-445,454〕

→新約有好幾處提到耶穌被稱為「子」(若一14·18;若壹四9;希一2等等)。在耶穌受洗和顯聖容時,從 天上傳來的聲音稱祂為「我的愛子」。耶穌向祂的門 徒揭露了祂與天父獨一無二的關係:「我父將一切 交給了我;除了父外,沒有人認識子;除了子和子所 願意啟示的人外,也沒有人認識父」(瑪十一27)。 耶穌基督確實是天主之子這個事實,到復活之時完 全揭曉。

75 為何基督徒要稱耶穌為「主」?

「你們稱我『師傅』、『上主』,說得正對:我原來是」 (若十三13)。(教理446-451,455)

稱耶穌為「主」,對最初的基督徒是理所當然的,他們知道→舊約中這個頭銜乃是保留給稱呼天主之用。透過許多記號,耶穌對他們顯示自己有勝過自然、魔鬼、罪及死亡的神性力量。耶穌使命的神性根源在祂死而復活中顯露無遺。多默如此承認:「我主我天主!」(若廿28)對我們而言,既然耶穌是「主」,基督徒就不該向任何其他的勢力屈膝。

76 為什麼天主要在耶穌內成了人?

「祂為了我們人類,並為了我們的得救,從天降下」 〈尼西亞→信經〉。〔教理456-460〕

在耶穌基督內,天主與世界和好,拯救人類脫離罪的奴役。「天主竟這樣愛了世界,甚至賜下了自己的獨生子」(若三16)。在耶穌內,天主取了我們有死的肉身(→道成肉身),分享了我們身為人的命運、我們的痛苦、和我們的死亡,在一切事上成了和我們相似的一位,只是沒有罪。

「如果認識天主, 而沒有同時意識到我們 不幸的處境,只會帶來 虛榮心。但若只知我們 的不幸而沒有意識到天 主,則會陷於絕望。但認 讓耶穌基督提供了中 之道,因為在祂身上我 們同時看見了天主和我 們的不幸。」

---巴斯噶(1623-1662)

9 「蘇格拉底的生 與死,乃是一個智者的 生與死;但基督的生與 死,乃是神的生與死。」

——盧梭

(Jean-Jacques Rousseau, 1712-1778,十八世紀啟蒙時 期法國思想家)

「哪裡天主失了尊位,哪裡人的尊嚴就陷入危機……因此,讓當代『再發現』那在耶穌基督身上啟示自己的天主的真貌,乃是迫切的任務。」

教宗本篤十六世2005年8月28日

了天主是如此偉大,甚至能使自己變得渺小。天主是如此強有力,甚至能讓自己成了脆弱的、毫無抵抗力的嬰孩,來到我們當中,好使我們愛上祂。」

——教宗本篤十六世 2005年12月24日



「祂過去所有的,如今仍保存;祂過去沒有的,如今則攝取。」 一元旦日羅馬禮儀

「你不信我在 父內,父在我內嗎?我對你們所說的話, 不是憑我自己講的;而是 住在我內的父,作祂自己的事業。」 ——若十四10

「耶穌乃是不證自 明。」 一巴爾大撒 (Hans Urs von Balthasar, 1905-1988,瑞士天主教神 學家)

「缺乏奥祕的宗教 必然是無神的宗教。」 ──耶肋米·泰勒 (Jeremy Taylor,

(Jeremy laylor<sup>1</sup>) 1613-1667<sup>1</sup>,英國靈修作家)

## 77 說耶穌是真人真天主代表什麼意思?

在耶穌內,天主真實地成為我們當中的一個,因此是 我們的兄弟;但同時,祂也仍然是天主,因此是我們 的主。加采東大公會議(Council of Chalcedon)在451 年教導,神性與人性在耶穌基督這一個位格之內相 結合,「毫不混淆也不分裂」。

〔教理464-467,469〕

教會對如何表達耶穌基督之內,神性與人性的關係, 奮鬥了很長一段時間。神性與人性並不彼此對抗,因 為若是這樣,耶穌只能算是半人半天主。同時耶穌基 督內的神性與人性也不相互混淆。天主在耶穌內具 有肉身,成了真正的人,而不僅僅是幻象(Docetism 幻身論)。但在基督內並沒有神和人兩個位格 (Nestorianism 聶斯多略派)。最後,耶穌基督內的人 性,並沒有被神性吞滅(Monophysitism 一性論)。相 對於上述異端,教會堅持耶穌基督在一個位格內,既 是真人也是真天主的信仰。著名的信條「毫不混淆也 不分裂」(加采東大公會議)並不企圖解釋這個超出 人的理性的高超道理,只可以說是定出信仰內容的界 線。它劃出一條探索耶穌基督之奧祕的「邊線」。

78 為什麼要理解耶穌,只能說祂是「奧祕」? 耶穌直通天主;所以若排除那不可見的屬神事實,我 們不可能了解祂。〔教理525-530,536〕

耶穌可見的一面,指向那不可見的。我們從耶穌的 生命看到無數強烈地出現、只能稱之為→奧祕的現 實。這奧祕的例子包括基督聖子的身分、祂的道成 肉身、受難及復活。



79 耶穌和我們一樣有一個靈魂、一個理智、和 一個身體嗎?

沒錯。耶穌「以人的雙手工作,以人的理智思想,以人的意志行事,並以人的心腸愛天主愛人」(梵二《牧職憲章》22,2)。〔教理470-476〕

耶穌有著完全的人性,這也包括祂有一個靈魂,在心理與靈修上逐漸增長的事實。在這靈魂內,有著祂的人性身分,和祂獨特的自我意識。耶穌知道,祂與祂的天父在聖神之內原是一體,祂藉聖神引導自己度過生命中的每個際遇。

80 為什麼瑪利亞是「童貞女」?

天主希望耶穌基督有一個真正的人的母親,但只有天主自己作祂的父親,因為天主要將這個新的開始歸於

# 奥秘/奥蹟(MYSTERY,出自希臘文 mysterion=秘密)

奥祕指的是某種原則上 超越了理性知識的現實 (或現實情況中的某些 面向)。

「耶穌在智慧和身量上,漸漸地增長。」

---路二52

R

一位是這麼樣的 一位父親,像這樣的父 親不可能存在於人類的 父親當中……」

---《萬福·厄娃》 (*Ave Eva*),威罕・魏姆斯 (Wilhelm Willms,

1930-2002,神父及作家)

→ 「天主教對瑪利亞的信仰·是基於天主教對基督的信仰。」 → 《天主教教理》487條

7若有人不明認『厄瑪努爾』是真天主,因此榮福童貞也是天主之母……應受紀劉章。」——厄弗所大公會議・431年・瑪一位貞女・將懷孕生子・人將稱祂的名字為厄瑪努爾・意思是:天主與我們同在。」

自己,而非人間的力量。

〔教理484-504,508-510〕

瑪利亞的童貞身分不是某種過時的神話思想,而是 與耶穌生命的基礎有關。祂生於一個女人,但沒有 人的父親。耶穌基督乃是上天所立,在這世界的一個全新開始。《路加福音》中,瑪利亞問天使說:「 這事怎能成就?因為我不認識男人」(即與男人發 生關係,路一34)。天使答說:「聖神要臨於妳」( 路一35)。雖然從一開始,教會就因信仰瑪利亞的 童貞而飽受嘲笑,但教會始終堅信她的童貞是確實 的,而非只是象徵性的說法。→ 117

81 瑪利亞除了耶穌之外,還有其他的孩子嗎? 沒有。耶穌是瑪利亞唯一親生的兒子。 〔教理500,510〕

早在教會初期,瑪利亞終身童貞已是公認的事實,因此耶穌不可能有其他出於同一個母親的兄弟姊妹。在耶穌的母語阿拉美文(Aramaic)當中,兄弟姊妹和堂表兄弟姊妹都只用同一個字表示。當福音提到耶穌的「兄弟和姊妹」(例如谷三31~35),指的都是耶穌的近親。

82 稱瑪利亞為天主「之母」不會不恰當嗎? 不會。稱瑪利亞為天主之母,就是承認她的兒子是天主。〔教理495,509〕

當基督宗教初期爭論耶穌是誰之時,「天主之母」 (Theotokos,即懷胎天主者)的頭銜成了聖經正統 詮釋的標誌。瑪利亞所生的,不是一個出生後才「變成」神的人,當她的孩子尚在母胎時,就是那真正的 天主聖子。這個爭論的重點首先不在瑪利亞,而在 於耶穌是否同時是真人真天主的問題。 → 117





第

83 「瑪利亞始胎無染原罪」是什麼意思?

教會相信「榮福童貞瑪利亞,從受孕的第一刻起,就 因全能天主所給的獨特恩寵和特權,以及人類救主 耶穌基督的功勞,免於所有原罪的汙染。」(1854年 →信理)〔教理487-492,508〕

教會一開始就相信始胎無染原罪。對這名詞今日常有誤解。它說的是天主從開始就保護瑪利亞免於原罪,跟耶穌在瑪利亞腹中受孕的狀態沒有關係。這根本不表示基督宗教貶低性關係,認為當丈夫和妻子結合而有了孩子就是一種「汙染」。 → 68-69

84 瑪利亞只是天主的一樣工具嗎?

瑪利亞不只是被動的、任天主利用的工具。天主降生成人也是透過瑪利亞主動的同意才發生。

〔教理493-494,508-511〕

當天使告訴瑪利亞她將生下「天主之子」,她回答說: 「願照祢的話成就於我」(路一38)。人類因耶穌基 督得救贖,始於天主的這一請求和一個人的自由同 意——以及瑪利亞和若瑟結婚前懷孕的事實。透過 這不尋常的方式,瑪利亞成了我們的「救恩之門」。

85 為什麼瑪利亞也是我們的母親?

瑪利亞是我們的母親,因為主基督將她給了我們作為母親。〔教理963-966,973〕

「女人,看,妳的兒子!……看,你的母親!」(若十九 26~27)耶穌在十字架上對若望所說的第二句話, 教會一直都認為是將整個教會託付給瑪利亞的意 思。所以瑪利亞也是我們的母親。我們可以呼求她, 請她向天主轉禱。 → 147-149 ,當人們不再信 仰天主之母的道理時, 對天主聖子與天主聖父 的信仰也跟著凋零。」

(Ludwig Feuerbach<sup>\*</sup> 1804-1872<sup>\*</sup>無神論哲學 家<sup>\*</sup>《基督教的本質》*The* Essence of Christianity)

──瑞荷·施耐德 (Reinhold Schneider,

(Reinhold Schneider, 1903-1958,德國作家)

55 「瑪利亞是人類 最溫柔的母親;是罪人 的庇蔭。」

——聖雅風

(St. Alphonsus Liguori, 1696-1787, 贖主會會祖、神 祕者、教會聖師)

「教會愈是效法聖母、愈能成為一個慈母、 愈能使信友在她內重生 於天主、達於和好。」

—羅哲修士

(Brother Roger Schutz, 1915-2005 · 跨宗派的泰澤團 體創始人及院長)



在家庭中,孩子「 學習去愛,像他們自己無 條件地被愛一樣;他們 學習尊重,像他們被尊重 一樣;學習去認識天主 的面貌,像他們從全 關注他們的父母親那裡 得到的第一印象一樣。」 ——信理部

《致全球天主教主教論教會內和世界中男女的合作》

2004年5月31日

55 「義人與罪人是 分不開的,因為沒有誰 是義人。」

——葛楚·馮蕾茀

(Gertrud von le Fort, 1876-1971, 德國作家)

——教宗本篤十六世

2006年3月1日

86 為什麼耶穌等了三十年才開始祂的公開生活 呢?

耶穌希望分享我們普通人的生活,藉此聖化我們的日常工作。(教理531-534,564)

耶穌是個受父母親養育,從他們那裡接受愛與情感的孩子。所以祂「在智慧和身量上,並在天主和人前的恩愛上」(路二52),逐漸增長;祂屬於一個猶太村莊的社會,參與他們的宗教儀式;祂學習一技之長,當個工匠。耶穌內的天主願意在人的家庭中誕生和成長,這使得家庭成為天主臨在的地方,也是互助團體的原型。

87 為什麼耶穌沒有罪,還要讓若翰給祂授洗? 授洗(to baptize)原意為浸入(to immerse)。藉著洗禮,耶穌降至全人類罪惡的歷史中。祂以此立了一個記號。為了拯救我們脫離罪惡,有一天祂也要被死亡淹沒,但是透過聖父的力量,祂將會復活。

(教理535-537,565)

罪人們——士兵、妓女、稅吏——都湧向先知洗者若翰,因為他們都在尋求「悔改的洗禮,為得罪之赦」(路三3)。嚴格說來,耶穌不需要這洗禮,因為祂並沒有罪。但祂仍受了洗禮,這告訴我們兩件事:耶穌以自身承擔我們的罪。耶穌將祂的洗禮視為將來受難和復活的預表。在這個祂甘願為我們而受死的記號中,天開了,「祢是我的愛子」(路三22)。

88 為什麼耶穌被領去受試探?祂真有可能受到 誘惑嗎?

耶穌是真人,所以身為人的祂,確實會受誘惑影響。 在耶穌身上,我們所擁有的這位救主,不是「一位不 能同情我們弱點的……而是一位在各方面與我們相 似,受過試探的,只是沒有罪過」(希四15)。

〔教理538-540,566〕

#### 89

#### 耶穌向誰許諾了「天主的國」?

天主願意「所有的人都得救,並得以認識真理」(弟前二4)。「天主的國」始於那些讓自己因天主的愛而轉變的人。在耶穌的經驗中,這樣的人特別是那些窮人和卑微的人。(教理541-546,567)

即使不屬於教會的人,也會對耶穌以一種特別的偏愛,優先走向那些社會邊緣的人而感到著迷。在山中聖訓裡,窮人和哀慟的人、受迫害和暴力對待的人、所有以純潔之心尋求天主的人、所有尋求祂的仁慈、正義與和平的人,才會優先進入天主的國。同時罪人也特別受到邀請:「不是健康的人需要醫生,而是有病的人;我不是來召義人,而是召罪人」(谷二17)。

90 耶穌真的行了奇蹟嗎,還是只是宗教傳說? 耶穌的確行了奇蹟,→宗徒們也是。新約作者講述的,是真實發生的事件。〔教理547-550〕

即使在最古老的文件裡,都可以找到無數的奇蹟敘述,包括復活死者,用以證明耶穌的宣講:「如果我仗賴天主的神驅魔,那麼,天主的國己經來到你們中間了」(瑪十二28)。奇蹟都發生在公開場合,有些當事人的名字還是眾所周知的,例如瞎子巴爾提買(谷十46~52)或伯鐸的岳母(瑪八14~15)。有些奇蹟被猶太團體視為駭人聽聞、離經叛道(像是在一安息日治好殘疾人、治好癩病人),但是當時的猶太教也不懷疑那的確是奇蹟。

---路四18~19

」 「奇蹟不是違反 自然的事件,只是違反 了我們所知的自然。」 ──聖粵斯定(354-430)

「從來沒有一個 地方比白冷城的小小馬 槽裡,發生過更大的奇 蹟;在那裡,天主與人合 而為一。」

---耿稗思

(Thomas à Kempis ' 1379/1380-1471 '德國神祕 者,《師主篇》作者)





「人都不勝驚奇 説:『祂所做的 一切都好: 使聾子聽見, 叫啞巴説話。』」 一谷七37

「就如父派遣了 我,我也同樣派 禮你們。」 - 若廿21



#### 為什麼耶穌要行奇蹟?

耶穌所行的奇蹟,都是天主的國已經展開的記號。它 們表達出耶穌對人類的愛,並證實祂的使命。

(教理547-550)

耶穌的奇蹟並不是自我誇耀的魔術表演。祂充滿了天 主治癒之愛的能力。透過奇蹟,祂顯示自己是默西亞, 目天主的國要自祂開始。因此,人們得以體驗這全新 世界的到來: 祂拯救人們免於饑餓(若六5~15),免於 不正義(路十九8),免於疾病和死亡(瑪十一5)。藉著 驅魔,祂展開終將得勝的、和「這世界的元首」(指撒 殫,見若十二31)的對抗。不過,耶穌並沒有把所有世 上的不幸與惡都帶走。祂的注意力主要是在將人們從 罪的奴役中解救出來。祂最關注的是信德,利用奇蹟 也可以引發信德。 → 241-242



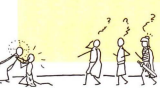
#### 92 為什麼耶穌召叫宗徒?

耶穌有一大群門徒圍繞著祂,有男有女。從這群人中 祂揀選了十二位,並稱他們為→宗徒(路六12~16)。祂 特別訓練這群宗徒,託付給他們各種任務:「派遣他 們去宣講天主的國,並治好病人」(路九2)。耶穌只 和這十二人共進最後晚餐,並且當場給了他們這條命 令:「你們應行此禮,為記念我」(路廿二19)。

(教理551-553,567)

宗徒們成了耶穌復活的見證與關於祂真理的擔保 人。他們在耶穌死後繼續祂的使命。他們選了自己 牧職的繼承人:就是主教。直到今天,宗徒們的繼任 者仍在執行耶穌所授予的權威:他們管理、教導並 舉行禮儀。宗徒們的凝聚力,成了→教會(→宗徒傳 承)合一的基礎。在十二位當中,仍是耶穌賦予了特 殊權威的伯鐸居首位:「你是伯鐸(磐石),在這磐 石上,我要建立我的教會,陰間的門絕不能戰勝她,







第

(瑪十六18)。就是從伯鐸在宗徒中的特殊角色,發展出教宗的牧職。 → 137

93 為什麼基督在山上顯聖容(transfiguration)? 天主父願意在耶穌的人世生命當中,也顯示出祂聖子的神聖光容。基督顯聖容,是為了幫助門徒們之後能 理解祂的死亡與復活。

〔教理554-556,568〕

有三部福音記載了耶穌在山頂上,在祂的門徒眼前,開始發光(transfigured改變形貌)。有天父的聲音稱耶穌為祂的「愛子」,是門徒們應當聽從的。伯鐸想要「搭三個帳棚」,停留在那一刻。但耶穌將要走向受難。光榮的異象為的只是堅定祂的門徒。

94 耶穌進入耶路撒冷時,知道祂將要死去嗎? 是的。在耶穌清醒地、自願地(路九51)進入祂的受 難與復活之前,祂曾三次預言祂的苦難和死亡。 〔教理557-560,569-570〕

95 為什麼耶穌選了猶太慶典逾越節,作為祂死 亡與復活的時刻呢?

耶穌選了祂的民族,以色列的逾越慶節,來象徵透過 祂的死亡與復活,將要發生的一切。正如以色列人民 從埃及的奴役中受釋放,基督也要將我們從罪與死 亡勢力的奴役中釋放。(教理571-573)

逾越節是記念以色列從埃及的奴役中解放的慶節。 耶穌進入耶路撒冷是為了使我們得到更深的自由。 祂與祂的門徒一同慶祝逾越節。在節慶中,祂自己 成了羔羊祭:「因為我們的逾越節羔羊基督,已被祭 殺作了犧牲」(格前五7),為了一次而永遠地帶來天 人之間完全的和好。→ 171



教宗本篤十六世2006年3月12日

「耶穌便開始教訓他們:人子必須受許多苦,被長老、司祭長和經師棄絕。」

一台/(31

(祂對他們說:) 「人子將要被交在人手中,為人所殺;被 殺以後,過了三天,祂必

要復活。」 ——谷九31







於是,聖言成了血肉,寄居在 我們中間;我們見了祂的光 榮,正如父獨生子的光榮,滿 溢恩寵和真理。

——若一14









www.smetek.de

——魯益師 (1898-1963), 《反璞歸真》

(Mere Christianity)

「到了時候,耶 蘇就入席,宗徒 也同祂一起。耶穌對他 們說:『我渴望而又竭 望,在我受難以前,晚 餐。我告訴你們:非等到 它在天主的國裡成全了, 我絕不再吃它。』」

——路廿二14~16

「即便魔鬼也沒有將祂(耶穌) 五上十字架,但是你,連同他們, 在是解祂到死,並且,在 罪與惡行中得意洋洋的 你,仍然在釘死祂。」 ──亞細西聖方濟 (1182-1226) 96 為何像耶穌這樣的和平之子,會在十字架上 受罰至死?

耶穌給祂同時代的人,留下這關鍵性的問題:祂若不 是有天主的權威而行事,就是個騙子、瀆神者、破壞 律法的人,該被追究責任。〔教理574-576〕

從許多角度來看,耶穌對祂當時的傳統猶太宗教, 提出了前所未有的挑戰。祂赦免罪過,但只有天主 才能如此做;祂的行動看似否認了安息日的律法;祂 有褻瀆天主之嫌,並且讓自己陷入被控為假先知的 罪名。這一切都是足以在猶太律法中被判處死刑的 重罪。

97 猶太人要為耶穌的死負責嗎?

沒有人能把耶穌之死歸咎於猶太人全體。相反的,教 會明認所有的罪人都要負起耶穌之死的罪責。

〔教理597-598〕

年老的先知西默盎預見了耶穌將成為「反對的記號」(路二34)。事實也正是如此,猶太權威堅決反對耶穌,但法利塞人裡面,也有祕密跟隨耶穌的人,像是尼苛德摩和阿黎瑪特雅人若瑟。羅馬當局和猶太當局當中,參與耶穌受審的那些人(蓋法、猶達斯、公議會、黑落德、般雀比拉多),只有天主知道他們每人應當負起的罪責。認為當時或今天的所有猶太人該為耶穌之死負責,是不理性的想法,也不是聖經的說法。 → 135

## 98 是天主要祂獨生子面對死亡嗎?

耶穌痛苦的死亡並非外在因素所造成的悲劇。耶穌「 昭天主已定的計畫和預知,被交付了」(宗二23)。在 天之父「曾使那不認識罪的,替我們成了罪」(格後五 21),為使我們這些罪惡與死亡之子得以重獲生命。 天父要求祂聖子的犧牲有多麽大,基督的服從就有多 麼深:「我可說什麼呢?我說:『父啊! 救我脫離這時 辰吧?』但正是為此,我才到了這時辰」(若十二27)。 這兩方面都顯示了天主對人類的愛,在十字架上發揮 到極致。〔教理599-609,620〕

為了拯救我們脫離死亡,天主開始一項艱巨的任務: 祂將「永生的良藥」(安提約基雅的聖依納爵)—— 祂的聖子耶穌基督——投入這有死的世界。聖父與 聖子在這項任務中密不可分,出於對人的愛情,祂們 心甘情願盡最大的可能完成這一切。天主願意作出 這樣的交換,好永遠地拯救我們。祂要給我們永生, 好讓我們能體驗祂的喜樂。祂要經歷我們的死亡、 絕望、被潰棄,在一切事上與我們同甘共苦,好能愛 我們到底, 甚至超越極限。基督的死亡是父的旨意, 但不是祂最終的話語。因為基督為我們而死,我們 可以把我們的死亡換取祂的生命。

## 99 最後晚餐時發生了什麼事?

耶穌在祂死前的晚上,為宗徒們洗腳;祂建立了→聖 體聖事,也建立了新約的司祭職。〔教理610-611〕

耶穌以三種方式表達祂圓滿的愛情: 祂為門徒們洗 腳,顯示祂是我們當中服事人的那一位(參見路廿二 27)。祂藉著祝福餅酒禮品的話語,象徵性地預表祂 為救贖所受的苦難:「這是我的身體,為你們而捨棄 的,你們應行此禮,為紀念我。晚餐以後,耶穌同樣 拿起杯來,說:『這杯是用我為你們流出的血而立的 新約』」(路廿二19及其後)。祂以此建立了→聖體 聖事。當耶穌命令→宗徒,「你們應這樣行,為記念 我」(格前十一24)時,就確立了宗徒們作新約的司 祭。 → 208-223

「除了十字架,沒 有別的梯子能讓我們攀 上天國。」

——利馬的聖羅撒 (St. Rose of Lima 1586-1617, 祕魯主保, 美洲 大陸第一位封聖者)

「不是死亡取悦 了祂(天主聖父),而是 自由地選擇了死亡的那 位, 祂的意志取悦了祂。 就是诱禍死亡而消滅了 死亡、帶來救恩、使一切 重返純直,並目克勝一 切權勢者,甚至奪去死 亡,讓人重享天國,使天 地萬物重歸和平,合而 為一的那位。」

- 聖伯爾納鐸 (1090-1153)

「就某方面來看, 我們可以說,最後晚餐 本身就是教會基礎之所 立,因為祂給出了自己, 並以此建立了一個新的 團體,一個與祂自身共 融合一的團體。」

2006年3月15日

——教宗本篤十六世



基督受難 (PASSION,出自拉丁 文passio=病苦、受 難)

指基督受苦難的這一事 件。

「天主在十字架 上伸出雙手·好能擁抱世界,直至最遠的角落。」 ──耶路撒冷的聖啟祿 (St. Cyril of Jerusalem·約 313-386/387·教父之一)

字架,便會了解祂愛的 偉大。當我們凝視馬槽, 便會了解祂愛的溫柔·為 你、為我、為你的家庭和 每一個家庭。」

——具備德雷沙修女 (1910-1997)

「天主給出自己,好能救拔人類,為此祂相反自身到了極處,甚至死在十字架上。這是最極端的愛。」

——教宗本篤十六世 《天主是愛》通諭 100 在橄欖山上,耶穌死前的那一晚,耶穌真的 感到面對死亡的恐懼嗎?

既然耶穌是個真正的人,在橄欖山上,祂的確經驗了 面對死亡的恐懼。〔教理612〕

耶穌以我們每人都具有的人性勇氣,必須面對內在的掙扎,好能答應父的旨意,獻出自己的生命,來換得世界重獲生命。在那受眾人甚至朋友遺棄,最為黑暗的時刻,耶穌克服了內心掙扎,回答了「是」。「我父!如果這杯不能離去,非要我喝不可,就成全祢的意願吧!」(瑪廿六42) → 476



101 為何耶穌必須在十字架上救贖所有人?

無罪的耶穌所受的、殘酷的十字架,代表最深的遺棄 與沉淪。基督,我們的救贖者,選擇上十字架,是為 背起世界的罪,並承受這世界也受的苦。正是如此, 祂以祂完美的愛,將世界帶回父家。

#### 〔教理613-617,622-623〕

沒有什麼比天主讓自己在聖子的位格之內,為我們被釘死在十字架上,更能有力地顯示祂的愛。在古代,十字架苦刑是最羞辱、最可怕的刑罰。如果是羅馬公民,不管犯了什麼法,都不能用此刑罰。如此說,天主進入人類苦難深淵的最深處。從那時起,再沒有人能說:「天主不知道我所受的苦。」

102 為什麼我們也應該接受生活中的痛苦, 好「背起自己的十字架」來跟隨耶穌?

基督徒不該尋求受苦,但是,當他們面對無法避免的痛苦時,若能夠將自己的受苦與基督的苦難相連,就能明白痛苦之於他們的意義:「基督也為你們受了苦,給你們留下了榜樣,叫你們追隨祂的足跡」(伯前二21)。(教理618)

耶穌說:「誰若願意跟隨我,該棄絕自己,背著自己的十字架,跟隨我」(谷八34)。基督徒當然有責任減少這世界的苦難。但是,痛苦總是存在。在信德中,我們可接受自身的痛苦,並分擔他人的苦。這樣,人類的痛苦就與基督救贖的愛相結合,也就是與改善世界的神聖力量相結合。

103 耶穌真的死過嗎?

祂的復活,會不會只是因為祂好像經歷了 死亡,但其實沒有真的死去?

耶穌的的確確死在十字架上, 祂的身體也被埋葬。所有的記載都證實了這一點。〔教理627〕

《若望福音》十九章33節以下的經文,士兵們明確地 證實了祂的死亡:他們用矛刺穿耶穌屍身的肋旁,有 血和水流出。再者,經文提到和耶穌同時被釘的人 腿被打斷,這是為了加速他們的死亡。但是不需要對 耶穌這麼做,因為祂已經死了。



最早的一個十字架圖像,出現在羅馬帕拉蒂尼山的一幅諷刺畫裡(約公元200年),是用來嘲笑基督徒口中的救主。圖中的刻字寫的是:「Alexamenos朝拜他的神。」

之。 「若你歡喜地背 起自己的十字架,它會 背起你。」

---耿稗思

(1379/1380-1471)



杜林殮布是一塊很可能 傳自第一世紀的亞麻 布。公元1898年,首次 在杜林被攝影師拍攝下 來。當攝影師檢視相片 的負片時,發現布料上 有著來自古代受難者的 神祕肖像。



——教宗若望保禄二世

(1920-2005),《論得救恩 的痛苦》牧函

「基督的死亡與核 復活、是基督信仰的支點、 我們之所以肯定不疑的 有力槓桿,它像一陣狂 風,掃去一切恐懼和猶 豫,一切懷疑與人 計。」

——教宗本篤十六世

2006年10月19日

104 不相信耶穌復活也可以作基督徒嗎?

不。「假如基督沒有復活,那麼,我們的宣講便是空的,你們的信仰也是空的」(格前十五14)。

〔教理631,638,651〕



105 門徒們是怎麼相信耶穌已經復活的?

門徒們本來完全失去了希望,但因為他們在耶穌死後看見祂用不同的方式出現,還同祂說話,並且經驗到祂仍活著,所以他們相信了耶穌的復活。

〔教理640-644,656〕

公元30年,在耶路撒冷所發生的、關於復活的一切,並非憑空捏造的故事。隨著耶穌之死和他們整個活

第

動的瓦解,門徒們不是逃跑(「我們原指望祂就是那要拯救以色列的」,路廿四21)就是躲了起來。唯一與復活的基督相遇,使他們從這種委靡癱瘓中振作起來,充滿了對耶穌基督火熱的信心——祂是生命和死亡的主。

## 106 有任何證據證明耶穌復活嗎?

我們沒有任何科學意義上的證據證明耶穌復活。但 是,關於在耶路撒冷所發生的事,有許多當時的人, 個別或集體地作出有力的見證。

〔教理639-644,647,656-657〕

關於復活最早寫下的見證,是聖保祿在基督死後二 十年,給格林多人的信中所提的:「我當日把我所領 受而又傳給你們的,其中首要的是:基督照經上記 載的,為我們的罪死了,被埋葬了,且照經上記載的, 第三天復活了,並且顯現給刻法,以後顯現給那十二 位;此後,又一同顯現給五百多弟兄,其中多半到現 在還活著,有些已經死了」(格前十五3~6)。保祿 在此記錄了這活的傳統,就是從耶穌死而復活之後 兩三年,當他自己因了與復活的主相遇的震撼經驗 而作了基督徒那時候,在最初的基督徒團體中已形 成的傳統。門徒們將空了的墓穴(路廿四2~3)視為 復活事實的第一個跡象。在所有人中,是女人先發現 的——但根據當時律法,女人不能作證。雖然我們 讀到若望→宗徒早在空的墓穴旁「一看見就相信了」 (若什8),但要等到耶穌一連串的顯現之後,門徒 們才確信耶穌仍活著。與復活的主多次的相遇,以基 督升天作了結束。但在那之後,甚至到今天,仍然有 人與活著的主相遇:耶穌基督是活著的。

→ 「明瞭復活節的 人,永不會絕望。」 ——潘霍華

(Dietrich Bonhoeffer, 1906-1945,路德會神學家, 竭力反對希特勒,在福洛森 堡集中營被處死)

— 羅哲修士 (1915-2005)





(耶穌顯現給瑪 利亞瑪達肋納, 她並沒有立刻認出祂來) 「耶穌給她説:『瑪利 亞!』她便轉身用希伯來 話對祂說:『辣步尼!』( 就是説『師傅。』)」

——若廿16



「聽過復活喜訊 的人,絕不會再面露憂 戚, 過著沒有希望的人所 過的肅殺生活。」

---席勒

(Friedrich Schiller, 1759-1805,德國詩人及劇 作家)

107 透過復活,耶穌恢復到原先人世生命所具有 的肉身狀態嗎?

復活的主讓祂的門徒們觸摸祂,與祂們一同吃飯,並 將祂受難的傷痕指給他們看。不過,祂的身體不再只 是屬世的,而是屬於祂父的天國。

(教理645-646)

復活的基督,身上仍有十字架的傷痕,但已不再受時 間和空間的限制。祂能進入上鎖的門,在不同的地 方顯現給門徒,而他們並沒有立刻認出祂的樣子。 因此,基督的復活並非只是回復人世的生命,而是進 入了新的存在狀態:「因為我們知道:基督既從死者 中復活,就不再死亡;死亡不再統治祂了(羅六9)。

108 復活造成了這世界什麼改變?

因為死亡不再是一切的結局, 喜樂與希望進入了世 界。如今「死亡不再統治」耶穌(羅六9),它也不再統 治屬於耶穌的我們。〔教理655,658〕

109 談到耶穌升至天國有什麼意義?

因為耶穌,我們人中終於有一位回歸天主家庭,並且 永遠留在那裡。在祂聖子內,天主以人的方式,與我 們親近。耶穌在《若望福音》中說:「至於我,當我從 地上被舉起來時,便要吸引眾人來歸向我」(若十二 32)。〔教理659-667〕

在→新約中,復活的主與門徒們特別親近地相處了 四十天,直到基督升天為止。這一時期的最後,基督 带著祂完整的人性,進入了天主的光榮。聖經上用「 雲彩」和「天」的意象來表達這一點。「人啊,」教宗 本篤十六世說,「在天主內找到居處。」耶穌基督如 今與聖父同在,並且有一天祂要從那裡降來「審判生 者死者」。基督的升天意味著耶穌不再現身於人世, 但依舊臨在。

#### 110 為什麽耶穌基督是 整個世界的主?

耶穌基督是世界與歷史的 主,因為一切都是為了祂 而造的。所有的人都藉著 祂而得救, 並且將要受祂 審判。

〔教理668-674,680〕

祂在我們之上,也是我們 唯一屈膝朝拜的對象;祂 作為教會的頭與我們同 在,天國在此刻就從言教



會開始; 祂領我們前行, 是歷史的主, 藉著祂, 黑暗 的權勢被擊垮,世界隨著天主的計畫走向它成全的 命運; 祂將在我們所不能預知的一天在光榮中來與 我們相遇,更新並滿全這世界。在天主聖言中,在領 受→聖事當中,在照顧窮人中,「有兩個或三個人, 因我的名字聚在一起」(見瑪十八20)時,我們都會 特別感到, 祂是如此親近。→ 157, 163

111 當世界走向終結時,會是什麼樣子呢? 當世界終結之時,基督要來——使一切人都能看到。 〔 教理675-677〕

聖經中預言了劇烈的變動(路十八8;瑪廿四3~14)

——赤裸裸展現的邪惡·考驗許多人的信德的試煉 與迫害——這些只是新境界的陰暗面。天主征服邪 惡的最終勝利將要顯明。天主的光榮、真理與正義 將要熠熠生輝。隨著基督的到來,「新天新地」將要 出現。「祂要拭去他們眼上的一切淚痕;以後再也沒 有死亡,再也沒有悲傷,沒有哀號,沒有苦楚,因為 先前的都已過去了」(默廿一4)。 → 164

「加里肋亞人! 你們為什麼站著 望天呢? 這位離開你們, 被接到天上去的耶穌, 你們看見祂怎樣升了天, 也要怎樣降來。」

宗一11

「因為在天上和 在地上的一切, 可見的與不可見的,或 是上座者,或是宰制者, 或是率領者,或是掌權 者,都是在祂內受造的: 一切都是藉著祂,並且 是為了祂而受錯的。」

「眾人要因恐 懼,等待即將臨 於天下的事而昏絕,因 為諸天的萬象將要搖 動……這些事開始發生 時,你們應當挺起身來, 抬起你們的頭,因為你 們的救援近了。」

一路廿-26·28





→ 基督再來/

基督復臨

指基督最後審判時再度 降臨。



神恩

(CHARISMS, 出自希臘文charis=禮物、恩典、恩惠、美好)

指聖神慷慨給予的禮物,比方像《格林多人的禮物,比方像《格林多人的書》十二章6節以賜、行病的恩賜、記病的恩賜、説先知賜、記為問恩賜, 記為則國賜、語為則國賜、言的恩賜、語為則國,言為國國,以為 理神七恩也包,是問題310);還有人統一人,便道的特別恩賜。 112 基督會怎麼審判我們和世界?

若有人一點都不願認識關於愛的一切,就連基督也幫不了他。這樣的人已審判了自己。

〔教理678-679,681-682〕

因為耶穌基督是「道路、真理、生命」(若十四6), 祂要指出在天主眼中,什麼才有恆久的價值,什麼 沒有。以祂的生命作為標準,關於一切人、事、物和 思想的全部真理,都將清楚顯現。 → 157,163

# ◆ 第三章 ◆ 我信聖神

113 說「我信聖神」是什麼意思?

相信聖神,就是如同朝拜聖父聖子一樣朝拜祂,視祂 為天主。也就是相信聖神來到我們心中,使我們這些 天主子女能夠認識我們在天之父。我們受了天主聖 神的感動,能改變這世界的面貌。

〔教理683-686〕

在耶穌死前,祂許諾門徒們,當祂不在時,祂要派遣「另一位護慰者」(若十四16)。之後,當聖神傾注在最初教會的門徒們身上,他們才明瞭耶穌所說的。他們經驗到信仰上深刻的信心與喜樂,並領受了特別的→神恩,就是說先知話、治癒、行奇蹟。直到今天,教會中仍然有人具有這些恩賜和經驗。

→ 35-38,310-311

114 聖神在耶穌的生命中扮演什麼角色?

沒有聖神,我們就不能了解耶穌。天主的神,也就是我們稱為「聖神」的,以獨特的方式顯現在耶穌的生命中。〔教理689-691,702-731〕

是聖神使耶穌在童貞女瑪利亞的腹中受孕(瑪一18), 表明祂是天主的愛子(路四16~19),引領祂(谷一

我信聖

12)並支撐祂的生命直到最後一刻(若十九30)。在十字架上,耶穌呼出最後一口氣,祂的聖神。在復活以後,祂把聖神賜給祂的門徒(若廿22),藉此耶穌的聖神進入了整個教會:「就如父派遣了我,我也同樣派遣你們」(若廿21)。

### 115 聖神以哪些名號和形貌出現呢?

臨到耶穌身上的聖神以鴿子的形態出現。最初的基督徒則是在治病的油、活水、風暴和燃燒的火焰中體驗到聖神。耶穌基督自己提到聖神是護慰者、導師、真理之神。在教會的聖事當中,藉著覆手與傅油來賜予聖神。〔教理691-693〕

天主在洪水過後,藉著鴿子的出現向諾厄許諾了和平。古代的異教徒也認為鴿子是愛的象徵。因此早期的基督徒很快就明白了耶穌在約旦河接受洗禮時,聖神(天主愛的化身)以鴿子的形象降下的意義。今天,世界各地都承認鴿子是和平的象徵,它也是人與天主重歸於好的偉大標記之一(參見創八10~11)。

116 聖神「曾藉先知們發言」是什麼意思?

在舊約中,天主就曾使某些男人和女人充滿聖神,好使他們為天主開口發言,以祂的名說話,並準備人民迎接默西亞的到來。〔教理683-688,702-720〕

在舊約中,天主找尋願意為祂所用的男男女女,來安慰、領導和勸戒祂的人民。是天主的聖神,藉著依撒意亞、耶肋米亞、厄則克耳和其他先知的口發言。最後一位先知洗者若翰,不僅僅預見了默西亞的到來。他曾與默西亞相見,宣告祂就是使人脫離罪惡權勢的解救者。

一教宗本篤十六世 2006年聖神降臨前夕

「除非受聖神感動,也沒有一個 能説:『耶穌是主』。」

——格前十二3





الريا

「看·天主的羔羊· 除免世罪者!」

——若一29

「天主在古時,曾多次並以多種 方式,藉著先知對我們 的祖先說過話;但在這 末期內,祂藉著自己的兒 子對我們說了話。」

——希一1~2

「聖神要臨於 妳,至高者的能 力要庇廕妳。」

——路一35

117 聖神如何在瑪利亞之內、偕同她、並透過她 工作?

瑪利亞對天主全然開放、全然交付(路一38)。所以 她能透過聖神的工作,成為「天主之母」——並且, 身為耶穌的母親,她也成了所有基督徒的母親,事實 上,也是全人類的母親。〔教理721-726〕

瑪利亞讓聖神得以完成這奇蹟中的奇蹟:天主降生成人。她給了天主她的「是」:「看,上主的婢女,願照祢的話成就於我吧!」(路一38)聖神使她心神堅強,陪伴耶穌經歷各種艱苦,直到十字架下。在那裡,耶穌把她給了我們,作我們的母親(若十九25~27)。→80-85,479

#### 118 聖神降臨時發生了什麼事?

主復活後五十天,祂自天上派遣聖神,降在宗徒們身上。→教會的時代就此開始。〔教理731-733〕





五旬節(聖神降臨)時,聖神使原本害怕的宗徒們,轉變為基督勇敢的見證人。沒過多久,就有數千人領洗,這就是教會的生日。→聖神降臨當天說各種方言的奇蹟,顯示了教會從一開始,就對各個民族開放:她是至公的(即universal,源自拉丁文。希臘文則是kat'holon,即catholic),也是負有傳教使命的(missionary)。她向全人類發言,超越種族和語言的藩籬,所有的人都能明白。直到今天,聖神仍是教會的「靈魂」,她的生命的根本原則。

#### 119 聖神在教會內的工作是什麼?

聖神建樹著→教會、推動著教會。祂提醒教會她所負的→使命。祂召叫人們在教會內服事,並給他們相稱的恩賜。祂領導我們與天主聖三進入更深的共融。

#### 〔教理733-741,747〕

儘管在教會漫長的歷史中,有許多看來「被善之神 遺棄」的時刻,有人的缺陷與不完美,聖神仍在其中 工作。只要看看屹立兩千年的教會,以及出自各個時 代、各個文化中眾多聖人們,就有聖神臨在的具體證 明。聖神維繫整個教會,在真理中成為一體,並引領 她更深地認識天主。聖神在聖事中行動,使聖經為 我們成了活的聖言。到今天,祂仍賜下祂恩寵的禮物 (→神恩),給那些完全向祂開放的人。

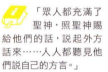
→ 203-206



#### - 聖神降臨

(PENTECOST, 出自希臘 文pentecoste =復活節 後「第五十天」)

這個字原指以色列慶祝 與天主在西乃山上訂立 盟約的節日(五旬節)。 但在耶路撒冷聖神降臨 之後,就成了基督徒慶 祝聖神降臨的節日。



「我本來還有許 多事要告訴你們,然而你們現在不能 擔負。當那一位真理之 神來時,她要把你們引入 一切真理。」

——若十六12~13





「我們的認識是 如此有限:因此,聖神的 任務就是引導教會的每 一世代,日新又新地認出 基督奧蹟的神妙偉大。」 ——教宗本第十六世

2005年5月7日

聖神的果實 (FRUITS OF THE HOLY SPIRIT)

「仁愛、喜樂、平安、忍 耐、良善、溫和、忠信、 柔和、節制」

(如五22~23)。

### 本性私慾的作為 (THE WORKS OF THE FLESH)

《迦拉達書》所列如下( 迦五19~21):淫亂、不 潔、放蕩、崇拜偶像、施 行邪法、仇恨、競爭、族 妒、憤怒、爭吵、不睦、 分黨、妒恨、醉酒、與 樂,以及與這些相類似 的事。

「聖神的工作加深我們的內在生命。隨 之而來的是尋求靜默, 厭惡不必要的言語。」

(Heinrich Spaemann· 1903-2001·天主教司鐸及 靈修作家) 120 在我的生命中,聖神做了什麼?

聖神使我對天主開放;教我祈禱,幫助我隨時準備服 務他人。〔教理738-741〕

聖奧斯定稱聖神為「我們靈魂安靜的賓客」。任何想要體驗祂臨在的人,必須處在安靜當中。這位佳賓常常非常輕柔地在我們內,同我們說話,像是當我們的良心發言之時,或是各種內在外在敦促我們的聲音中。做「聖神的宮殿」,就是讓我們的身心隨時預備歡迎這位佳賓,這位在我們內的神。這麼說,我們的身體就好比天主的起居室,我們愈是能向聖神開放,祂就愈能成為我們生命的主人,愈快將建立教會的→神恩賜下。那麼,在我們內結出的就不再是→本性私慾的作為,而是→聖神的果實。

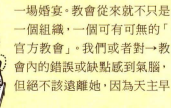
→ 290-291,295-297,310-311

#### 「我信聖而公教會」

## 121 「教會」的意思是什麼?

教會的希臘文是ekklesia,意指受召叫的人。我們所有接受洗禮,相信天主的人,都是天主所召叫的,並且共同組成了教會。就如保祿所說,基督是教會的頭,而我們是祂的身體。〔教理748-757〕

每當我們領受聖事,聆聽天主聖言,基督就在我們內,而我們也在祂內——這就是→教會。所有已領洗的人,都各自分享了與耶穌親密共融的生命,這在聖經中,以豐富的意象被描繪出來:有時稱作「天主的子民」,有時則說是「基督的新娘」;教會被稱作「慈母」,她也是「天主的大家庭」,又或者被比喻為



已決定,無論教會成員有多少渦犯,祂仍永遠不變 地愛她,永不遺棄她。教會,就是天主在我們人當中 的臨在。也就是為什麼,我們應當愛她。



#### 122 為什麼天主想要有個教會?

天主願意→教會存在,因為祂想要拯救我們,不是個 別地,而是全體性地。祂要全人類成為祂的子民。

〔教理758-781,802-804〕

沒有人只憑著自己上天堂。只顧想到自己、只顧自己 靈魂得救的人,是自私的。無論在人間或天國都不會 容許這樣的自私。天主本身就不是孤立的、反群體 的、自滿自足的。三位一體的天主本身就是「群體性 的一、共融的、永恆的愛的交流。按天主肖像所造的 人, 也是生來就尋求人際關係、交流、分享與愛的。 我們都要為彼此負起責任。



(CHURCH, 出自希臘 文kyriake=屬於上主 的)

是由各民族中,被召團結 的人所組成的(出自希 臘文ex kaleo, ekklesia)。 他們透過洗禮,成了基 督的身體。



「祂(基督)又是 教會的 身體-

頭。」 哥-18

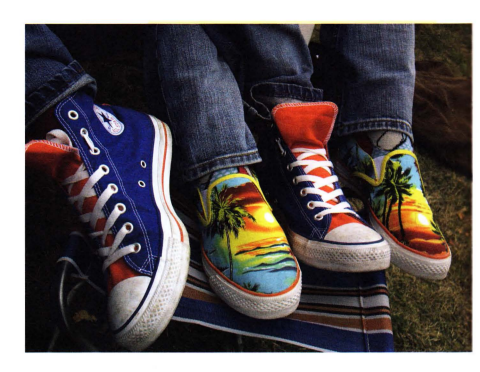
「教會好似一位 滿布皺紋的老婦人,但 她卻是我的母親。誰都 不可以打她。」

內神父(1904-1984)對批判 教會之聲的回應。

「天主於是照自 己的肖像造了人, 就是照天主的肖像造了 人。」

——創一27





「上主對加音説: 『你弟弟亞伯爾 在哪裡?』他答説:『我 不知道,雖道我是看守 我弟弟的人?』」

——創四9

「就如父派遣了 我,我也同樣派 遺你們。」

---若廿21

为 「我們要一起得救,一起走向天主,一同到祂面前……若是歸返 天主之時,有些人不在,那時天主會對我們說什麼呢?」

— 查理·佩吉 (Charles Péguy· 1873-1914·法國詩人)

#### 123 教會的任務是什麼?

→教會的任務是使從耶穌開始的、天主的國,在萬民中成長茁壯。〔教理763-769,774-776,780〕

無論耶穌去到哪裡,天國就到了人間。天主的國,一個和平與正義的王國,就從那時起展開。→教會為 天主的國服務,她本身不是最後的目的。教會必須接 下耶穌所開始的一切,該以耶穌的行動為行動。她 持守耶穌所立的神聖記號(→聖事),傳遞耶穌的聖 言。這也是為什麼,儘管教會有諸多軟弱,她仍是人 間對天國所能擁有的驚鴻一瞥。



124 為什麼教會不只是一個組織?

教會不單是一個組織而已,因為她也是一項奧蹟,集 人性與神性於一體。〔教理770-773,779〕

真愛不會使人盲目,反而使人明見。提到→教會,正是如此:從外人眼中來看,教會只是一個歷史性的組織,在歷史上有過輝煌成就,但也有錯誤甚至罪惡——是「罪人的教會」。可是,這樣的角度是不夠深刻的。畢竟,基督是這樣地同我們罪人在一起,就算我們每一天都背離了祂,祂也絕不離棄祂的教會。這種人性與神性不可分離的結合,罪與恩寵相互交織,就是教會奧祕的一部分。因此,從信德之眼來看,教會有著不滅的神聖性。→ 132

#### 125 天主子民有什麼獨特之處呢?

建立這民族的是天主聖父。它的領袖就是耶穌基督。它的力量來源就是聖神。成為天主子民的入門就是洗禮。它的尊嚴來自天主兒女的自由。它的法律就是愛。如果這子民對天主保持忠貞,以尋求天主的國為優先,就能改變這世界。〔教理781-786〕

在普世萬民間,有一民族與眾不同。它只降服於天主。它該像鹽,為人世添味;像酵母,充滿一切;像光,驅逐黑暗。屬於天主子民的人,要隨時準備與否認天主存在、無視祂誠命的人相抗。但是,擁有天主子女自由的我們一無所懼,甚至連死亡也毋須害怕。

「但我們是在瓦器中存有這寶貝,為彰顯那卓著的力量是屬於天主,並非出於我們。」

--格後四7

「你們做一切事,總不可抱 。也不可爭論,好使 你們成為無可指摘和純 潔的,在乖僻敗壞的世 代中,做天主無瑕的子 女;在世人中你們應放 光明。」

——斐二14~15

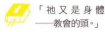
「教會絕不可像做買賣一樣,需求降低時就改變它的產品。」

(Karl Cardinal Lehmann,生 於1936年)

「你們先該尋求 天主的國和祂的 義德,這一切自會加給 你們。」

----瑪六33





——哥一18

99 「愛教會·也就是 愛基督。」 ——羅哲修士

55 「我願意再次創 造這宇宙,只為聽你説 一聲你愛我。」

——聖女大德蘭

(1915-2005)

(St. Teresa of Avila

1515-1582) 在神視中聽到耶 穌所説的話

「我的愛人招呼 我說:『起來,我 的愛卿!快來,我的佳 麗!』」

---歌二10

「聖神和新娘都 説:『祢來吧!』 凡聽見的也要説:『祢來 吧!』……主耶穌,祢來 吧!」

---默廿二17,20

「我們就是生活的天主的殿,正如天主所説的:『我要在他們內居住,我要在他們中徘徊;我要做他們的天主,他們要做我的百姓。』」

——格後六16

126 稱教會是「基督奧體」有什麼含意?

特別透過聖洗聖事與聖體聖事,耶穌基督與基督徒之間,終有一不可分割的結合。這結合如此牢固,使我們與基督成為一體,猶如人的頭與他身體的各個部分。(教理787-795)

→ 146 · 175 · 179 · 200 · 208 · 217

127 稱教會是「基督新娘」有什麼含意?

耶穌基督愛教會,就如新郎愛他的新娘一般。他將自身永遠與她相繫,為她獻出自己的生命。

〔教理796〕

凡是談過戀愛的人,多少總會知道愛是什麼。耶穌懂得愛,祂稱自己為新郎,鍾愛地、渴望地追求祂的新娘,希望與她一同慶祝這愛之宴。我們就是祂的新娘,→教會。在→舊約中,天主對祂子民的愛,也被比喻成丈夫和妻子之間的愛。如果耶穌尋求我們每一個人的愛,那些不理會祂的愛、不肯回應祂的愛的人,讓祂在愛中失望了多少次啊!

128 稱教會是「聖神宮殿」有什麼含意?

聖神在這世上,顯示祂全然臨在的地方,就是→教會。〔教理797-801,809〕

以色列民族在耶路撒冷的聖殿裡朝拜天主。這個聖殿如今已不復存在。教會代替了它,不再局限於人間某處。「哪裡有兩個或三個人,因我的名字聚在一起,我就在他們中間」(瑪十八20)。使教會生活的是基督的神:祂居住在聖經的聖言中,臨在於一聖事的記號中。在每位信友的心內,祂去愛;在他們的祈禱中,祂發言。祂引領他們,賜給他們神恩——有平凡的,也有超凡的。與聖神來往的,在今天依然能經驗奇蹟。 → 113-120,203-205,310-311

### 「我信唯一、<mark>至聖、至公、</mark> 從宗徒傳下來的教會」

## 129 為什麼只能有一個教會?

就如同基督只有一個,基督的身體也只有一個,基督的新娘也只有一個。因此,耶穌基督的→教會也只有一個。祂是頭,教會是身體。兩者合為「完整的基督」(聖奧斯定)。正如身體有許多肢體,但仍是一個;這唯一的教會也是許多個別的地方教會(教區diocese),並由它們而組成。

〔教理811-816,866,870〕

耶穌建立了祂的教會在→宗徒的基礎上。直到今天,這基礎依舊支撐著她。宗徒的信仰在教宗「以愛德管轄」的伯鐸牧職(安提約基雅的聖依納爵)領導之下,一代傳一代。同時,由耶穌託付給宗徒全體的→聖事,也仍舊以最初所賦予的力量運作著。

130 非天主教的基督徒,也是我們的兄弟姊妹 嗎?

所有接受洗禮的人都屬於耶穌基督的→教會。所以 那些和在天主教會內實現的耶穌基督的教會分離、 與天主教會沒有完全共融的信徒,仍應被稱為基督 徒,故是我們的兄弟姊妹。〔教理817-819〕

過去從基督唯一教會分離的,有些是因為對基督的 教導理解錯誤,有些是因為人的軟弱,有些則是不 願與教會和好──通常,這情形兩邊都有責任。教 會在歷史中分裂的罪,不是今日基督徒的錯。聖神 為人類的得救,也在與天主教會分離的各個→教會 與教派團體中工作。他們當中的各種恩賜,像是聖 經、→聖事、信望愛三德,以及其他的神恩,原都是 出自基督。基督的神生活在哪裡,哪裡就有「歸向合 一」(reunion)的內在活力,因為同屬一家的會渴望 一同成長。 「多數人都不知道,只要他們願意投身 天主的安排之中,天主 能使他們成就多少!」 ——聖依納爵·羅羅拉 (St. Ignatius Loyola, 1491-1556·耶穌會會祖)

「因為只有一個 身體和一個聖有 一個希望一樣。只有一 個主,一個信德,一個 洗禮;只有一個天主和 眾人之父,祂超越眾人, 貫通眾人,且在眾人之 內。」

——弗四4~6

一 (在 羅馬的基管集團體)超 卓的地位·藉著它·全體 教會·也就是各地的信 友·都必同心合意·因為 完定的傳統始終保存在 它之內。」

——聖官仁(約135-202)



#### 教會與教派團體 (CHURCHES AND ECCLESIAL COMMUNITIES)

有許多基督徒團體稱自己是某某教會。但按照 天主教信仰的理解,只 有那些完整保存耶穌 聲聖事的,才是「教 會」(Church)。在東正 教和東方禮的教會中, 確實是如此。至於由去的 「教派團體」(Ecclesial Communities),並沒有 保存所有的聖事。

# 大公主義 (ECUMENISM,出自希臘文oikumene=世界、 人所居住的大地) 為分裂的基督徒歸於合

一的各種努力。

「你告訴以色列 子民全會眾說: 你們應該是聖的,因為 我,上主,你們的天主是 聖的。」

−個悲劇:未能成聖。」−一概表劇:未能成聖。」−一萊昂·布魯瓦(1846-1917)

#### 131 為基督徒合一,我們該做些什麼?

我們應以言以行服從基督, 祂曾明白表示「願眾人都 合而為一」(若十七21)。〔教理820-822〕

基督徒的合一不分老少,是所有基督徒的責任。合一是耶穌最關切的事之一。祂向父祈求「願眾人都合而為一……為叫世界相信是祢派遣了我」(若十七21)。分裂就像基督身體上的傷口;造成痛苦和潰爛。分裂帶來敵意,削弱了基督徒的信仰與他們的可信度。要克服分裂所造成的恥辱,不僅需要所有身在其中的人真心悔改,也需要對自己的信仰內涵有所理解;與他人對話,特別是一同祈禱,以及為服務全人類一同合作。教會高層不該停止在神學方面的交流對話。

### 132 為什麼教會是「至聖」的?

教會是聖的,並不是說所有成員都是聖人,而是說天主是聖的,並且祂就在教會當中行動。所有教會的成員,都透過洗禮得到聖化。(教理823-829)

只要我們願意讓天主聖三觸動我們,我們就能在愛中成長,成為聖的、滿全的。聖人們都是去愛的人——並不是他們愛得有多好,而是天主觸動了他們。他們將從天主那裡得來的愛,以自己的,常是獨特的方式,傳給其他人。當天主召他們返回天家時,他們也要聖化教會,因為他們「要用天堂歲月」來幫助我們走上→聖德之路。→ 124

### 133 為何教會被稱作「至公」的?

「公」教(Catholic,希臘文kat'holon)一詞原有「全體」之意。→教會是至公的,因為基督召叫她來傳揚所有真理,保存所有→聖事並善加執行,向所有的人傳報喜訊;基督派遣她走向所有的民族。

〔教理830-831,849-856〕

我

#### 134 哪些人屬於天主教會呢?

所有與→教宗和主教們同心合一的人、透過公開表明 對天主教的信仰與領受→聖事,就與耶穌基督相結 合,他們與天主教會有著完全的共融。

#### 〔教理836-838〕

天主希望所有人同屬一個→教會。不幸地,我們基督 徒與基督的這項願望背道而馳。儘管如此,藉著信 德與共涌的洗禮,今天我們仍彼此深深相連。

#### 135 教會與猶太人有怎樣的關係?

猫太人是基督徒的「長兄」,因為天主首先愛了他們, 首先向他們發言。身為人的耶穌基督是猶太人,這事 實使我們與猶太人聯合在一起。然而,教會明認耶穌 是生活的天主之子, 這使我們與猶太人有了歧異。在 等待默西亞最後來臨這一點上,我們是一致的。

#### 〔 教理839-840〕

猫太信仰是我們信仰的根源。猶太人的經書,我們 稱之為舊約的,就是我們聖經的第一部分。猶太一 基督宗教(Judeo-Christian)對人性與道德的觀念來 自十誡,這觀念構成了西方民主國家的基礎。令人慚 愧的是,數百年來基督徒都不願承認與猶太宗教的 緊密關聯,並且,因著錯謬的神學理論,助長了反猶 太主義(anti-Semitism),太多次帶來致命的傷亡。 公元2000年聖年時,教宗若望保祿二世便為此而公 開請求寬恕。第二次梵蒂岡大公會議清楚地陳述, 猫太人作為一個民族,不該為基督被釘死在十字架 上背負集體的罪責。 → 96-97,335

#### 聖潔/聖德 (HOLINESS)

這是天主最根本的屬 性。在拉丁文中有一個 字fanum,用來指一切神 聖、純潔、與俗世瑣事臺 不相同的。天主是「全然 他者」,是以色列的聖者 (依卅15);耶穌以「天 主的聖者」身分來到人間 (若六69)。在祂內,我 們知道了什麼是「聖德」 :無條件地、憐憫地去 愛,幫助和治癒他人,在 十字架上與復活之時達 於完美。

「就如同公教會 內有許多不公之事,公 教會之外也可能發生至 公之事。許多看來在外 頭的,其實是在內;那些 看來在內的,其實是在 外頭。1

「你們不要以為 我來是廢除法律 或先知;我來不是為廢 除,而是為成全。」

---瑪万17



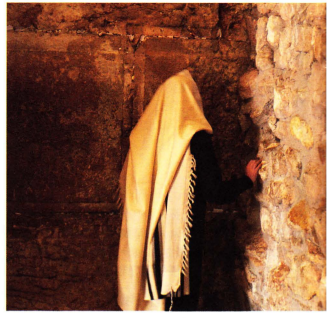
「第三德意志帝國想要毀滅整個猶太民族……在那些邪惡屠殺 養的內心最深處,是想 藉著掃除這民族,來殺 掉那位天主:召叫亞巴 郎、在西乃山發言、立的 提凱人類、永恆有效的 規範的那位天主。」

——教宗本篤十六世 2006年5月28日於奧殊維茲 (Auschwitz-Birkenau)

5 「對我們來說,猶 太信仰並不是什麼別的 宗教,在某種程度而言, 是屬於我們自身信仰之 內的。因此,我們與它的 聯繫,和與任何其他的 聯繫,和與任何相同。你 報際,都的第兄,可 是我們特別的弟兄,可 是我們特別的是我們的長 以這麼說,是我們的長 兄。」

——教宗若望保祿二世

(1920-2005)於1986年拜 訪羅馬的猶太大會堂時所説

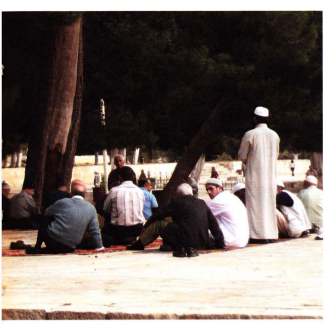


#### 136 教會如何看待其他宗教?

→教會尊重其他宗教內一切真實、良善的成分。她尊敬也敦促這項人權,即信仰宗教的自由。但是,她知道耶穌基督乃是全人類唯一的救主。唯有祂是「道路、真理、和生命」(若十四6)。(教理841-848)

凡尋求天主的,都與我們基督徒相近。我們與穆斯林尤其有著特殊的密切關係。伊斯蘭教與猶太教和基督宗教一樣,都屬於→一神信仰(monotheism)。穆斯林也敬天主為創造者,亞巴郎為信仰之父。在《可蘭經》中,耶穌被看作是一個偉大的先知;祂的母親瑪利亞,是先知的母親。教會教導,所有非因自己的過失,而不認識基督和祂的教會,但真誠尋求天主、遵循良心指引的人,也能夠獲得永恆的救恩。不





宗教自由 (RELIGIOUS FREEDOM)

每個人都擁有的,根據 自身良心選擇與實踐宗 教信仰的權利。承認宗 教自由, 並不等於承認所 有宗教都一樣,或它們 都同等直實。

過,那些明知耶穌基督是「道路、真理、和生命」,卻 不願跟隨祂的人,無法藉其他的路獲得救恩。這就是 「教會之外無救恩」(Extra ecclesiam nulla salus)的 含意。 → 199

## 137 為何教會被稱作「宗徒傳下來的」?

→教會是「宗徒傳下來的」,因為教會是建立在宗徒 們上,持守宗徒留下的聖傳(Tradition),並且由宗徒 的繼任者所帶領管理。〔教理857-860,869,877〕

耶穌召叫→宗徒作祂最親密的夥伴。他們是祂的見 證人。在耶穌復活後,祂多次顯現給他們。祂賜給他 們聖神,派遣他們到世界各處,作祂可信靠的使者。 他們維持初期教會的合一。透過覆手,將他們的使 命和權威賦予他們的繼任者,也就是主教。這個過 程稱之為→「宗徒傳承」(apostolic succession)。

#### 十二宗徒 (TWELVE APOSTLES, 出 自希臘文apostolos= 受派遣者、使者)

「這是十二宗徒的名 字:第一個是稱為伯多 禄的西满,和他的兄弟 安德肋, 載伯德的兒子 雅各伯和他的弟弟若 望, 斐理伯和巴爾多祿 茂,多默和税吏瑪竇,阿 耳斐的兒子雅各伯和達 陡, 執誠者而滿和負賣 耶穌的猶達斯·依斯加 略」(瑪十2~4)。

→ 92

### 宗徒傳承 (APOSTOLIC

SUCCESSION,出自拉丁 文successio=世襲、指定 繼承)

自宗徒以來未曾中斷的 主教繼承鏈,繼任者承 襲主教的牧職。就如同 耶穌將祂的權柄賦予宗 徒們, 之後這權柄也以 覆手禮和祈禱,不斷從 主教再傳給主教,直到主 再次來臨。

# 平信徒

(LAITY,出自希臘文 laos=民眾)

屬於一般教友的生命: 受洗但沒有祝聖為神職 的基督徒,屬於天主的 子民。

# 神職人員

(CLERGY, 出自希臘文 kleroi=繼承、分擔) 即教會中受祝聖為神職 的男性。

「誠然,我知道 我對你們所懷 的計畫——上主的斷語 — 是和平而不是災禍 的計畫,令你們有前途, 有希望。」

一一耶廿九11

138 這唯一、至聖、至公,由宗徒傳下來的教會 有怎樣的架構?

在教會內有→平信徒與→神職人員。身為天主的子 女, 兩者享有同等的奠嚴。兩者同樣重要, 但是有著 不同的任務。平信徒的使命是引領整個世界走向天 主的國。而受祝聖的牧者們(神職人員)負責管理、 教導與聖化教會。在這兩種基督徒生命狀態中,都有 某些人以特殊的方式、透過守貞、神貧和服從、投身 於天主的計畫(如修道生活)。

〔教理871-876,934,935〕

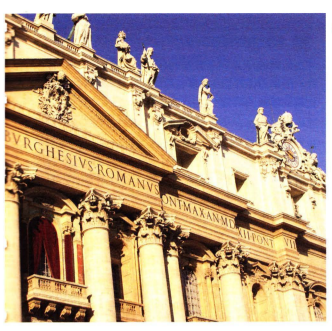
每位基督徒都有責任以他的生命, 為福音作證。但 是,天主以獨特的方式與每個人同行。某些人以平 信徒的身分受天主派遣、透過自己的家庭和職業、 在世上建立天主的國。為此,天主在聖洗與→堅振 聖事中,給他們一切所需要的聖神恩賜。某些人則 被委以牧職;負責管理、教導和聖化祂的子民。不是 人自己選擇了要做神職人員,而是主自己派遣他,透 過聖秩聖事(Holy Orders)給了他一路上所需的聖化 力量,讓他以基督代表的身分行動,施行→聖事。

→ 259

### 139 平信徒的聖召是什麼?

→平信徒受派遣,活躍於社會,使天主的國在世人中 萌芽成長。〔教理897-913,940-943〕

平信徒並不是二等基督徒,因為他同樣分享基督的 司祭職(普通司祭職)。他要讓他生命路上(學校、 家庭、工作)所遇見的人都有機會認識福音,學習去 愛基督。透過他的信仰,他能在社會、各行業和政治 上有所影響。他也支持著教會的生命,像是做讀經 員或送聖體員,主動擔任小團體的領導者,參與各 種委員會和堂區善會(如傳協會、擔任組織幹部)。 青年人更加要慎重考慮,天主願意他們在教會中扮 演何種角色。



#### 聖統制

(HIERARCHY, 出自希臘 文hieros和arché=神聖 的起源)

在基督之下,教會內的分 層結構。基督是所有權 力與權威的根源。

(POPE, 出自希臘文 pappas=父親)

教宗

伯鐸宗徒的繼任者,羅 馬的主教。因為伯鐸是 宗徒之首,身為他的繼 任者,教宗也領導整個 主教團。身為基督的代表 (Vicar/Representative) , 他是教會最高的牧者、 司祭與遵師。

#### 140 教會為什麼沒有採用民主制度?

民主的機制是所有權力來自人民。但在→教會中, 權力乃是來自基督。所以教會的架構是層級制的 (hierarchical)。儘管如此,基督同時也給了教會集體 (collegial)管理的機制。〔教理874-879〕

→教會內的聖統制是基於基督自己在教會中行動的 這項事實。被祝聖的牧者,藉天主的恩寵,施行或給 予他們自己原來沒有能力給或做的事,也就是說, 他們以基督的身分施行→聖事,以祂的權威教導人。 教會內的集體領導則是基於基督將整個信仰委託給 十二宗徒團體的這項事實,宗徒們的繼任者管理教 會,並由教宗(伯鐸牧職 Petrine ministry)來帶領。 這集體性質使得大公會議成為教會不可缺少的一 部分。還有,在其他教會內的行政組織、主教會議( 大會)中,聖神的多種恩賜以及全球教會的普世性 (universality)也能產生很多益處。

### 主教

(BISHOP, 出自希臘文 episkopein=監督、管 理)

宗徒們的繼任者,地方 教會(教區diocese)的領 袖。身為主教團的一分 子, 在教宗的領導權下, 主教分享對普世教會的 青仟。





(PRIEST,出自希臘文 presbyteros=長老)

與主教共事,為宣揚福音、施行聖事而服務。在 牧靈職務上與其他司鐸 保持共融,同歸主教領 導之下。

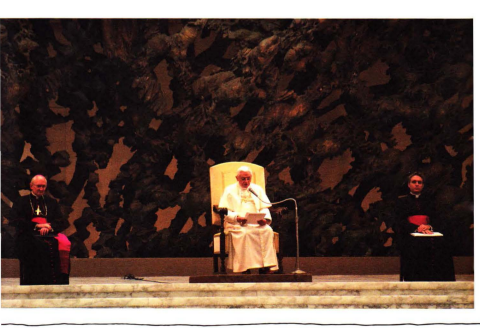


(DEACON,出自希臘文 diakonos=助手、僕人) 為聖言、禮儀和愛德工作服務而祝聖的牧職。 執事有權為人授洗、在 彌撒中講道、主持婚姻 聖事。

#### 141 教宗的責任是什麼?

身為伯鐸繼承人與主教團的領袖,→教宗是→教會 合一的來源與保證。他享有最高的牧權,也有教理與 教規的最終決定權。〔教理880-882,936-937〕

耶穌給了伯鐸在宗徒當中卓越的獨特地位。這使他在初期教會中有了最高的權威。→羅馬——伯鐸所領導的地方教會,與他殉道之處——在他死後,成了這新興教會內敬崇的據點。每一個基督徒團體都應與羅馬一致;這是真實、完整、純正的宗徒信仰的標準。直到今天,每位羅馬→主教都和伯鐸一樣,是以基督為他真正的「頭」的教會的最高牧者。在此意義下,才稱教宗是「基督在世的代表」。身為牧靈與教義最高的權威,他監管真實信仰的傳遞。必要情況下,像是在信仰與倫理事務上犯有重大錯誤時,他可以停止教理的教授權,或解除神職人員的職務。藉著以教宗為首的→教會訓導權,在信仰與倫理事務上確保合一,是天主教會之所以能屹立不搖、發揮重要影響力的一個原因。





142 主教的行動或教道是否能與教宗相背?或者 反過來,教宗與主教們相背?

主教們的行動和教導不可與教宗相背,必須與他一 致。可是教宗在某些特定情況下,能夠自行做出決定, 而毋需主教們的同意。(教理880-890)

當然,無論→教宗作出什麼決定,都不可違背教會 的信仰。可以說,有一種對教會信仰共通的感覺,由 聖神所啟發、對信仰之事的基本概念,全教會都予 以承認的「信仰共識」,也就是「那時時處處、由所 有的人所相信的」(What has always and everywhere been believed by all. 洛林的聖文生)。

#### 143 教宗直的有不可錯誤權嗎?

是的。但是→教宗不可錯誤的發言,僅限於他以極鄭 重的教會行動(「自宗座權威」ex cathedra) 定義某信理 之時,就是指在信仰與倫理方面的教理問題上,作出權 威性的決定之時。與教宗共融的主教們,在教會訓導 方面的決定,同樣是不可錯誤的,像大公會議所作出 的決定就是如此。〔教理888-892〕

→教宗的不可錯誤權與他的人格道德和智慧完全無 關。不可錯誤的其實是教會,因為耶穌承諾過,聖神 要使教會持守直理,並且加深對它的認識。當某項 原先視為理所當然的信仰真理,突然被否認或誤解 時,教會必須有一決斷,權威性地說出什麼是真的, 什麼是錯的。這就是教宗的發言。身為伯鐸的繼承 人,主教團之首,他有這樣的權威,根據教會信仰的 聖傳,對具爭議的真理,作出各時代的信友都能「 毫無疑問地相信」的說明。我們稱這是教宗定斷了一 項信理。而這樣的信理本質上絕不是什麼「新的」道 理。這樣的定斷其實也很少見。最近的一次是在1950 年。



(ROMF)

從最一開始,羅馬的基 督徒團體就被視為是「 最崇高的、最古老的、眾 所周知的教會, 由兩位 最光榮的宗徒,伯鐸與 保禄,在羅馬所建立和 組織 ……

因著這教會卓越的起 源,所有[地方]教會, 也就是普世的信友,都 該與其一致; 並目, 因著 她,各地的信友都持守 了宗徒們的聖傳」(聖宜 仁,135-202)。兩位宗 徒在羅馬殉道的事實, 更彰顯了羅馬教會的重 要性。



「我本來還有許 多事要告訴你 們,然而你們現在不能 擔負。當那一位真理之 神來時, 祂要把你們引入 一切真理。」

-若十六12~13



#### 大公會議 (ECUMENICAL

COUNCIL,出自希臘文oikumene=人所居住的大地)

從世界各地來的天主教會主教的集會。與「大公主義」(ecumenism)一詞不同,後者指的是為基督徒合一所作的努力。

### 7 信理

(DOGMA,出自希臘文 dogma=意見、決定、教 理)

由大公會議或教宗所頒 布的信條,被視為聖經 與聖傳中所保存的天主 啟示。

自宗座權威 (出自拉丁文 EX CATHEDRA=出自聖 座,是訓導權的象徵) 這個專用術語指的是在 特定情況下,教宗不可 錯誤的權威定斷。

「聽你們的,就 是聽我;拒絕你 們的,就是拒絕我;拒絕 我的,就是拒絕那派遣 我的。」

---路十16

#### 144 主教的責任是什麼?

主教負責管理委託給他們的地方教會,並且也要對全體→教會負責。他們彼此共融,在教宗領導之下, 為全教會的益處,行使他們的職權。

〔教理886-887,893-896,938-939〕

主教原先是→宗徒們──耶穌親自召叫他們跟隨 祂,並派遣了他們,作祂忠實的見證人。透過傳教宣 講、舉行聖事、管理→教會,他們將基督帶給人們, 使人們走向基督。作為宗徒的繼任者,主教以宗徒 傳下來的權威行使牧職;他不是教宗的代理人或助 手。不過,他的行動須與教宗一致、且服從其領導。

145 為什麼耶穌願意某些基督徒一生過著神貧、 獨身、守貞與服從的生活呢?

天主是愛。祂也渴望著我們的愛。因愛而降服於天主,其中一種表達就是過著與耶穌同樣的生活——貧窮的、貞潔的、服從的。過著這樣生活的人,他的身、心、靈都能自由地為天主和近人服務。

〔教理914-933,944-945〕

每個時代,都有這樣的基督徒,完全為耶穌所攫取。 「為了天國」(瑪十九12),他們為天主獻上一切 ——包括自己的財產、決定的自由、以及夫妻之愛, 這些美好的禮物。這根據→福音勸諭的生活——神 貧、→守貞、服從三願的生活——給所有基督徒表 明了世俗生活並非一切。只有與那神聖的新郎「面對 面」的相遇,人才能有終極的幸福。

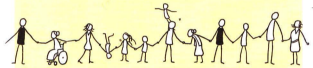


#### 福音勸諭 (EVANGELICAL COUNSELS)

即神貧、守貞(不婚)、 服從三願,是福音中對 效法耶穌所建議的生 活。

「耶穌定睛看他,就喜愛他,對他說:『你還缺少一樣:你去,變賣你所有的一切……然後來,跟隨我!』」

「我信諸聖的相通」



146 什麼是「諸聖相通」?

所有對基督滿懷希望,藉著洗禮而屬於祂的人,無論是生者或死者,就形成了「諸聖的相通」(communion of saints)。因為在基督內我們是一個身體;無論在天上或人間,我們都有著共融相通的關係。

#### 〔教理946-962〕

教會比我們所想像的要更大、更活躍。她的成員包含了生者與亡者(無論是那些還在淨化過程中的,或是已與天主同享光榮的);知名人物與一般人;偉大的聖者和沒沒無聞的人。即便在死後,我們仍能彼此協助。我們可以呼求自己的主保或喜愛的聖人,也可以呼求我們相信已與天主同在的、已逝的親友。藉

「當我意識到有 一位天主之後,我只能 單單為祂而活。」 ──真福嘉祿·富高 (1858-1916)

「若是一個肢體 受苦,所有的肢體都一同受苦,若是一個肢體蒙受尊榮,所有的肢體都一同歡樂。」 一一格前十二26

3

了別哭泣,因為我 死後要對你們更有用處, 比我活著的時候,更能 有效地協助你們。」

---聖道明

(St. Dominic · 約1170-1221 · 道明會會祖) 臨終前給會士弟兄們的遺言

男族馬利亞肉身 升天:「這項奧祕啟示給 我們,好讓……一線神 聖之光,光照我們都要 面對的死亡。」

---郭蒂尼

(Romano Guardini • 1885-1968)

「天主給全人類 的不是一位婢女,而是 一位母親。」

---真福科爾平

(Bl. Adolf Kolping,

1813-1865 ·工人與工匠中的 使徒)

「酒缺了,耶穌的 母親向祂説:『 他們沒有酒了。』耶穌回 答説:『女人,這於我回 你有什麼關係?我的時 刻尚未來到。』祂的母親 給僕役説:『祂無論吩咐 你們什麼,你們就做什 麼。』」

——若二3~5

著我們的代禱,也能幫助那些還在淨化過程中的亡者靈魂(煉靈)。不管是誰做了什麼,或受了什麼苦,只要是為了基督、在基督之內,這對全體都是有益的。可惜,相反的,所有個別的罪也都會傷害這共融的關係。→ 126

147 為什麼瑪利亞在諸聖相通裡享有如此卓越的 地位?

瑪利亞是天主之母。在人間,沒有誰曾經或可以像她那樣,與耶穌緊密結合——這樣的親密關係即使在天國也不會消失。瑪利亞是天國之后,因著她母親的身分,她與我們也十分親近。〔教理972〕

因為瑪利亞以她全身、心投入了神聖卻艱險的生命 路途,她的肉身和靈魂一同被提升天。所有同瑪利 亞一般生活和信賴主的人,也終能到達天國。

→ 80-85

148 瑪利亞對我們真的有幫助嗎?

是的。從教會之始,就經驗過她的援助。成千上萬的 基督徒都可以為此作證。〔教理967-970〕

作為耶穌的母親,瑪利亞也是我們的母親。慈母總是為自己的兒女挺身而出。瑪利亞這位母親尤其如此。還在人世時,她就為人向耶穌代求;比如她使在加納的新郎和新娘,免去了難堪。聖神降臨那天,她同門徒們一起在樓房上祈禱。因著她對我們永不止息的愛,她必會在我們生命中兩個最關鍵的時刻:「現在和我們臨終時」,為我們祈求。 → 85

149 我們可以朝拜瑪利亞嗎?

不行。只有天主才是朝拜的對象。不過我們能尊敬瑪利亞為主的母親。〔教理971〕

「朝拜」(worship)是指我們懷著謙卑之心,徹底明認天主超越所有受造,具有絕對的尊威。瑪利亞同我們一樣是受造的人。在信仰上她則是我們的母親,

而我們本應孝敬父母。這一點還有一個聖經上的根據,因為瑪利亞自己說:「今後萬世萬代都要稱我有福」(路一48)。所以教會有瑪利亞的朝聖地、節慶、聖歌和禱文,像是→〈玫瑰經〉。這經文內容是福音的撮要。 → 353,484

#### 「我信罪過的赦免」

150 教會真的能夠赦免罪過嗎?

是的。耶穌不僅自己赦免人的罪,祂還把這項任務託 付給→教會,給她使人從罪惡中釋放的力量。

〔教理981-983,986-987〕

透過→司鐸的牧職,悔罪者接受天主的寬恕,他們的罪完全被洗淨,猶如未曾犯罪。司鐸(神父)之所以能這樣做,全是因為耶穌允許他分享自己赦罪的神聖權能。 → 225-239

**151** 在教會內,有哪些方式可以得到罪過的赦免?

最一開始,是在→聖洗聖事當中罪過獲赦免。在那之後,嚴重的罪需要透過和好聖事(懺悔、告解)才得赦免。為較輕的罪,最好辦告解,但也可以藉讀經、 祈禱、齋戒、行善功來得寬恕。

〔教理976-980,984-987〕 → 226-239

#### 「我信死者的復活」

152 為什麼我們相信死者的復活?

我們相信死者的復活,因為基督從死者中復活,永遠活著,並使我們都分享這永恆的生命。

〔教理988-991〕

當人死去時,肉體或是埋葬、或是火化了。然而我們

99 「念〈玫瑰經〉就 是停留在瑪利亞的生命 中,她生命的內涵就是 基督。」

---郭蒂尼 (1885-1968)

「你們赦免誰 的罪,就給誰赦 免;你們存留誰的,就給 誰存留。」

——若廿23

「司鐸自天主那 裡得到一份就連天使 和總領天使也沒有得到 的力量……在天之主准 許了司鐸在地上所行的 事。」

——聖金口·若望 (349/350-407)

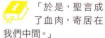
55 「若是沒有個人 告解,我可要怕得發慌 了。」

—馬丁·路德 (Martin Luther)

1483-1546)

——格前十五13~14<sup>1</sup>





—若-14

「(受造之物)脱離敗壞的控制, 得享天主子女的光榮自由。」

——羅八21

「可是有人要 說:死人將怎樣 復活呢?他們將帶著什 麼樣的身體回來呢?糊 塗人哪!你所播的種子, 若不先死了,絕稱種的, 並不是那將要生出的形 體,而是一顆赤裸的形 粒,譬如一顆麥粒,或者 別的種粒。」

——格前十五35~37

相信,在人死後,依然有另一個生命。在復活之時, 耶穌顯示了祂是超越死亡的主宰;祂的話是信實的: 「我就是復活,就是生命;信從我的,即使死了,仍 要活著」(若十一25)。 (→ 103-108

#### 153 為什麼我們相信「肉身」的復活?

在耶穌基督內,天主自己取了肉身(→道成肉身),好來拯救世人。聖經上說的「肉體」(flesh)具現了人的軟弱、終將死亡的命運。但天主並不輕賤人的肉體。天主不只要救贖人的靈魂,且要拯救人的全部,肉體和靈魂。〔教理988-991,997-1001,1015〕

天主創造出具有身體(肉體)和靈魂的我們。在世界將盡之時,祂不會將這「肉身」丟棄,好像丟掉舊玩具那樣。在「末日」,祂將要重塑一切受造,使我們在肉身內復活——我們將會有所轉變,但經驗到那仍是我們自己。就像耶穌一樣,具有肉身並非只是某一段時間的經歷而已。當復活的主顯現時,門徒們仍看到祂身上的傷痕。

# 154 我們死亡時會怎樣呢?

死亡使身體與靈魂分離。身體雖然會腐壞,但靈魂要去面見天主,等待著末日重新與復活的身體合而為一。〔教理992-1004,1016-1018〕

復活將會如何發生,是一項奧祕。有個意象或許能幫助我們了解:當我們看著鬱金香花苞時,我們並不知道它在黑暗的泥地裡,會開出怎樣燦爛美麗的花朵來。同樣的,我們對於未來將要擁有什麼樣的新身體,也一無所知。不過,保祿卻深信不疑:「播種的是可羞辱的,復活起來的是光榮的」(格前十五43)。

155 若我們信賴基督,在臨終時祂會如何幫助我 們?

基督要來與我們相遇,引領我們進入永生。「不是死亡,而是天主要來帶走我。」(聖女小德蘭)

#### (教理1005-1014,1016,1019)

從耶穌受難與死亡的角度來看,死亡就不是那麼可怕。以對天父的愛與信賴,像耶穌在革責瑪尼莊園中那樣,我們也能面對死亡說出「是」。這樣的態度就是「精神的犧牲」: 臨終的人,把自己與基督在十字架上的犧牲相結合。臨終時像這樣信賴天主、與人相和好,又沒有大罪,就有與復活的基督共享永生的希望。我們不是落入死亡的深淵,而是到祂的手中。死去的人不會無所歸依,而是回家,回到創造他的天主的愛中。→ 102

#### 「我信永恆的生命」

156 什麼是永恆的生命(永生)?

永恆的生命始自於接受洗禮,經歷死亡,而後永無窮盡。(教理1020)

當我們在愛的時候,也會渴望這樣的時刻永不停止。 《若望壹書》說:「天主是愛」(若壹四16)。《格林 多前書》又說:「愛永不止息」(格前十三8)。天主是 永恆的,因為祂就是愛;而愛不止息,因為它是神聖 的。若我們愛,就能進入天主永恆的臨在當中。

→ 285

每個人死時的那一刻,都會經歷所謂的「私審判」 (particular/personal judgment)。而「公審判」 (general judgment),或者說是「最後審判」 (Last Judgment),則要等到末日,當世界結束,主再

來的時候,才會進行。〔教理1021-1022〕

157 在死後,我們會接受審判嗎?

臨終的那一刻,每個人都要面對真理,不可能隱藏或 壓抑任何事;一切都不可能再更改。天主要看透真正 的我們。我們來到祂寶座前,祂在那裡(寶座上)執 行審判和履行正義。我們或是還要經過一段時期的 淨化,或是直接落入天主的懷抱中。但也有可能,那 時我們充滿邪惡、仇恨、否認一切,永遠地背對愛、背 對天主。然而,沒有愛的生命,就是地獄。 → 163 「因為我們或者 生,是為主而生, 或者死,是為主而死;所 以我們或生或死,都是 屬於主。」

--羅十四8

「我渴望面見天主,為了能見祂,我得先經歷死亡。」

——聖女大德蘭 (1515-1582)

「我不是正要死, 而是正要進入永生。」 ——聖女小德蘭 (St. Thèrése of Lisieux, 1873-1897)

「大自然是暫時的,但我們卻要超越它。 當群星太陽都要消逝的 時候,我們每一個都仍 要活著。」

——魯益師(1898-1963)







少 「你在天堂的位置,彷彿是單單為你所預備的,那是因為,你正是 為此處而受造的。」

# **審判**(JUDGMENT)

所謂的私審判,是在每個人死的那一刻發生。 公審判或最後審判,則 要等到世界終窮的末日, 主再來的時候。

「我們現在是藉 著鏡子觀看,模 糊不清,到那時,就要面 對面的觀看了。我現在所 認識的,只是局部的,那 時我就要全認清了,如同 我全被認清一樣。」

--格前十三12

「這火要試驗各 人的工程怎樣。 誰在那根基上所建築的 工程·若存得住,他必要 獲得賞報;但誰的工程 若被焚毀了,他就要受

接待員報,但能的工程若被焚毀了,他就要受到損失,他自己固然可得救,可是仍像從火中經過的一樣。」

——格前三13~15

#### 158 什麼是天堂(國)?

天堂(國)就是無止境的愛。再沒有什麼,能把我們與天主分開,祂就是我們靈魂所愛、所終生追尋的。 我們和所有天使、聖人聖女,將在天主內,永遠與祂 一同歡樂。〔教理1023-1026,1053〕





若你曾見過一對情侶,含情脈脈地望著彼此;或是小嬰兒吃奶時,望著媽媽的眼睛,好似想將那微笑永遠留住,那麼你就會稍稍明白,什麼是天堂。能夠與天主面對面相見——就像那獨一無二、永無止境的愛的那一刻。 > 52

#### 159 什麼是煉獄?

煉獄常被想像成一個地方,事實上,它是一種狀態。 在天主恩寵中過世(與天主和人有著和諧關係),但 在面見天主之前,還需要經過淨化的人,就是處在煉 獄中。(教理1030-1031)

當伯鐸背棄耶穌的時候,主回頭看了他:「伯鐸一到 外面,就悽慘地哭起來了」——這正是如同煉獄般的 感覺。這樣的煉獄,很可能在我們大部分人死時都會 發生——就是當主充滿愛情地望著我們時,我們要 為自己邪惡的,或「只是」缺乏愛德的那些行為,感 到羞憤難當,痛悔不已。只有經過這份淨化的痛,才 能使我們在天堂的平靜喜樂中,回望祂愛的注視。

160 我們能幫助在煉獄中的那些亡者嗎?

可以。因為所有領受洗禮的人都在基督內成為一體,彼此相連。生者也能夠幫助煉獄中的信友靈魂。

〔教理1032,1414〕

97



當一個人過世之後,他不能再為自己做些什麼。人能主動改變的「考察

期」已經過去。但我們可以幫助煉獄中的信友靈魂。 我們的愛能延伸至來生。透過守齋、祈禱與善行, 特別是透過舉行聖體→聖事,我們能為亡者獲得恩 寵。 → 146

#### 161 什麼是地獄?

地獄就是永遠與天主隔絕,完全沒有了愛的狀態。 〔教理1033-1037〕

若有人在明白地、完全地同意犯大罪的情况下死去,不願懺悔、永遠拒絕天主仁慈與寬恕之愛,就是自絕於天主和眾聖人的共融之外。我們的自由意志確實有做此決定的可能。耶穌一再警告我們,面對祂的兄弟姊妹的需要,不可將我們的心門關上,否則就是使我們與祂徹底隔離:「可咒罵的,離開我……凡你們沒有給這些最小中的一個做的,便是沒有給我做」(瑪廿五41·45)。 → 53

# 162 如果天主是愛,怎麼會有地獄呢?

天主沒有將人打入地獄。是人自己拒絕了天主的慈愛,不與天主共融,而自願放棄了(永恆的)生命。

(教理1036-1037)

即便是最壞的罪人,天主都渴望與之共融;祂希望眾人都悔改並得救。但天主創造的人是自由的,祂尊重人的決定。就算是天主,也不能強迫人去愛。正因祂是愛人者,若有人選擇了地獄,而非天堂,祂也「無能為力」。 351,53

「為此,他〔猶大 瑪加伯〕為亡者 獻贖罪祭,是為叫他們 獲得罪赦。」

——加下十二45

99 「為幫助亡者、為 他們祈禱,我們毋須遲 疑。」

──聖金口·若望 (349/350-407)

→ 「生命遲暮之時, 我們要根據我們的愛來 受審判。」 ——聖十字若望

(St. John of the Cross, 1542-1591, 西班牙神祕者, 教會聖師與詩人)

「倘若你的手使你跌倒,砍掉它!你殘廢進入生命,比有兩隻手而往地獄裡,到那不滅的火裡去更好。」

——谷九43~44

) 「我問自己:地獄 是什麼?我相信那就是 沒有能力去愛。」

— 杜斯妥也夫斯基 (Fyodor M. Dostoyevsky, 1821-1881,俄國作家)



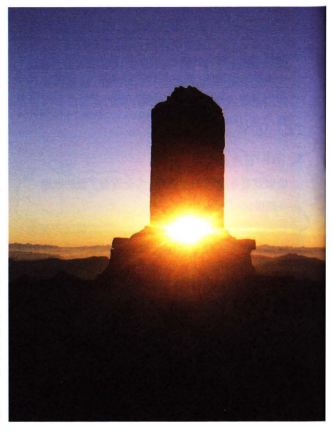
「主絕不遲延祂的應許,有如某些人所想像的;其實是祂對你們含忍,不願任何人喪亡,只願眾人回心轉意。」

——伯後三9

「祂願意所有的 人都得救,並得 以認識真理。」

——弟前二4

——瑪廿五31~33·46



#### 163 什麼是最後審判?

最後審判會在世界末日,基督再來的時候發生。「凡 在墳墓裡的,都要聽見祂的聲音,而出來:行過善的, 復活進入生命;作過惡的,復活而受審判」(若五28 ~29)。〔教理1038-1041,1058-1059〕

當基督在光榮中再來, 祂全然的光輝必照耀我們。 真理都要在光中顯明: 我們的思慮、行為、與天主和 旁人的關係——一切都無所隱藏。我們將明白受造 終極的意義, 了解天主為我們得救所行的奇妙作為, 並且最終要得到解答: 天主既為全能者, 為何邪惡 卻如此強大。最後審判也是我們要立於法庭上的那 天。在那裡, 將要決定我們會被舉揚至永生, 或是與

99

天主永遠分開。對那些選擇了生命的人,天主要再次主動地創造。他們將以「新的身體」(格後五),在 天主的光榮內,以全身全靈讚頌祂,直到永遠。

→ 110-112,157

### 164 世界將會如何結束呢?

在末日,天主要創造一個新天新地。邪惡將不再具有力量、不再具有誘惑力。受拯救的,要與天主面對面相見一如同祂的朋友。他們對和平與正義的渴望,終要得到滿足。能看見天主,便是他們的幸福。三位一體的天主要居住在他們中,拭去他們眼上一切的淚;再沒有死亡、再沒有悲傷、再沒有哀號與苦楚。

〔教理1042-1050,1060〕 → 110-112

165 為什麼〈信經〉的最後要說「阿們」呢? 在〈信經〉最後,我們說「阿們」——就是說:「是 的」——因為天主選定我們作信仰的見證人。所有說 「阿們」的人,就是自由地、歡欣地讚美了天主在創 造與救贖上所行的這些事。(教理1061-1065)

希伯來文amen是來自一組同時表示「信仰」與「堅定、可靠、忠誠」相關的字。「說阿們的人,就是簽下了自己的名」(聖奧斯定)。我們能宣告這無條件的「是」,只因為耶穌在祂的死亡與復活中,向我們證明了祂的信實與值得信賴。祂自己代表了全人類,向天主的一切恩許說了「是」;就如同祂也是天主對我們所說的,決定性的那個「是」。 → 527

「我們卻按照祂 的應許,等候正 義常住在其中的新天新 地。」

——伯後三13

#### 了 「阿們 (AMEN)

「因為天主的一 切恩許,在祂內 都成了『是』,為此也藉 著祂,我們才答應『阿 們』,使光榮藉我們歸於 天主。」

——格後一20





# 我們如何慶祝 基督奧蹟?



天主透過神聖的記號,為我們而行動 102 天主與神聖禮儀 104 我們如何慶祝基督的奧蹟 108 教會的七件聖事 116

> 入門聖事 (聖洗聖事、堅振聖事、聖體聖事)116 治療的聖事 (和好聖事、病人傅油聖事)133 共融與使命的聖事 (聖秩聖事、婚姻聖事)143

其他禮儀慶典 156



100

101

### 禮儀

(LITURGY,出自希臘 文leiturgia=公共的工作、服務,代表人民, 或為人民所做的服務)

在基督徒的傳統中,禮 儀是指天主子民參與「 天主的工程」,各種禮 儀慶典都以聖體聖事為 中心;其他的禮儀—— 像是除聖體聖事以外的 其他聖事、各種敬禮、降 福、遊行、日課——都指 向聖體聖事。

一禮儀從來就不己 只是一群人,用他們行的 會市已……由於我們介 會所已,由出現在天教 竟所以與與五子 前,就員並以,與諸行義而 一一若瑟,如,是 一一若瑟,也 教宗本第十六世) 表言也《天主

與世界》一書中的言論

慶祝基督奥蹟(→聖事),就是關於人在時間中與耶穌基督相遇的事。基督直到世界末日,都臨在於祂的→教會中。在這世上與祂最深刻的相遇,就是→禮儀(對天主的崇拜)。因此,《聖本篤會規》說:「沒有什麼比禮儀更加重要。」(聖本篤 St. Benedict of Nursia,約480-547,西方隱修傳統的創始者)



天主透過神聖的記號,為我們而行動

166 為什麼教會時常舉行禮儀呢?

以色列民族「一天七次」(詠一一九164)停下手邊的工作,來讚頌天主。耶穌自己參與了祂民族的禮儀與祈禱;祂也教導門徒們祈禱,祂聚集眾門徒,在一大廳中與他們一同舉行這禮儀中的→禮儀:就是在最後晚餐中,將自己賜給他們。→教會遵守祂的命令:「你們要這樣做,來記念我」(格前十一25),而召叫我們去參加禮儀。〔教理1066-1070〕

就如同人必須呼吸才能生存,→教會藉著舉行禮儀而呼吸、生活。是天主自己,日復一日地為教會注入新生命,以祂聖言與→聖事的恩賜,滋養教會。我們也可以用另一個圖像來說明:每一次的→禮儀,就像天主在我們的行事曆上,寫下了愛的約會。所有體會過天主之愛的人,都會高高興興地前去教堂赴約。對此沒有感覺卻依舊赴約的人,則是向天主表達他的忠實。

## 167 什麼是禮儀?

→禮儀是教會的正式的、對天主的→崇拜。

(教理1077-1112)

→禮儀,不是靠著創意跟好歌曲的一項活動而已。

第

禮儀不是哪一個人的發明或創造。它是生活的,隨著數千年的信仰歷程不斷成長。彌撒是神聖而肅穆的行動。當人能意識到天主自己臨在於禮儀神聖的記號內,在那些珍貴、大多古老的祈禱文中時,禮儀才真正使人興奮激昂。

168 為什麼禮儀在教會與個人的生活中具有優先 地位?

「→禮儀是教會行動所趨向的頂峰,同時也是教會 一切力量的泉源」(梵二《禮儀憲章》10)。

#### 〔教理1074〕

在耶穌的時代,許多民眾成群結隊地走向祂,因他們尋求耶穌的治癒臨在。到今天我們仍能找到祂,因為祂就生活在祂的教會內。祂向我們保證,有兩個地方祂必臨在:在服事窮人之中(瑪廿五40)和在→聖體聖事之中。在那裡,我們直接奔向祂的懷抱。當我們讓祂接近時,祂就在彌撒聖祭獻中教導我們、餵養我們、轉變我們、治癒我們、和我們成為一體。

169 當我們舉行禮儀時,我們有什麼不同?

舉行禮儀的時候,我們就被引入天主的愛內,被治癒、被改變。〔教理1076〕

所有→教會的禮儀與→聖事唯一的目的,就是叫我們得著生命,且是豐富的生命。當我們舉行禮儀時,就是與曾說「我是道路、真理和生命」(若十四6)的那一位相遇。被遺棄的人們,會在彌撒中領受天主的保護與安慰。而失落的心靈,則會在彌撒中找到那一直等待著他的天主。

「有一種能力從 祂身上出來,治 好眾人。」

一路六19

「若沒有主日的感恩祭,我們就沒有生命。 聚祭,我們就沒有生命。 難道你們不知道,基督 徒是為了聖體聖事而生 活,而聖體聖事也是為了 他們嗎?」

——殉道者撒得尼努

(Saturninus)被控參與受禁止的週日集會,在接受拷問時他的回答。

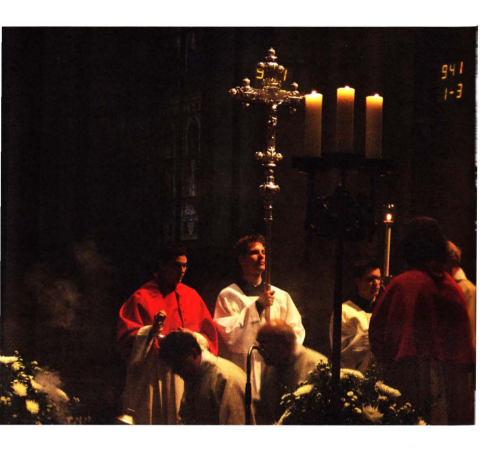
「我來,卻是為 教他們獲得生 命,且獲得更豐富的生 命。」

— 若十10

「他離得還遠的 時候,他父親就 看見了他,他動了憐憫 的心,跑上前去,撲到他 的脖子上,熱情地親吻 他。」

---路十五20





# 祝福/降福

祝福乃是來自天主的美好(出自拉丁文benedicere;希臘文eulogein=稱好);而給人祝福(降福)則是屬神的、給予及支持生命的舉動。創造眾生的父,天主這樣說:有你存在,是好的。「有你」,這件事本身就是如此美好。

「我就要走近 天主的祭壇前, 走近我最喜悦的天主面 前。天主,我主!我向祢 彈琴頌讚。」

----詠四三4

#### ◆ 第一章 ◆ 天主與神聖禮儀

170 禮儀最深的源頭出自哪裡?

→禮儀最深的源頭就是天主,在祂內有一個永恆的、 天上的愛的宴會——天父、聖子、聖神的喜樂。因為 天主是愛,祂也願意我們參與祂喜樂的筵席,並→降 福給我們。〔教理1077-1109〕

我們在人世的禮儀,應是充滿力與美的慶祝:那是 為創造我們的父而行的慶典——因此我們利用眾多 大地的禮物:麵包、酒、油、光、焚香、聖樂、明亮的 色彩。那也是為救贖我們的天主子所行的慶典—— 因此在其中我們歡慶自身獲得釋放,深深吸取所聆聽的天主聖言,並藉著領受聖體聖血而茁壯。禮儀還是為那住在我們內的聖神所行的慶典——因此從這些神聖的集會中,總有豐富的安慰、知識、勇氣、力量與祝福湧流而出。 → 179

### 171 每項禮儀的本質是什麼?

→禮儀首要的,總是與耶穌基督的共融(團結聯繫)。 每項禮儀不單是舉行感恩聖事,它還是復活奧蹟的縮 影。耶穌顯示了祂死而復生的逾越旅程,並為此與我們 一同慶祝。〔教理1085〕

在這世上最重要的一次→禮儀,就是耶穌與祂的門徒在祂死前那一晚,在一間樓上的大廳中所舉行的逾越節禮儀。門徒們想的是,耶穌要與他們一同慶祝以色列人從埃及獲得解放。但耶穌其實是為全人類從死亡權勢中得釋放而舉行慶祝。還在埃及時,是「羔羊的血」保存了以色列人免遭死亡的天使擊殺。如今,是耶穌自己成為羔羊,以祂的血救贖全人類免於死亡。因為耶穌的死亡與復活,成了人會死去,但也要恢復生命的明證。這就是每次基督徒禮儀的真正本質。耶穌自己將祂的死亡與復活,和以色列在埃及脫離奴役相比。所以耶穌的死亡與復活帶來的救贖就被稱為逾越奧蹟(Paschal mystery)。以色列人出離埃及時拯救性命的羔羊之血(出十二),和救贖全人類脫免罪惡與死亡,真正的逾越羔羊,耶穌,兩者有著類比的關係。

#### 172 總共有幾件聖事?它們各叫作什麼?

→教會有七件→聖事:聖洗聖事、→堅振聖事、→聖 體(感恩)聖事、懺悔(和好)聖事、病人傅油聖事、 聖秩聖事、婚姻聖事。〔教理1210〕 「這(羔羊的)血 在你們所住的房 屋上,當作你們的記號: 我打擊埃及國的時候, 一見這血,就越過你們 去,毀滅的災禍不落在 你們身上。」

—出十二13

## 聖事



「但受造之物仍 懷有希望, 脱離 敗壞的控制,得享天主 子女的光榮自由。」

——羅八20~21

「基督天主性 的大能,就將各 種關乎生命和虔敬的恩 惠, 賞給了我們……將最 大和寶貴的恩許賞給了 我們,為使你們藉著狺 些恩許,在洮脱世界上 所有敗壞的貪慾之後, 能成為有分於天主性體 的人。」

——伯後一3~4

「因為那吃喝的 人,若不分辨主 的身體,就是吃喝自己 的罪案。」

——格前十一29

「各人應依照自 己所領受的神 恩,彼此服事,善做天主 各種恩寵的管理員。」 ——伯前四10

173 究竟為什麽我們需要聖事?

我們需要→聖事,好使我們成長而超越卑微的人性 生命,而經由耶穌能變得相似耶穌:成為在自由與光 榮中的天主兒女。〔教理1129〕

在聖洗聖事中,隨落的人之子,成了天主的愛子;透 過→堅振聖事,意志軟弱的,要成為堅定投身的基 督徒;透過懺悔(和好)聖事,罪人能與天、與人修 和;透過→聖體聖事,受饑的反而能成為他人的食 糧;透過婚姻和聖秩聖事,個人主義者一變而成為 愛的僕人;透過病人傅油聖事,絕望的病患也可獲 得信心。在所有聖事中的「聖事」就是基督自己。在 祂內,因自私而迷失的我們才能夠成長、成熟,而進 入永恆的真生命中。

174 為什麼對耶穌基督的信仰還不夠? 為什麼天主還要給我們聖事呢?

我們能夠、也應該以全副感官認識天主,而不只是靠 理智。所以,天主在屬世的記號中,把自己賜給了我 們——特別是在麵餅和酒當中,也就是基督的聖體 聖血。〔教理1084,1146-1152〕

從前,人們能看見耶穌、聆聽祂,還觸摸祂,從而在 身與心方面都體驗到救恩和治癒。在→聖事中那些 可感覺的記號,正顯示天主所表達的同樣信號,祂 渴望向我們整個的人——而不只是向頭腦發言。

175 為何聖事屬於教會?

為什麼人不能按自己想要的方式來行聖事?

→聖事是基督給予祂教會的禮物。教會有責任堂理 聖事,並且保護它們不受濫用。

〔教理1117-1119,1131〕

耶穌把祂的話語和記號交託給特定的人,也就是宗 徒們,宗徒們又將之流傳於世。耶穌並沒有授權給不 具名的群眾。用今天的術語來說, 祂並沒有將祂的 遺產在網路上開放免費使用,而是註冊登記在某群

第

組之下。聖事是為了教會, 並透過教會而存在。它們 為了教會存在,因為基督的身體(也就是教會)是透 過聖事而建立、受滋養,並愈臻完美。它們透過教會 而存在,因為聖事就是基督奧體的力量。例如在告 解當中,基督透過→司鐸,赦免我們的罪。

# 176 哪些聖事一生只能領受一次?

聖洗聖事、→堅振聖事和聖秩聖事。這些→聖事會在 基督徒的靈魂上留下不可磨滅的印記。聖洗和堅振 聖事使人一次而永遠成為天主的子女,相似基督。同 樣,聖秩聖事則會對男性的基督徒留下印記。

#### 〔数理1121〕

就如同一個人始終是他父母親的子女,並且永遠都 是如此(不會「有時候是」或「有點是」),透過聖洗 與堅振聖事,人就永遠成為天主的子女,相似基督, 是祂教會的一分子。同樣,聖秩聖事不只是一份做 到退休為止的「職業」;相反的,它是一項永不收回 的特恩(出自恩寵的禮物)。因為天主是信實的,對 基督徒來說,這些聖事的效果——包括接受天主召 叫、走上聖召生活、以及聖神的護佑——將會永遠 持續。所以這些聖事毋須重複舉行。

# 177 為什麼信德是領受聖事的必要條件?

→聖事不是魔法。聖事本身具有自己的功效,但人一 定要以信德了解並接受它。各項聖事不僅以信德為前 提,同時也能加強信德、表現出信德。

#### (教理1122-1126)

耶穌命今→宗徒們,先要透過宣講使人成為門徒( 也就是說,喚起他們的信德),然後再為他們施洗。 因此,我們從→教會領受了兩件事:信德與聖事。即 便今天,人還是因接受真信仰而成為基督徒,而不是 透過儀式本身或註冊登記。我們從教會領受了真信 仰。她為這信仰作擔保。因為教會的信德是透過→ 禮儀而表達出來,所以,聖事的儀式不可按照某神 職人員或某信友團體的想法,隨意更動或運用。

「當我們的救主 天主的良善,和 祂對人的慈愛出現時, 祂救了我們……藉著聖 神所施行的重牛和更新 的洗禮,救了我們。」 一鐸三4~5

「這樣説來,人 常以為我們為基 督的服務員和天主奧祕 的管理人。」

-格前四1

「在我們救主身上 有形可見的一切,都已通 傳到祂的奧蹟中。」

- 聖良一世

(St. Leo the Great 約400-461, 教宗、教會聖

「我當日把我所 領受(首要的)又 傳給你們。」

-格前十五3

「正如一根蠟燭是 由另一根所點燃,信仰也 是如此薪火相傳。」

---郭蒂尼(1885-1968)





178 如果施行聖事的人品德不夠,聖事就會無效 嗎?

不會。聖事的效力是基於已經做出的聖事性行動(exopere operato),換句話說,和神職人員本身的道德行為或靈修素養無關。只要他願意去做教會所做的,這就夠了。(教理1127-1128,1131)

無論如何,執行聖事的牧者都應該以生活作出榜樣。但是,聖事之所以有效,不是因為執行聖事的人 聖德多麼高,而是因為基督自己在其中工作。總之, 當我們領受聖事時,基督也尊重我們的自由意志。 唯有當我們信賴基督時,聖事才確實有效。

「因此,我們隨同 天使和諸位聖人,歌頌 祢的光榮,同聲歡呼: 聖、聖、聖,上主、萬有 的天主……」

## ◆第二章 ◆ 我們如何慶祝基督的奧蹟

179 是誰舉行禮儀?

在所有人世的禮儀中,主基督自己就是那位主祭,主 持這涵蓋天上人間、今昔和未來、生者死者、眾天使 與全人類的宇宙性→禮儀。→司鐸與信友們以不同的 方式,參與基督這神聖的崇拜禮。(教理1136-1139)

當我們舉行→禮儀時,應該在自己內心作預備,為參 與禮儀中所發生的大事:此時此刻,基督就在這裡, 還有那與祂同在的、整個天國。在那裡,人人都充滿 難以言喻的喜樂,同時對我們有著愛的關懷。聖經 最後的《默示錄》,就以奧祕的圖像,描繪了我們此 刻在人世也以歌聲參與的天上禮儀。→ 170

「這(禮儀)就是 進入那永不止息的天上 禮儀……不是因為你想 到了什麼,才唱出來;而 是從天使而來的歌聲, 飄向了你。」

——若瑟·拉辛格(即教宗本篤十六世)·《新歌向主》 書中〈在天使面前我要歌頌 祢〉一文所述

為什麼彌撒又可稱作「禮拜」(worship service)?(註:在英文中,woriship service可泛指所有基督宗教教派主日的崇拜儀式)

首先是天主為我們行了「禮」(指對人的照顧),然後 才有我們對天主的回敬(即禮拜儀式)。天主以神聖 記號的形式,將祂自己給了我們——好使我們能照樣去做,也就是將自己毫無保留地獻給祂。

〔教理1145-1152〕

耶穌就在聖言和→聖事之內——天主就在那裡。這是每一次舉行禮儀時,首先最重要的一點。然後,才是我們的參與。因為耶穌先為我們犧牲了自己的生命,我們才會向祂獻上自己的靈性生命。在→聖體聖事內,基督把自己贈送給我們,好使我們也能將自己給予祂。就這樣,我們也參與基督救贖與轉變的祭獻。我們小小的生命被大大地敞開,讓天主的國進來。天主的生命就活在我們的生命裡。

181 禮儀當中為什麼有那麼多象徵和符號?

天主知道我們人不僅是精神性的,也是具有肉身的受造體;我們需要象徵和符號來感受、來描述內在的(靈性的)實況。(教理1145-1152)

無論是紅玫瑰、婚戒、一身黑衣、牆上的塗鴉還是愛滋紀念臂章——我們總是用各種象徵記號表達內在的狀況,也都很快能被理解。降生成人的天主子,也為我們留下這些表達祂在我們當中、生活和行動的人性記號:餅與酒、洗禮的水、以聖神傅油。我們對這些由基督所立、天主的神聖記號,也以具有敬意的記號作回應:屈膝(genuflecting,註:進聖堂時多數人的動作)、聆聽福音時站立、鞠躬、雙手合什。我們還用最美麗的事物妝點天主臨在之處,好似舉行婚禮一樣:鮮花、蠟燭、音樂。儘管如此,這些記號也需要言語來加以解釋。

182 為什麼禮儀中的神聖記號還需要言語呢? 舉行禮儀意味著與天主相遇,讓祂行動、聆聽祂、回 應祂。這樣的對話需要動作,也需要言語來進行。

(教理1153-1155,1190)

耶穌透過記號,也透過話語,向人發言。所以在→教 會內也是如此,當主祭呈獻禮品時也說:「這是我的 99 「象徴,就是那不可見的事物,在這有形世界所用的語言。」 ——葛楚·馮蕾茀

<mark>>></mark> 「我認為,象徵的 語言是我們人人必學的 一種外國語。」

——佛洛姆

(1876-1971)

(Erich Fromm, 1900-1980, 心理分析家)

「誰若願意在你們中間為首,就當作眾人的奴僕;因為人子,不是來受服事,而是來服事人,並交出自己的性命,為大眾作贖價。」

——谷十44~45

「他們互相高呼 説:『聖!聖!聖! 萬軍的上主!祂的光榮

充滿大地!』」 ——依六3



99 「歌唱是雙倍的

一聖奧斯定(354-430)



「要充滿聖神, 以聖詠、詩詞及 屬神的歌曲,互相對談, 在你們心中歌頌讚美 主。」

——弗五18~19

身體……這是我的血……」只有耶穌說過,用來說明 記號意義的這些話語,能使這記號成為聖事:實際 產生記號所表示之意義的記號。

183 為什麼禮儀當中要使用音樂?哪種音樂才適 合禮儀使用?

稱頌天主用言語還不夠之處, 音樂就能加以輔助。 (教理1156-1158,1191)

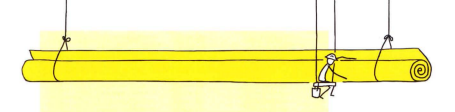
當我們面朝天主,總是有種難以形容、難以表達的 部分。那時音樂就能幫助我們。在喜樂中,言語就成 為歌詠——所以天使們總是歌唱。在禮儀中所用的 音樂,應當要使祈禱更美、更深入的感動所有在場 者的心,而領他們更接近天主,並為天主準備音樂 響享。



184 禮儀怎樣改變時間的意義?

在禮儀當中,時間成了「天主的時間」。

我們經常不知道自己這時間要做什麼——只想要消 磨時間。但在禮儀中,時間是如此精鍊,因為每分每 秒都充滿了各種含意。舉行禮儀時,我們體驗到天 主聖化了時間,使得每一刻都指向永恆。



185 為什麼禮儀以年度為單位,不斷重複?

就像我們慶祝生日或結婚週年一樣,→禮儀在一年當中記念基督救恩史中最重要的事件。但有個重要的不同:所有的時間都屬於天主。對於耶穌一生與其教導的「紀念」,同時也是與生活的天主相遇。

#### (教理1163-1165,1194-1195)

丹麥哲學家祁克果曾說:「我們要不就是與耶穌同時代,要不就是跟祂毫無瓜葛。」在信仰中遵循著禮儀年度,真正使我們成為與耶穌「同一時代」的人。不是因為我們的想像有多麼精確,使我們走入祂的時代,祂的生命;而是祂自己要走進我們的時代,我們的生命中——只要我們以這種方式願意接受祂治癒與寬恕的臨在,祂復活的超強力量。

186 什麼是禮儀年度(教會年)(liturgical year/ Church year)?

禮儀年度將基督一生的奧蹟 從降生成人到祂再次光榮來臨 與普通一整年的時間相重疊。禮儀年度從將臨期,即等待主的來臨而開始,在聖誕慶期達到第一次高峰,接著在復活節達到更盛大的、第二次高峰,慶祝基督為救贖世人受難、死亡與復活的奧蹟。復活期以五旬主日(聖神降臨節),聖神臨於→教會作為結束。禮儀年度當中穿插了上主、瑪利亞與諸聖人的節慶,教會在這些日子裡,讚頌天主拯救人類的恩典。〔教理1168-1173,1194-1195〕



「所謂天主的永恆,並不是『無時間』(time-lessness),或者説,對時間的否定(negation),反而是一種超越時間的力量,真地與時間同在,並在時間之內。」

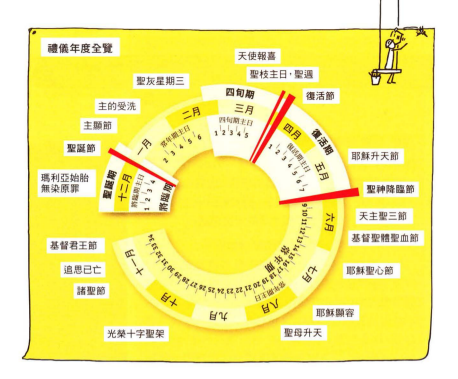
—— 若瑟·拉辛格(教宗本 篤十六世),《禮儀的精神》

「禮儀年度是人類最傑出的藝術成就,它使基督的生命歷歷在目、日新又新;天主認可了它,使它年復一年地進行,卻仍富於新意,就好像還是第一次。」

----克勒帕

(Jochen Klepper, 1903-1942, 德國作家)





教會的新年始於將臨 期第一主日<sup>,</sup>在復活節 達到高峰。

## 187 主日有多重要?

主日是基督徒時間的中心,因為在主日我們記念基督的復活,每個主日都是復活節的縮影。(教理1163-1167,1193)

如果漠視甚至廢棄主日,一週裡只剩下工作天。為喜樂而受造的人,就降格為工作奴,活得毫無意義。在人世間,我們應當學習適當地舉行慶祝,否則我們不會懂得什麼是天國。天國就是無止境的主日。 → 104-107

188 什麼是時辰頌禱禮(Liturgy of the Hours,即「日課」)?

時辰頌禱禮是→教會內通用的團體祈禱 儀式。聖經選讀帶領祈禱者更深刻地進入 耶穌基督生命的奧祕。





第

透過全世界的祈禱,使得天主聖三在一天中的每個時辰,都能潛移默化那些祈禱的人,還有這個世界。不是只有→司鐸和修道人才做時辰頌禱。許多認真看待信仰的人,都同聲加入這來自世界各地,且上達於天主,無數的讚頌與祈求。〔教理1174-1178,1196〕

一天七次的「時辰頌禱」有如→教會祈禱的寶庫。在 我們因喜悅、悲傷或恐懼而難以訴說的時刻,它也 開啟我們的口舌。人一再因誦念日課而有意想不到的 結果:整篇讀經「恰好」回應了自己目前的處境。當 我們呼求天主,祂俯聽我們。祂在這些經文中回答 我們──有時是如此針對著問題,幾乎讓人坐立難 安。儘管如此,祂有時也會使我們長期地陷入靜默 與乾枯,好讓我們表達出我們依然忠誠信賴祂。

→ 473,492

## 189 禮儀如何改變我們身處的空間?

基督藉由祂的勝利,深入這世界的每一角落。祂自己是真正的聖殿,因此「以心神以真理」(若四24)來朝拜上主,不再局限於某個特定的空間。不過,基督徒的世界中,有各個教會和各種神聖記號,因為人總需要特定的地方來聚會,特定的記號來提醒他們新的現實狀況。每個天主的殿堂,都象徵著天上的父所在之處,也就是我們旅途的終向。

#### 〔教理1179-1181,1197-1198〕

當然,人在哪裡都可以祈禱——可以在森林裡、或沙灘上、或睡覺前。但既然人不只具有精神,也有肉體,我們就需要彼此看到、聽到、感覺到;我們需要一個特定地點來相聚,好成為一個基督的身體;我們若要朝拜上主,就要屈膝跪下;我們需要吃那經由奉獻而已徹底轉變了實質的餅;我們應當隨時準備身體力行祂對我們的召喚。某處路旁豎立著的十字架,往往能提醒我們,是誰擁有這世界,什麼才是我們旅程的終點。

- 一天七次的時辰頌禱 加下:
- 晨經

(Matins,清晨時刻或前夕禱的頌讀)

- · 晨禱 (Lauds)
- ·午前祈禱 (Terce,即第三時辰 經,上午九點)
- ·午時祈禱 (Sext,即第六時辰 經,正午時分)
- ·午後祈禱 (None,即第九時辰 經,下午三點)
  - 晚禱

(Vespers, 傍晚時分 的祈禱)

·夜禱 (Compline,夜間的祈







「天主設立眾教會,就像岸旁的港口一般,使你能在此暫避世俗煩惱的風風雨雨,找著寧靜與安息。」

——聖金口·若望 (349/350-407) 190 什麼是基督徒的祈禱所(聖堂)(a Christian house of prayer)?

祈禱所(聖堂)標誌了屬於同一教會共融的人們,特定的聚會地點,同時它也象徵天主為我們所有人在天上所預備的居處。在主的殿堂內,我們相聚在一起,或是共同、或是獨自祈禱,並且舉行→聖事,尤其是→聖體聖事。(教理1179-1186,1197-1199)

「這裡聞起來就像天堂一樣。」

「在這裡,你會安靜下來,肅然起敬。」

我們四周有許多教堂,都可以觀察到這種濃厚的祈禱氣氛。我們能「感覺到」天主在這裡。教堂建築之美也把我們的注意力帶向天主的愛、天主的偉大、 天主的美。教堂不僅是為了宗教信仰堆砌的磚瓦石塊而已,它是天主的居所,天主確確實實臨在於祭台上所舉行的聖事之中。

## 191 天主的居所是由怎樣的禮儀空間來界定的 呢?

天主的居所(聖堂)最主要的空間就是:掛有苦像的 祭台、→聖體櫃、主禮的座位、讀經台、洗禮池、以及 告解/和好(懺悔)室。(教理1182-1188)

祭台(altar)是教堂的中心。聖體聖事將耶穌基督在 十字架上的犧牲,重現於祭台上,並準備復活聖宴。 祭台也是天主激請祂的子民前來團聚的餐桌。聖體 櫃(tabernacle),有點像個神聖的保險櫃,是以最崇 高的敬意,選擇聖堂內最尊貴的位置,來供奉聖體 的地方,也就是主親自臨在之處。常明燈 (perpetual lamp)表示聖體櫃內有聖體,若常明燈沒有亮,表示 裡面是空的。給→主教或司鐸的特殊座位(拉丁文 cathedra) 代表最終是基督自己在領導整個信眾。 讀經台(ambo,出自希臘文anabainein=上升),即 恭讀天主聖言的地方,要能表現出聖經經文的 尊貴與莊嚴,因為這些經文就是活的天主的話 語。洗禮池(baptismal font)是舉行聖洗聖事的地 方,聖水池(holy water font)則是對我們洗禮誓願 具體的提醒。告解室 (confession room) 讓我們能 在其中承認、告明自己的罪並接受寬恕。

## 192 教會可以改變、更新禮儀嗎?

→禮儀當中有可以改變和不可改變的部分。不可變 的是那些來自於天主的部分,比方說,耶穌在最後晚 餐所說的話。再來,有些是可以改變的,而教會有時 也不得不變。總之,不論何時何地,基督的奧蹟都該 被宣揚、被記念,並活出來。〔教理1200-1209〕

耶穌接觸到的是整個人:理智、理解、心與意志。這 正是今日祂也要在→禮儀中做的事。這就是為什麼 禮儀在非洲、在歐洲、在安養院或世界青年日,各有 不同的特色;在各堂區、各修院看起來也有所不同。 不過,它仍應被認出是整個普世教會那同一的禮 義。















「只有一個主, 一個信德,一個

洗禮;只有一個天主和眾 人之父。」

弗四5~6



(INITIATION, 出自拉 丁文initium=開始) 是指外教人要認識、加 入已經存在的教會團體 所需的過程。



「我們藉著洗禮 已歸於死亡與祂 同葬了、為的是基督怎樣 藉著父的光榮,從死者 中復活了,我們也怎樣在 新生活中度生。」

---羅六4

---教宗本篤十六世 2006年1月8日

「所以誰若在 基督內,他就是 一個新受造物,舊的已 成過去,看,都成了新

——格後五17

的。」

# ◆ 第二部 ◆ 教會的七件聖事

193 七件聖事彼此之間有什麼內在的關聯嗎?

所有的→聖事都是與基督相遇,基督自己就是原始的 聖事。聖事中有→入門聖事,引導領受聖事者進入信仰:即聖洗聖事、→堅振聖事、→聖體聖事。有治療 的聖事:和好與病人傅油聖事。最後有共融與使命的 聖事:即婚姻聖事和聖秩聖事。

〔教理1210-1211〕

聖洗使我們與基督相連。堅振賜給我們祂的聖神。 聖體使我們與祂合而為一。告解使我們與基督和 好。透過病人傳油,基督給予治療、力量和安慰。在 婚姻聖事中,基督承諾在我們的愛內有祂的愛,在 我們的信實內有祂的信實。透過聖秩聖事,→司鐸 享有赦罪與舉行彌撒聖祭的權柄。

◆ 第一章 ◆ 入門聖事

### 聖洗聖事

194 什麼是聖洗聖事?

聖洗聖事就是脫離死亡的國度,走向生命,進入→教 會的門,是與天主永恆共融的開端。

〔教理1213-1216,1276-1278〕

聖洗是最基礎的→聖事,是領受所有其他聖事的前提。它使我們與基督結合,共同進入祂為救世人在十字架上的死亡,因而使我們從原罪與所有個人的罪中得到釋放,並使我們能與祂同享無盡的生命。因聖洗是與天主的盟約,每個人都應親自表明意願。在兒童洗禮中,則是父母親代表孩子表達信德。

第第

章部

會的七件

#### 195 聖洗聖事如何進行?

最傳統的進行方式,是將候洗者三次全身浸入水中。 不過大多數時候採用的是將水倒在候洗者頭上三 次, 而聖事的主禮應當同時說以下的話: 「某某, 我因 父、及子、及聖神之名,給你授洗。」

(教理1229-1245,1278)

水,象徵洗淨與新生命,在洗者若翰所行的悔改之 洗禮中,已經表達出這樣的含意。使用水,並「因父 及子及聖神之名,所行的聖洗,不只是表示皈依及 懺悔,更是代表在基督內的新生命。所以儀式中還包 含了傅油、授予白衣和蠟燭這些記號。

誰可以領洗?候洗者需要做些什麼?

還沒領受過洗禮的人都可以領洗。領受聖洗唯一的 條件就是相信,在領洗時必須公開向大家表明。

〔 教理1246-1254〕

決定信仰基督宗教的人,不只是換了個世界觀而已。 他須經過一段時期的學習(→慕道期),經由個人的 悔改,尤其是因為領受聖洗的恩賜,成為一個新的 人。現在,他已成了基督奧體新生的一個肢體。

### 197 為什麼天主教會堅持為嬰兒授洗呢?

自古以來,→教會就為嬰兒授洗。理由是:在我們選 摆要天主之前,天主早已選了我們。因此,聖洗乃是 恩寵,是我們原本不配接受的天主的禮物,而祂卻無 條件地接納我們。為孩子著想的、有信仰的父母會想 讓他們領洗,因為洗禮能使孩子從原罪的影響和死 亡的權勢中得釋放。〔教理1250,1282〕

嬰兒洗禮包含對基督徒的父母的要求,在信仰中養 育已領洗的兒女。因為自認為開明,而剝奪孩子領洗 的機會,並不公平。先是不給孩子被愛的機會,卻又 希望他後來自己懂得愛,是不合理的;同樣,有信仰 的父母不讓孩子領受洗禮中天主的恩典,也是不對 的。就像每個人生來都有說話的能力,但是他必須

「所以你們要去 使萬民成為門 徒,因父及子及聖神之名 給他們授洗。」

- 瑪什八19

「黑夜深了,白日 已近,所以我們 該脱去黑暗的行為,佩 戴光明的武器……該穿 上主耶穌基督 ( 猶如穿 上新衣〕。」

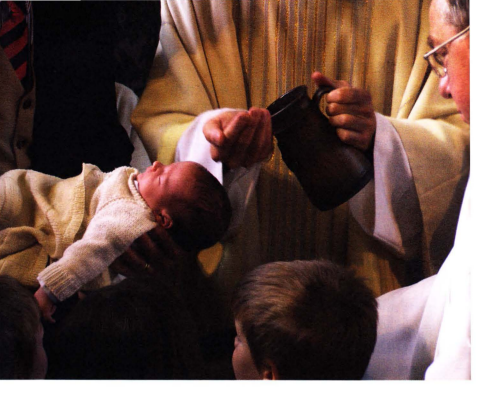
-羅十三12,14



(CATECHUMENATE, 出自 希臘文kat'echein=指 導、以言語教導)

特別在初期教會時,成 人洗禮的候選者(即慕 道者) 須經過三段式的 預備期,這就是慕道期。 在此期間他們在信仰內 接受指導,並可逐步參 與聖道禮儀。





「新生嬰兒所受的 〔洗禮〕恩典,必須在他 們長大之後自由地、主 動負責地接納:這個的 長的過程會帶他們前往 領受堅振聖事,那正是 堅定已領洗者,並賦予 他們每人聖神『印記』的 聖事。」

——教宗本篤十六世

2006年1月8日

學習某個語言才行;同樣,每個人生來都有相信的能力,但他必須熟悉什麼是信仰。不過不管怎樣,不能強迫任何人領洗。假使有人小時候領了洗,他成人之後也要重新「同意」——他必須願意接受這信仰,才能開花結果。

# 198 誰可以施行洗禮?

通常是由→主教、→司鐸或→執事舉行聖洗聖事。但在緊急時,任何基督徒,甚至任何一個人,都可以為人授洗,只要用水倒在受洗者頭上,並且說出施洗經文(baptismal formula):「我因父及子及聖神之名,給你授洗。」〔教理1256,1284〕

接受洗禮是如此重要,因此緊急時連非教友也可為 人授洗。不過,在此情況下,這位授洗者必須願意做 出→教會為人施洗時所做的一切。

## 199 接受洗禮是唯一得救的方式嗎?

對所有已接受福音,知道基督是「道路、真理和生命」 (若十四6)的人來說,領洗是唯一皈依天主並得救 的涂徑。但另一方面,基督確實是為全人類而死。所 以那些沒有機會認識基督、認識信仰的人,只要真誠 尋求天主,並按照良心生活,也能夠得到救恩(就是 所謂的願洗 Baptism of desire)。

#### (教理1257-1261,1281,1283)

天主以→聖事作為得救的管道。所以教會該勉力不 懈地為人施行聖事。若是放棄她的這份使命,就違 背了天主的命令。但是,天主自己並不依靠這些聖 事。在沒有教會或傳教不甚成功的地方(無論是因 為教會的過失,或者其他原因),天主自己仍然能為 人們預備其他在基督內得救的道路。 → 136

## 200 聖洗聖事帶給我們什麼效益?

在聖洗聖事中,我們成為基督奧體的肢體,我們救 主的兄弟姊妹,也成為天主的兒女。我們由罪惡中得 釋放,脫免死亡而重生,從此享有得救者之喜樂的生 活。〔教理1262-1274,1279-1280〕

**領洗的意思是**,我個人的生命史,融入了天主之愛的 洪流中。教宗本篤十六世說:「我們的生命,如今已 屬於基督,而不屬於我們自己……或更確實地說,我 們在祂的愛中靠近祂的身邊,而被祂擁抱,得以免 於恐懼。不論我們往哪裡去,祂都背負著我們一 祂就是『生命』本身。」(2007年4月7日)。 → 126

「因為祂願意所 有的人都得救, 並得以認識真理。」 - 弟前 - 4

「人除非由水和 聖神而牛,不能 進天主的國。1

——若=5

「因為我們或者 生,是為主而生, 或者死,是為主而死;所 以我們或生或死,都是 屬於主。」

一羅十四8

「因為我們眾 人,不論是猶太

人,或是希臘人,或是為 奴的,或是自主的,都因 一個聖神受了洗,成為一 個身體,又都為一個聖神 所滋潤。」

-格前十二13

🥟 「 我 們 既 是 子 女,便是承繼 者,是天主的承繼者,是 基督的同承繼者。」

---羅八17



# 7 堅振聖事

(CONFIRMATION,出自 拉丁文confirmatio=加 強、堅定)

201 在領洗時獲得的名字,有什麼意義呢?

透過領洗時所取的聖名,天主告訴我們:「我以你的名字召叫了你,你是我的」(依四三1)。

〔教理2156-2159,2165-2167〕

在領洗時,一個人並不是被融入一種神聖狀態中,反而更加顯出他個人的獨特性。以這個名字領洗,表示天主認識我,向我說「好」,永遠地接納這空前絕後、獨一無二的我。 → 361

202 為什麼基督徒在領洗時,要選擇聖人的名字 當作聖名?

沒有比聖人們更好的榜樣,也沒有什麼比他們更好的援助。如果我以聖人之名為名,就有了一個和天主親近的朋友。(教理2156-2159,2165-2167)

## 堅振聖事

# 聖油

(CHRISM,出自希臘 文chrisma=傅抹用的油,christos=受傅者) 聖油是用橄欖油。在聖油是用橄欖油。在會祝店的中上,主教會和堅造油,好子可違油,好子可譯外不可之。 聖事、授予可譯解祭台,選舉來,還傳數樂、力量及健康。 會教樂、力量及健康傳播「基督的方芳」(格後一基督的方芳」(格後二15)。 203 什麼是堅振聖事?

→堅振聖事是使聖洗圓滿的聖事;在這聖事中,賜給我們聖神的禮物。所有自由選擇成為天主子女,並祈求天主聖神透過覆手和傅→聖油的記號來臨的人,都能得到以言以行,為天主的愛和大能作見證的力量。此時他就成為天主→教會裡,完全成熟的、具有責任的成員。〔教理1285-1314〕

在足球比賽中,教練要派球員上場的時候,都會把手放在他的肩上,給他最後的指示。我們也可以用類似的角度來看堅振聖事。有人給我們覆手。我們踏入生命的競賽場。透過聖神,我們知道該怎麼做,也接受了能這樣去做的力量。祂鼓舞我們。祂給我們的使命就在耳邊回響。我們可以感覺到祂的協助。我們必不會辜負祂的信賴、讓祂失望;我們必要為祂贏得勝利。只要我們願意去做,只要我們聆聽祂的話。 → 119,120





204 關於堅振聖事,聖經有提到什麼呢?

在→舊約中,天主子民已期待著聖神臨到默西亞身 上。耶穌就是以這特別的愛之神,使祂與在天之父 圓滿合一之神, 度渦祂的一生。耶穌的神, 就是以色 列子民期盼已久的「聖神」;和耶穌許諾賜給他門徒 的,是同一位聖神;復活節後五十天,在五旬節降臨 到門徒們身上的,也是同一位聖神。然後再次地,這 同一的耶穌的聖神,也臨到所有領受→堅振→聖事 的人身上。(教理1285-1288,1315)

在耶稣死後幾十年所寫的《宗徒大事錄》中,我們看 到伯鐸與若望四處奔波,堅定那些之前「只因主耶 稣的名受渦洗,的新教友,給他們覆手,好使他們的 心充滿聖神。 → 113-120,310-311

「當時,在耶路 撒冷的宗徒,聽 説撒瑪黎雅接受了天主 的聖道,便打發伯多祿 和若望往他們那裡去。 他們二人一到,就為他們 祈禱,使他們領受聖神, 因為聖神還沒有降臨在 任何人身上, 他們只因 主耶穌的名受過洗。」 -宗八14~16



一作到高處吶喊福音,這也是你召叫的一部分,但,不是用言語,而是用生命。」 一真福嘉祿·富高 (1858-1916)

「求祢給我再造 一顆純潔的心, 求祢使我心重獲堅固的 精神。」

---詠五-12

「我已將生命與 死亡,祝福與詛 咒,都擺在你面前;你要 選擇生命,為教你和你 的後裔得以生存。」

---- 申三十19

「我受進,是為了 去做、去成為那沒有任 何受造所能代替的:在 天主的計畫裡、在祂的 世界裡,有我獨一無二 的一席之地。無論我是 人是富,是卑賤或尊貴, 天主認識我,以我的名 字召叫我。」

— 真福若望・亨利・紐曼 (1801-1890)

下最重要的,還是果決地去開始行動。」 一聖女大德蘭 (1515-1582)

## 205 堅振聖事能有什麼功效?

在→堅振聖事中,已領洗的教友在靈魂上,將得到一個永久的印記,這印記一生只能領受一次,永遠地標記了這個人基督徒的身分。聖神的恩賜是來自天上的力量,使教友在領洗時所得到的恩寵,在他的生活中發揮作用,活出基督的見證。

〔教理1302-1305,1317〕

領堅振就是與天主定「約」。領堅振者表明:「是的,我的天主,我相信称;請賜給我称的聖神,好使我完全屬於称,永不離開称,並以我全部生命,我的身心,我的言行,不論順境逆境,都能為祢作證。」而天主則說:「是的,我的孩子,我也相信你——我要給你我的聖神,也就是我自己。我將完全屬於你。我永不會離開你,無論此世或者永恆的來生。我與你的身心、你的言行同在。無論順境逆境,即使你將我忘懷,我仍不離開。」 → 120

**206** 誰可以領堅振?預備領堅振的人需要做些什麼?

任何→領過洗的天主教徒,處於「恩寵的狀態」 (state of grace),就可領受→堅振聖事。

〔教理1306-1311,1319〕

「恩寵的狀態」就是說沒有犯下任何大罪(mortal sin)。犯了大罪的人,處在與天主分離的狀態,必須妥當的辦告解,才能與天主和好。預備領堅振(年輕)的基督徒,會意識到這是他生命中的大事。要盡可能全心全意地去了解信仰;獨自一人或和他人一同祈求聖神到來;在各方面,與自己和好,與周圍的人和好,與天主和好。辦告解就是為此。就算沒有犯大罪,辦告解也能使人更靠近天主。 → 316-317

# 207 誰可以舉行堅振聖事?

→堅振→聖事通常是由→主教來進行。但若有重大原因,必要時主教可以指定某司鐸來進行。若是有臨終之虞,任何司鐸都可以舉行堅振。

〔教理1312-1314〕

#### 聖體聖事

208 什麼是聖體聖事(或稱感恩聖事)?

聖體聖事,就是耶穌將祂的血和肉——也就是祂自己——給予我們的→聖事,好讓我們也能在愛中將自己給予祂,並在領聖體時與祂→共融,合而為一。這樣,我們就一同成為一個耶穌的身體,也就是→教會。(教理1322,1324,1409,1413)

在聖洗和→堅振之後,聖體聖事是天主教會第三件入門聖事。聖體是所有聖事的中心與蹟,因為耶穌在十字架上的歷史性的祭獻,以隱晦、非血腥的方式,透過祝聖餅酒的言語,重新呈現出來。因此,舉行聖體聖事乃是「整個基督徒生活的泉源與高峰」(梵二《教會憲章》11)。一切都指向這聖事;凡人所能企及的事物中,沒有比它更崇高的了。當我們吃這擘開的餅時,就是把自己與耶穌的愛相連,祂在十字木架上把自己的身體給了我們;當我們喝杯中的飲料時,就是與出於愛我們,而至傾流鮮血的那一位相連。這儀式不是我們發明的。是耶穌自己和門徒舉行最後晚餐時,預告了祂的死亡;以餅和酒為記號,將自己給予祂的門徒,命令他們從今以後,甚至在祂死後,都要舉行這感恩之祭(→聖體聖事)。「你們應這樣行,為紀念我」(格前十一24)。

→ 126 · 193 · 217

」「如果天主還有 更偉大的事物,祂也會 給我們。」

——聖若翰·衛雅 (1786-1859,法國亞爾斯本 堂神父)

>> 「聖體聖事的實效,就是使人轉變、回歸 天主。」

——聖道茂(1225-1274)

聖體聖事/ 威恩祭

(EUCHARIST, 出自希臘文eucharistia=感恩)

Eucharist一字原是指初期教會在禮儀當中,祝 聖餅酒成為基督的聖體 聖血之前所誦念的感恩 祈禱詞。後來,這個字 則被用來指整台彌撒禮 儀。

「你們要親近天 主,天主就必親 近你們。」



「耶穌要怎麼分 享自己的身體和自己的 ,神使餅成為自己的血, ,神使餅成為自己的血, ,神成為自己的死亡,從 內之轉化為愛的行動。 一被釘十字架 一被釘十字架 是,其內在卻成了全然 我給予之愛的行動。」

——教宗本篤十六世

2005年8月21日

了我好像聽到從 天而來的聲音說:我好像 就成長。但是,不是我學 就成長。但是,不是我學 成了你的一部分,食物在身體裡面那樣; 而是你要轉變,成為我 的一部分。」

——聖奧斯定(354-430)在 皈依時所説

「不去領聖體,就 好像人在泉水旁,卻渴 死了一樣。」

---聖若翰·衛雅 (1786-1859)

## 209 基督何時建立了聖體聖事?

基督在祂死前的那一晚,「祂被交付的那一夜」(格前十一23),和→宗徒們聚在耶路撒冷一個樓上的房間,舉行最後晚餐,就在那時建立了→聖體聖事。

〔教理1323,1337-1340〕

## 210 基督如何建立了聖體聖事?

「這是我從主所領受的,我也傳授給你們了:主耶穌在被交付的那一夜,拿起餅來;祝謝了,擘開說:『這是我的身體,為你們而捨的,你們應這樣行,為記念我。』晚餐後,又同樣拿起杯來說:『這杯是用我的血所立的新約,你們每次喝,應這樣行,為記念我。』」(格前十一23~25)

這是對樓上大廳中在最後晚餐時所發生的事,最早的記述。→宗徒保祿並沒有親眼目睹,但是他把這最早的基督徒團體所牢記,並在禮儀中慶祝的神聖奧蹟,記錄了下來。→ 99

## 211 聖體聖事對教會有多重要?

基督徒共融的核心,就是→聖體(感恩)聖事的舉行。在這聖事內,→教會才真的成為「教會」。

#### 〔教理1325〕

我們不是因為相處融洽,或剛好在同一個堂區,所以 才成為教會。而是因為在聖體聖事內,我們領受了 基督的身體,並且逐漸轉變,成為基督奧體的一部 分。 → 126,217

212 耶穌與我們共享的這一餐,有哪些稱呼?它 們各有什麼意義?

各種對聖體聖事(感恩祭)的稱呼,正說明了這項奧 蹟無以言喻的豐富內涵:聖祭、神聖的彌撒、彌撒聖 祭、主的晚餐、擘餅、感恩聚會、主受難、死亡與復活 的紀念、神聖的禮儀、神聖奧蹟、領聖體禮(神聖→



#### 共融)。〔教理1328-1332〕

## 聖祭、神聖的彌撒、彌撒聖祭:

基督那一次的祭獻滿全並超越所有的祭獻,在舉行感恩祭時,就再臨現。→教會與信友們,透過自我奉獻,與基督的祭獻相結合。「彌撒」(Mass)一詞來自拉丁文的派遣,Ite, missa est,意即「你們受了派遣,去吧!」

### 主的晚餐:

每次舉行感恩祭,仍然是基督與其門徒們那一次聚餐,同時也是預嘗在末日時,主要與所有得救的人共享的盛宴。不是我們人編造了這個崇拜儀式;而是主自己,召叫我們朝拜天主,祂以無比奧妙的方式,臨在於這禮儀中。

#### 壁餅:

「擘餅」是一項猶太人古老的聚餐時的儀式,耶穌 在最後晚餐時這麼做,用來表達祂把自己作為禮物 「在感恩祭中,我 們與天主成了一體,就像 食物成了身體一部分那 樣。」

——聖方濟·沙雷 (1567-1622)

下你的生命當以 聖體為中心。把你的眼 轉向祂,因祂是光明;使 你的心緊緊靠近祂的聖 心;向祂祈求認識祂的 恩寵、能夠愛祂的愛德、 以及服事祂的勇氣。懇 切地尋求祂。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)



「我們絕不能沒 有聖體而生活。一旦加,生活就要分崩離析。 有人問我們:『修女們哪 來的喜樂和力量來做她 們的工作?』聖體不僅是 被動的領受,它還是滿 足基督的渴求。祂說:『 你要來我這裡!』祂渴求 的是人靈。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

 祝聖/聖化 (CONSECRATION,出自 拉丁文consecratio=神 聖化)

「給予我們」(羅八32)。祂復活之後,門徒們在「擘餅」時,才認出了祂。初期教會就把他們的禮儀慶典稱為「擘餅」(the breaking of bread)。

#### 感恩聚會:

舉行主的晚餐同時也是為「感恩」而行的聚會,在此 聚會中是→教會的具體感恩表現。

#### 主受難、死亡與復活的紀念:

舉行感恩祭,不是為記念信眾本身,而是他們會在 其中不斷發現並慶祝那為救贖世人而經過受難、死 而復活的基督的臨在。

#### 神聖的禮儀、神聖奧蹟:

在感恩祭中,天上教會與地上的教會在同一慶祝中合而為一。因為基督本身臨在聖體聖血中,可說是全世界最為神聖的事物,我們也用「至聖聖事」(Most Blessed Sacrament)來稱呼。

#### 領聖體禮(神聖共融禮):

因為我們與基督在彌撒中合而為一,透過基督,我們彼此之間也合而為一,因此我們說這是神聖的共融(communio=fellowship團結聯繫、團契)。

213 彌撒中有哪些要素?

每台彌撒(感恩祭)都有兩個部分,聖道禮儀 (Liturgy of the Word) 和聖祭禮儀 (Liturgy of the Eucharist)。(教理1346-1347)

在聖道禮儀當中,我們會聆聽舊約和→新約的讀經,以及福音。除此之外,通常會有講道和信友禱詞。接下來,在聖祭禮儀中,會呈獻餅酒,並加以祝聖,在→領聖體(共融禮)時分給信眾。

## 214 彌撒的流程是怎樣的?

强带 開始時, 信友齊聚一堂, 司鐸和其他的禮儀服務 人員(輔祭、讀經員、領唱員等等)步入聖堂。問候信 友之後,就進入懺悔禮,以→〈垂憐經〉作為結束。主 日(將臨期和四旬期除外)和節慶日應唱或誦念→〈 光榮頌〉。祈禱(集禱經)後,就進入當天的讀經,包 括一篇或兩篇從→舊約和→新約選出的讀經,以及答 唱詠。福音開始前有→阿肋路亞(福音前歡呼)。主 日或節日,在宣讀福音後,神父或執事應講道。然後, 只有主日和節日信眾們應公念→〈信經〉,接著是〈信 友禱詞〉。彌撒的第二部分,由預備禮品開始,以〈獻 禮經〉作結。感恩祭的高峰,則是〈感恩經〉,由頌謝 詞以及→聖聖聖作為開始。然後〈餅酒禮品經〉祝聖 轉變為基督的聖體聖血。〈鳳恩經〉的最後是→聖三 頌,正好銜接之後的主禱文。然後是平安禮、→羔羊 讚、壁餅,分送信友聖體聖血,有時只分送聖體。彌 撒在默想、感恩、領聖體後經和司鐸降福後結束。

(教理1348-1355)

### →〈垂憐經〉(Kyrie)

主禮:上主,求祢垂憐。(Kyrie eleison!)

答:上主,求祢垂憐。(Kyrie eleison!)

主禮:基督,求祢垂憐。(Christe eleison!)

答:基督,求祢垂憐。(Christe eleison!)

主禮:上主,求祢垂憐。(Kyrie eleison!)

答:上主,求祢垂憐。(Kyrie eleison!)

#### 領聖體/共融 (COMMUNION,出自拉 丁文communio=團結 職繫、團契)

領聖體,就是在已經轉變的(祝聖過的)餅酒形象下,領受基督的聖體聖血。通常,我們在彌撒當中領聖體,不過也可能在彌撒以外領(比如說,帶聖體給病人時)。即使只有領受餅形的聖體(只有領受餅形的聖體(未領聖血),仍然享有與基督完整的共融。

## 上主,求祢垂憐 (KYRIE ELEISON, 希臘文,意思是 Lord, have mercy)

「上主,求称垂憐」,是 一句古代對神明或統治 者,懷著敬意的呼喊。 很早就被用在基督的身 上;約在公元500年時, 羅馬(拉丁)禮儀未經翻 譯,開始直接採用希臘 禮儀當中這句話。

FR

# 〈光榮頌〉

(GLORIA,拉丁文意為「攀耀」)

這個古老的基督徒聖歌,以聖誕夜牧人們所聽到的天使歡唱聲作為開頭(路二14),它的內容從第九世紀就已開始流傳,在莊嚴的氣氛中唱出對天主的讚頌。

## 阿肋路亞

(ALLELUIA,「讓我們 讚美主」,由希伯來文 halal,即「讚美祢」、 「光榮」、天主的名號

「光榮」、天主的名號 YHWH,「雅威」三字組 成)

這句歡呼詞,在聖詠出 現過二十四次,用來當作 彌撒中上主的聖言—— 福音之前的歡呼。

# 7 講道

(HOMILY,出自希臘文 homilein=勸勉某人、 與某人平等對談)

#### →〈光榮頌〉:

天主在天受光榮,主愛的人在世享平安。

主、天主、天上的君王,全能的天主聖父,我們為了 祢無上的光榮,讚美祢、稱頌祢、朝拜祢、顯揚祢、 感謝祢。

主、耶穌基督、獨生子;主、天主、天主的羔羊、聖父之子;除免世罪者,求祢垂憐我們。除免世罪者,求祢垂憐我們。除免世罪者,求祢俯聽我們的祈禱。坐在聖父之右者,求祢垂憐我們;因為只有祢是聖的,只有祢是主,只有祢是至高無上的。

Gloria in excelsis Deo et in terra pax hominibus bonae voluntatis Laudamus te, benedicimus te, adoramus te, glorificamus te, gratias agimus tibi propter magnam gloriam tuam, Domine Deus, Rex caelestis, Deus Pater omnipotens, Domine Fili uniquenite, Iesu Christe, Domine Deus, Agnus Dei, Filius Patris, qui tollis peccata mundi, miserere nobis; qui tollis peccata mundi, suscipe deprecationem nostram. Qui sedes ad dexteram Patris, miserere nobis. Quoniam tu solus Sanctus, tu solus Dominus, tu solus Altissimus, Iesu Christe, cum Sancto Spiritu:

in gloria Dei Patris. Amen.

128

129

#### →〈聖聖聖〉:

聖、聖、聖,上主、萬有的天主, 祢的光榮充滿天地。 歡呼之聲,響徹雲霄。 奉上主名而來的當受讚美。 歡呼之聲,響徹雲霄。

Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus Sabaoth.
Pleni sunt caeli et terra gloria tua.

Hosanna in excelsis.

Benedictus qui venit in nomine Domini.

Hosanna in excelsis.

#### →〈羔羊讚〉:

除免世罪的天主羔羊,求称垂憐我們。 除免世罪的天主羔羊,求称垂憐我們。 除免世罪的天主羔羊,求称賜給我們平安。

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere nobis. Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere nobis. Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, dona nobis pacem.

# 215 誰來主持感恩祭的舉行呢?

事實上,是基督自己,在每一次感恩祭當中行動。而 →主教或→司鐸則是代表基督。(教理1348)

→教會相信,主禮乃是以基督元首的身分(in persona Christi capitis)站在祭台前。意思是司鐸們不僅是代替基督,或是按照祂的命令行事;而是教會的元首,基督自己,透過他們所領受聖秩神品,透過他們來行動。 → 249-254



#### 〈聖聖聖〉

(SANCTUS,拉丁文意 為「聖的」)

這是彌撒最古老的部分之一。最早可追溯至公元前八世紀,絕不可省略。歌詞由天使的歡呼(依六3),和聖詠中的祝頌所組成(詠一一八26),正適合表達對基督來臨的歡欣。

#### **分** 餅洒實體轉變

(TRANSSUBSTANTIATION, 出自拉丁文trans=穿 越,substantia=本質、 實質)

教會藉此用語解釋耶穌如何能在聖體聖事中,臨在於禮品餅酒的形實之下。雖然餅酒的寶品學成是內體血,但它們的表面「變血,但它們的表面「變血,但它們的表面「變」(形式)保持但健身的。 基督以以根持但健身的。 基督以取代見,但不可以不能見是不會。 對臨在於,也要這外形, 持不變)的聖體聖血中。



## 羔羊讚

(AGNUS DEI,拉丁文意 為「天主的羔羊」)



「直到主再來,你們每次吃這 餅,喝這杯,你們就是宣 告主的死亡。」

——格前十一26

基督奧妙地、確實地臨在於→聖體→聖事當中。每次→教會服從耶穌的命令,「你們應這樣行,為紀念我」(格前十一24),把餅擘開、把杯舉起,那時所發生的,今日也同樣發生:就是基督真的把自己贈送給我們,而我們也真正地分享了祂。基督在十字架上,那次不能重複、獨一無二的祭獻,今天仍重現在祭台上;救贖我們的行動大功告成。

〔教理1362-1367〕

217 教會舉行感恩祭時,產生什麼功效?每一次教會舉行→感恩祭,就是身在那使她日新又新

的泉源之前。藉著「吃」基督的聖體,教會自己就成為基督的身體(教會也被稱作「基督奧體」)。在基督將自己的身心給予我們的這祭獻中,也應當包含我們整個人的生活。我們能夠將自己的一切——我們的工作、痛苦、喜樂——都與基督的犧牲相結合。若是我們以這樣的方式獻出自己,我們就能被轉變:我們就能中悅天主,也成為他人美好的、滋養的食糧。

(教理1368-1372,1414)

我們屢次抱怨→教會如何如何,好像它只是個為一般好人的尋常組織。但真實的教會就像每一天祭台上所舉行的奧蹟。天主把自己分別給了我們每一個人,祂要使我們透過與祂的聖體→共融而轉變。一旦我們有所轉變,就能夠改變這世界。教會的意義就在於此,除此之外,都是次要的。

→ 126 · 171 · 208

**218** 以怎樣的方式恭敬餅酒形內的主,才是正確的?

因為天主確實臨在於祝聖後的餅酒形中,我們應當以最尊敬的態度保存聖體聖血,在至聖聖體內,朝拜我們的主、救主。〔教理1378-1381,1418〕

如果在舉行→感恩祭之後,有餘下的聖體,就應該存放在祭器內,置於聖體櫃中。因為→聖體櫃中存放著至聖聖體,它在各個教堂裡都屬於最尊貴的空間之一。我們面對聖體櫃時會屈膝行禮。誠然,真心跟隨耶穌的人,會在最窮的窮人中認出祂,並且藉著服事他們來服事祂。不過,這樣的人也會撥出時間,在聖體櫃前朝拜聖體,向聖體聖事內的主表示他的愛。

219 天主教友應當多久去參與感恩祭呢?

天主教友在所有的主日,和教會規定的慶節,都應參 與彌撒。真心尋求耶穌友誼的人,則會盡力回應所有 耶穌對他們個人赴宴的邀請。〔教理1389,1417〕

# 2 聖體櫃

(TABERNACLE, 出自拉 丁文tabernaculum=小 屋、帳墓)

聖體櫃可説是舊約中約 櫃形象的某種延續,在 天主教會聖堂內,逐漸 發展為顯著的、隆重裝 飾的空間,用來保存至 聖聖體(麵餅形內的基 督)。

# 聖體光

(MONSTRANCE, 出自 拉丁文monstrare=展 示)

這是在特殊場合所使用的神聖器皿,置放已祝聖的祭餅——聖體,在特殊機會上,讓信友們能夠朝拜聖體內的基督(明供聖體)。

## 聖三頌/讚詞 (DOXOLOGY,出自希臘 文doxa=光榮)

doxology指隆重、固定詞句的讚美訓,用來作是〈感恩經〉的最後,就有〈聖三頌〉:「全能的夭主。聖父,一切崇敬和榮耀,藉著基督,偕同基督,在基督內,並聯合聖神,都歸於称,直到永遠。」

一般的讀詞都是針對天主聖三,比方說〈聖三光 榮頌〉:「願光榮歸於父, 及子及聖神,起初如何, 今日亦然,直到永遠。」常 作為基督徒禱詞的結束 語。



「主!我不堪當 祢到舍下來,祢 只要説一句話,我的僕 人就會好的。」

---瑪八8

羅馬百夫長對耶穌所説的這句話,被改編為每次領聖體前所説的話:「主,我當不起祢到我心裡來,只要祢說一句話,我的靈魂就會痊癒。」

「無論誰,若不相稱地吃主的餅,或喝主的杯,就是干犯主體和主血的罪人。所以人應省察自己,然後才可以吃這餅,喝這杯。」

——格前十一27~28

其實,對一個真正的基督徒來說,問「該去教堂幾次」,就好像對熱戀中的人問「該親吻多少次」一樣 地不恰當。若是不去基督等著我們的地方,也就不可能和祂建立生活的關係。因此,從古時舉行彌撒 就是「主日的中心」,也是整個星期最重要的約會。

220 為能領受聖體,我應當做哪些準備?

要想領受→聖體聖事,必須是天主教徒。如果在良心方面犯了大罪,必須先去辦告解。在走近祭台之前,還必須先與自己的近人和好。

〔教理1389,1417〕

約幾十年前,仍規定彌撒前至少三小時不能進食。 這是當時的人為→領受聖體與基督相遇所作的預備。今天,→教會的規定是至少禁食一個鐘頭。另一項表示敬意的記號,則是得體的衣著——畢竟,我們是要與世界的主宰面對面啊!

221 領聖體怎樣改變我?

每次→領聖體,都使我更加深刻地與基督結合,成為基督身體上活躍的肢體,更新我在洗禮與→堅振時領受的恩寵,並且使我在對抗罪惡的爭戰中更加堅定。(教理1391-1397,1416)

222 非天主教的基督徒也可以領聖體嗎?

→領受聖體表達的是基督奧體(教會)的合一。要屬於天主→教會,首先應在教會內領洗,分享她的信仰,過著與她團結合一的生活。教會若邀請那些(還)沒有分享她信仰與生活的人來領聖體,是自相矛盾。這也會危害→聖體聖事記號的有效性。

〔教理1398-1401〕

個別的東正教徒,可以在天主教的禮儀中,要求領聖體,因為他們也分享天主教會對聖體聖事的信仰,雖然,他們所屬的教會,尚未與天主教會享有完全的共融。至於其他基督教教派(denominations)或某某

「教會組織」的成員,只有在他個人極其需要,且明確表達對基督真實臨在(Real Presence)聖體中的信仰時,才可以領受。基督教徒與天主教徒聯合舉行聖體聖事(聖餐,主的晚餐),乃是所有大公運動努力的目標與希望。但是,在基督奧體尚未達成一個信仰、一個教會的狀態下,聯合舉行的聖餐只是自欺欺人,教會不可能同意。其他大公性的禮儀,像是各教派聯合祈禱,就是不錯的行動,教會也樂見其成。

# 223 為什麼說聖體聖事是永生的預嘗?

耶穌許諾過門徒們,同時也是許諾我們,有一天我們要同祂一起坐席。所以,每一次彌撒,都是「記念神聖的苦難」(感恩經第一式,又稱「羅馬正典」),都是恩寵的圓滿實現,也是對未來受享光榮的保證。

〔教理1402-1405〕

◆第二章 ◆ 治療的聖事

### 懺悔(和好)聖事

224 為什麼基督給了我們懺悔聖事與病人傅油聖 事呢?

基督的愛顯示在祂尋找迷途的人,並且醫治病人的事 上。所以祂也給了我們治療和康復的→聖事,透過這 些聖事使我們除免罪過,強健身心。

〔教理1420-1421〕 → 67

225 懺悔聖事還有哪些名稱?

懺悔聖事又被稱為→和好聖事、寬恕聖事、悔改(皈依)聖事,以及告解聖事。〔教理1422-1424,1486〕

「我們分享基督 的聖體聖血,就是為了 使我們成為我們所領受 的。」

——教宗聖良一世 (約400-461)

「我們擘開的這個餅,給了我們永生的良方、死亡的解毒劑,是使我們永遠生活在耶穌基督內的食糧。」

— 安提約基亞的聖依納爵 (?-107/117)

7 我們也希望將來在天國,永遠同他們 共享祢的光榮:那時內 將擦乾我們的眼淚內 我們的天主,永遠相似 祢,不停地讚美祢。」 一處恩經第三式

「因為人子來, 是為尋找及拯救 迷失了的人。」 ——路+九10

` &

「不是健康的人 需要醫生,而是 有病的人;我不是來召義 人·而是召罪人。」 ——谷二17

「如果我們說我 們沒有罪過,就 是欺騙自己,真理也不 在我們內。」

---若壹-8

「兒子向他説:『 父親,我得罪了 天,也得罪了你,我不配 再稱作你的兒子了! 』父 親卻吩咐自己的僕人説: 『你們快拿出上等的袍 子來給他穿上,把戒指 戴在他手上,給他腳上 穿上鞋。』」

一路十五21~22



226 但是我們領過洗,已經與天主和好了;為什 麼還額外需要和好聖事?

洗禮確實將我們從罪和死亡的權勢下救出,帶入天 主子女的新生命中。但是,它並沒有消除人性的軟弱 和犯罪的傾向。這是為什麼我們需要一再與天主言 歸於好的機會。這機會就是告解。

〔教理1425-1426〕

的確,去告解聽來有點過時了,一開始你可能會覺 得困難,需要花費很多力氣。但,這是我們在生命中 能不斷接受的,最大的恩典之——這真能更新靈 魂,使它全然卸下重擔,不再背負過去的罪債,在愛 中得到接納,並獲得更新的勇氣。天主是仁慈的,沒 有什麼比我們請求祂的仁慈,更教祂渴望的事了。去 辦過了告解的人,就像是翻開了自己生命中,嶄新無 垢的一頁。 → 67-70

# 227 是誰建立了懺悔(和好)聖事?

復活節當天,耶穌顯現給宗徒們,並命令他們說:「 你們領受聖神吧!你們赦免誰的罪,就給誰赦免;你 們存留誰的,就給誰存留」(若廿22~23)。是祂親自 建立了懺悔聖事。〔教理1439,1485〕

沒有什麼比耶穌曾說過的,浪子回頭的比喻,更完美 地表達出懺悔聖事的真諦:我們走岔了路,迷失了方 向,不知如何是好。然而我們的天父,以深切的,甚 至該說是無限的期盼,等待著我們;當我們回頭時, 祂便原諒我們;領我們回家,寬恕我們的罪。耶穌自 己曾赦免了許多個人的罪,對祂來說,這比顯任何 奇蹟還要來得重要。祂以這事為天主的國即將來臨 的重大記號,因為在祂的國度裡,一切傷口都要治 癒,所有的眼淚都要被擦乾。耶穌以聖神的德能,赦 免罪過,並且將這樣的權能傳給祂的→宗徒們。當 我們去找→司鐸辦告解時,就是投向我們在天之父 的懷抱。 → 314,524

## 228 誰能夠赦罪?

只有天主能夠赦免罪過。耶穌之所以能說「你的罪赦了」(谷二5),只因為祂就是天主之子。→司鐸能以耶穌的身分赦罪,則是因為耶穌給了他們這個職權。

#### 〔教理1441-1442〕

許多人說:「我可以直接跟天主說,為什麼還要透過神父?」但是天主的本意並非如此。我們習慣合理化自己的罪過,把它們埋到無人可見的角落。所以,天主要我們說出自己的罪,在一個面對面的情境中,認清那些罪。因此,福音裡的這句話,為司鐸是真實的:「你們赦免誰的罪,就給誰赦免;你們存留誰的,就給誰存留」(若世23)。

#### 229 人如何激發懺悔之心?

明察到自己個人的罪過,會使人渴望變得更好;這就是「痛悔」(contrition)。當我們察覺天主的愛和我們的罪之間,如此矛盾,自然興起痛悔的心。我們為自己的罪滿懷哀傷;決心改變自己的生活,並冀望天主的扶助。(教理1430-1433,1490)

罪的現實往往被我們所壓制。有些人甚至認為罪惡 感只要用心理學的方式就可以解決。但具有真實的 罪惡感是重要的。就像人在開車,當車上的計速表 顯示已經超速的時候,不是計速表的錯,而是駕駛 人的錯。我們愈是接近光明的天主,愈是能清楚看 到自己的黑暗面無所遁形。但是,天主的光不是焚 毀的光,而是治癒之光。懺悔之心促使我們走進那 光中,而得到全然的治癒。 → 312 一件麼是懺悔?就 是為我們竟然是這樣的 人而深切悲傷。」 一瑪麗·埃申巴赫 (Marie von

(Marie von Ebner-Eschenbach, 1830-1916,奥地利作家)

一,有些聖人說自己是可怕的罪人,因為他們注視天主,再看著自己——而發覺是這麼不同。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

) 「懺悔聖事是第 二次的洗禮,以淚水而 行的洗禮。」

——聖國瑞·納祥

(St. Gregory Nazianzen • 330-390)



「愛德遮蓋許多 罪過。」

——伯前四8

- 2

「失足了·就馬上 再站起來吧!別讓罪多 停留在你心裡一秒!」 ——聖若翰·衛雅 (1786-1859)

「天主是如此看 重懺悔,這世上任何一 絲悔意,只要它夠真誠, 都能教祂忘來,連魔 ,這樣說放放免—— 的罪,這樣被放放免 長他們真能感到後悔的 話。」

——聖方濟·沙雷 (1567-1622)

「你們赦免誰 的罪,就給誰赦 免;你們存留誰的,就給 誰存留。」

——若廿23

>> 「悔改來自於對 真理的認識。」

---艾略特

(Thomas Stearns Eliot, 1888-1965,美籍英國詩人)



230 什麼是補贖?

補贖就是為所犯的過錯做補償或贖罪。補贖不只是想做就夠了;還應當表現在愛德的行動上,並與他人團結的生活上。也可以用祈禱、禁食、在靈性或物質方面幫助窮人的方式做補贖。〔教理1434-1439〕

補贖常常被人誤解。它和自卑感或良心不安,完全 是兩回事。補贖並不是為自己有多麼糟糕而一直悶 悶不樂,反而是讓自己解脫並積極走向新的開始。

231 在懺悔聖事中,基督徒為得罪過的赦免,有哪兩個必要條件?

赦罪所需要的是願意悔改的人,以及以天主之名免除 他罪過的→司鐸。〔教理1448〕

232 去告解時我該做什麼?

每次告解的必備要件是:省察良心,發痛悔,定志改過,告明罪過以及補贖。

〔教理1450-1460,1490-1492,1494〕

良心省察 (examination of conscience) 必須非常仔細,







136

但是當然不可能做到完完全全。倘使沒有真正的痛悔,只是「嘴巴說說」,罪過也不能得赦免。同樣不可少的是定改(purpose of amendment),就是決心未來不再犯同樣的罪。罪人一定得要向聽告解的神父說出自己的罪,也就是「告明」。告解最後必要的部分是贖罪(補贖),聽告神父會指定罪人為所造成的傷害做出賠補。

## 233 為什麼樣的罪,該去辦告解?

正常情況下,在人經過仔細的良心省察之後,所能記得並且尚未去辦過告解的大罪,只有在個別的告解聖事中,才能獲得赦免。〔教理1457〕

當然,去告解之前多少會猶豫不前。克服這種心態,正是走向內在治癒的第一步。想想下面這事,或許會有幫助:就連→教宗也要鼓起勇氣,對另一位神父告明自己的過失與軟弱,也就是向天主告明。只有在生死關頭(例如戰爭中的空襲,或是其他集體面臨死亡危機的處境),司鐸才可以行「集體赦罪」(general absolution),而毋須先聽個人一一告明罪過。不過,在緊急情況過後,一有機會,就應當先去辦個人告解,告明自己的大罪。→ 315-320

「真誠悔改的記號,就是避免再犯罪。」 ——聖伯爾納鐸 (1090-1153)

# 7 赦罪

(ABSOLUTION,出自 拉丁文absolvere=釋 放、宣布無罪)

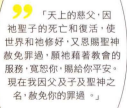
司鐸的赦罪就是在懺悔 者告明罪過後,對一個 或多個罪所做的聖事性 寬宥。赦罪的經文如下:

234 天主教友何時開始有責任去告明大罪? 應該多久去辦告解?

到了懂事的年龄,天主教友就有責任告明自己的大罪。教會極力勸戒教友至少一年辦一次告解。無論如何,要是犯了大罪的話,在→領聖體之前一定要辦告解。〔教理1457〕

教會所說「懂事的年齡」,是指人已能自己推理,並且已學習了分辨善惡的年紀。

→ 315-320





13









「堅持生活裡一 切都沒錯,不需的想法。 原諒,這是不對的想法。 接受自己是有弱點的人, 但還是生,繼續向時改 自我放棄事一再悔改 過和好聖事百,因著內 與主的共融,在主內 漸成長、成熟。」

——教宗本篤十六世

2007年2月17日

「我們拖延著不 肯悔改,想著臨終前再 說,但是到那時,誰說我 們還有時間、還有氣力 去做呢?」

——聖若翰·衛雅 (1786-1859) 235 如果我並未犯大罪,也可以去辦告解嗎? 告解是一項美妙的、使人得治癒的大禮物,讓人能與 主更親密地結合,就算嚴格說來,你並不一定得去辦 告解,還是如此。(教理1458)

在泰澤(Taizé)、在天主教會議中、在世界青年日裡 一到處都可以看到青年與天主和好。那些認真選 擇跟隨基督的基督徒,尋求那來自與天主有一種全 新關係開始的喜樂。就連聖人們,只要有機會,也都 定時去辦告解。他們需要告解,好在謙遜和愛德上 成長,讓自己被天主那治癒的光所碰觸,甚至他們 靈魂的最深處。

# 236 為什麼只有神父才能赦罪?

只有天主所指派的人,並有祂所給的能力,確保祂對 懺悔者所許諾的赦免,確實有效,才可以進行赦罪。 首先是→主教受了指派,再來,是他們的助手,即領 受聖秩的→司鐸。(教理1461-1466,1495)

→ 150,228,249-250

237 有沒有哪種大罪是連普通神父也不能赦免 的?

有些罪過使人全然背離天主,同時,因為罪行嚴重, 招致教會的→絕罰。被處以「絕罰」時,只有→主教, 或他所指定的→司鐸,才能赦罪,在極少數情況下, 則只有→教宗能赦罪。不過面臨死亡危急時,任何司 鐸都可以赦免一切罪過與絕罰。(教理1463)

一個主教,沒有教宗的委任,祝聖一個神父為主教, 他便自動地被禁止領受聖事(參與共融),教會只是 宣布此事態。「絕罰」的用意,在於改正罪人,使他能 夠迷途知返。

238 神父可以在聽告罪後,說出他所聽到的事 嗎?

不行。任何情况下都不可以。為告解內容保密是絕對的。任何→司鐸要是告訴第三者告解的內容,將受到絕罰。就算對警察,他也不可透露任何消息。

#### (教理1467)

幾乎沒有什麼比告解聖事的「封印」,更能讓司鐸要嚴肅以對的了。曾有司鐸為此受到折磨,甚至犧牲性命。因此你可以坦率而毫無保留地對神父說出一切,安心地信賴他。因為他在那時唯一的任務,就是完全成為「天主的耳朵」。

「與一個弟兄交心,和告解是完全不同的。後者是那天地的主宰,臨在於祂所授權的人身上,來聆聽你。」

— 羅哲修士 (1915-2005)

, 跟一個聽告解 的神父最接近的,恐怕 就是酒保了。」

---彼得·謝勒

(Peter Sellers ' 1925-1980 '英國演員)

# / 紹罰

(EXCOMMUNICATION, 出自拉丁文ex=在外面,communicatio=參 與、共融) 天主教友被禁止領聖事 的責罰。

一 「愛耶穌吧!別害怕!即使你犯下這世間 所有的罪,耶穌也要對 你說:『你的罪赦了,因 為你愛得多。』」

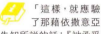
— 聖畢奧神父

(St. Padre Pio of Pietrelcina, 1887-1968,最受喜愛的義大 利聖人之一)

- 1

「不管告解多麼令 人不自在,它仍是體驗福 音活力日新又新的關鍵 之處,人在此重生。我們 也學習放下良心上的折 磨,好似孩子將秋風中 的落葉吹走。在其中我 們找著天主的幸福,圓 滿喜樂的曙光。」

— 羅哲修士 (1915-2005)



先知所説的話:『祂承受 我們的脆弱,擔荷了我 們的疾病。』」

——瑪八17

「耶穌聽了,就 對他們說:『不是 健康的人需要醫生·而是 有病的人:我不是來召義 人·而是召罪人。』」

「生病的人比常 人更能感受一切。」 ——施耐德 (1903-1958, 德國作家) 239 告解(和好)聖事有什麼正面的功效? 告解聖事使罪人與天主、並與教會和好。

〔教理1468-1470,1496〕

罪過被赦免的那一刻,就好比運動過後沖個澡、雷陣雨以後的清新空氣、在夏日的晨光之中甦醒、潛入深水當中無重力那般悠遊自在……一切,都歸於「和好」(reconciliation,來自拉丁文意為「復合」、「復原」的動詞):我們再與天主和好如初。

## 病人傅油聖事

240 舊約中對「病痛」的看法是什麼?

在舊約中,病痛往往被視為嚴厲的考驗,人縱然埋怨,還是能在其中看見天主的作為。在先知書的思想中,受苦不僅僅是詛咒,或個人罪的後果,如果耐心忍受痛苦,也能為他人帶來益處。〔教理1502〕

241 為什麼耶穌對病人表示那樣多的關注?

耶穌來,是為顯示天主的愛。尤其在我們感到備受威脅,也就是生命因病痛衰弱之時,祂常要表現出這樣的愛。天主希望我們的身心靈回復健康,從而相信、認出天主的國將要來臨。〔教理1503-1505〕

有時,人要生病了,才會體認到:無論健康與否,我們最最需要的,就是天主。除非在祂內,我們沒有生命。因此生病的人和罪人,對根本要緊的事物,有種特殊的直覺。在→新約中就已看到,正是病人們在尋求耶穌的臨在;他們設法「觸摸祂,因為有一種能力從祂身上出來,治好眾人」(路六19)。 → 91

# 242 為什麼教會應當特別照顧病人?

耶穌告訴我們:當我們受苦時,天國也與我們一同受苦。甚至天主要我們在「最小的兄弟」(瑪廿五40)身上,重新發現祂。所以,耶穌將照顧病患,指定為門徒們的要務之一。祂命令他們:「要治好病人」(瑪十8),又應許他們神聖的權威:「他們因我的名驅逐魔鬼……按手在病人身上,可使人痊癒」(谷十六17~18)。(教理1506-1510)

基督宗教的獨有特色之一,就是始終將年長者、病人和有需要的人,置於信仰的中心。在加爾各答貧民區,看顧垂死者的德蕾莎修女,正是在邊緣人、被鄙棄的人身上,看見了基督的無數基督徒男女之一。真正的基督徒,自然流露出療癒的影響力。有些人甚至因著聖神,有治療身體疾病的恩賜(治病的→神恩)。

# 243 病人傅油聖事的對象是誰?

任何天主教友有重大健康問題時,都可接受病人傅油→聖事。〔教理1514-1515,1528-1529〕

一生中可接受多次病傅聖事。所以即使是年輕人,像要動手術的話,也可以要求領受傅油聖事。在這種情況下,許多教友會與傅油聖事一併辦(總)告解。要是手術失敗,他們仍可用清白的良心面見天主。

——海涅希·波爾 (Heinrich Böll;

1917-1985,德國作家)

99 「照顧病人應當 優先於一切:應當服事 他們,如同他們就是基 督一樣。」

---聖本篤(約480-547)

// 「沒有其他人如 此承諾,但我們發誓,要 為我們的主——病人們 作奴僕。」

——耶路撒冷羅得島及馬爾 他聖若翰軍事醫院騎士團會 規(簡稱馬爾他騎士團Order of Malta)



「你們中間有患 病的嗎?他該請

教會的長老們來;他們 該為他祈禱, 因主的名 給他傅油。」

「縱使我應走過 陰森的幽谷,我 不怕凶险,因祢與我同 住。

一詠 廿三4

一雅五14

(教理1517-1519,1531)

244 病人傅油如何舉行?

245 為病人傅油有什麽效用?

額與雙手上途抹聖油,並輔以祈禱文。

為病人傅油能帶來安慰、平靜和力量,並且使病人在 痛苦與危急的處境中,深刻地和基督相連結。因為 主在自己的身體上,也經歷過我們的恐懼、我們的 痛苦。傅油聖事會為許多病人, 帶來身體上實際的治 癒。不過,如果天主決意召叫人回返天家,**祂**會在傅 油聖事中,賜給病人臨終旅程中一切身心方面的奮 鬥,所需要的力量。同時,傅油聖事也有寬免罪過的 效力。〔教理1520-1523,1532〕

病人傅油→聖事中最主要的儀式,就是在病人的前

很多病患害怕領受此→聖事,總是拖到最後一刻,因 為他們覺得那無異於宣判死亡已近。但事實正好相 反:病人傅油聖事可看成是一種人壽保險。在照顧 病人的基督徒,應當設法去除這種錯誤的恐懼。多 數在危急關頭的人,都能直覺到為他們來說,沒有什 麼比即刻無條件地投奔耶穌,我們的救主,更為重 要的了。因祂正是戰勝死亡的那一位。祂就是生命本 身。

「藉此神聖 傅油, 願無限仁慈的 主,以聖神的恩寵助佑 你, 祂既赦免你的罪過, 願祂拯救你,使你重新振 作起來。」

一引自《病人傅油聖事 禮典》

246 誰可以為病人行傅油聖事?

只有主教和司鐸才能給病人傅油。因為是基督,透過 已領受司祭聖秩身分者行動。

〔教理1516,1530〕

247 什麼是「天路行糧」(俗稱:臨終聖體) (Viaticum)?

「天路行糧」是指一個人臨終前最後一次領的→聖體











#### (共融禮)。〔教理1524-1525〕

大概沒有哪一次領聖體,比結束塵世生活,踏上另一旅程時所領的聖體更加需要的了:來世這人所享有的生命,全看他與天主合一、即共融(communion)的程度有多深。

### ◆ <sup>第三章</sup> ◆ 共融與使命的聖事

248 為建立教會共融而服務的聖事有哪些?

已經領洗和領過堅振的人,可以進一步在教會內接受特殊的使命,這包括兩件為主服務的聖事:聖秩聖事與婚姻聖事。(教理1533-1535)

這兩件→聖事有一共同點:都指向他人的益處。沒有 人是只為了自己才走入聖職,也沒有人只為了自己才 結婚。聖秩聖事與婚姻聖事都是為了建立天主的子 民;換句話說,兩者都是天主傾注愛到人間的途徑。

#### 聖秩聖事

249 聖秩聖事賦予人什麼效能?

領受聖秩的人,領受聖神的恩賜,使他獲得基督經由 主教賦予他的神聖的權威。〔教理1538〕

成為→司鐸不只是接受了一項職位或牧靈工作而 已。透過聖秩聖事·司鐸就領受了一份禮物、一股確 定的力量、一項為他主內的兄弟姊妹服務的使命。

→ 150,215,228,236

「誰吃我的肉,並喝我的血,必 得永生,在末日,我且要 叫他復活。」

— 若六54

「我必祝福你, 使你……成為一

個福源。」

----創十二2

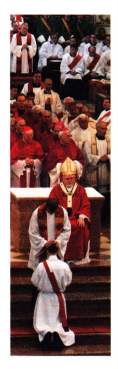
了只有基督才是真司祭。但其他人則是祂 的執行者。」

「司鐸聖品職的 存在是為得著救恩,但 不是為個人的救恩,而 是為整個教會。」

---聖道茂(1225-1274)



「只有基督才是真司祭。但其他人則是祂的執行者。」 ──聖道茂(1225-1274)



「如果有人想要 消滅宗教,就會先攻擊 司鐸,因為沒有司鐸,就 沒有祭獻;沒有祭獻,也 就沒有宗教。」

——聖若翰·衛雅 (1786-1859) 250 教會如何看待聖秩聖事?

舊約中的司祭(priest),擔任天上與人間、天主與 祂的子民間的橋梁。基督既是「天主與人之間的唯一中保」(弟前二5),祂滿全了,也總結了所有的 司祭職。自基督之後,人只在基督之內,在祂十字 架上的祭獻之內,並透過來自基督的召叫與使徒工 作的使命,領受司祭(司鐸)職。

〔教理1539-1553,1592〕

天主教→司鐸負責執行→聖事,不是根據他自己的權力,也不是依照他個人的德行(很不幸地,有時還有所缺乏),而是「以基督的身分」(in persona Christi)。透過領受神品,基督那轉變、治癒和救贖的力量,便被移植在司鐸身上。因為司鐸本身並不具有任何特殊能力,他最終仍是「一個僕人」。因此,真正的司鐸所表現的特質,是為自己的召叫,謙遜地感到驚奇。→ 215

251 聖秩聖事分為哪些等級?

聖秩聖事分為三級:→主教(職),→司鐸(長老職),→執事(職)。〔教理1554,1593〕

→ 140

252 主教的聖秩的授予有什麼效用?

在領受主教聖秩時,一位→司鐸接受了全部完整的聖 秩聖事。他被納入→宗徒的繼位者的行列,並成為普 世主教團的一分子。從今開始,他偕同其他主教與→ 教宗,對整個教會負有責任。教會特別委派他執行教 導、聖化與管理之職。〔教理1555-1559〕

主教的牧職是教會內真正的牧靈工作,因為它的起源追溯到耶穌的原始見證人,即宗徒們,並延續基督所建立的宗徒牧職。教宗本身也是一名→主教,但他是眾主教之首,並領導整個主教團。→ 92,137

# 253 對一個天主教友來說,主教有多重要?

天主教友應當歸他的→主教所管轄;主教身為基督 的代表,也是為了他的教友們而來。進一步說,主教 與他的神職助手,即→司鐸和→執事,合力從事牧靈 工作, 這就形成地方教會(教區diocese) 的具體架構 和基礎。〔教理1560-1561〕

#### 254 授予司鐸聖秩有什麼效用?

在授予司鐸聖秩時,→主教呼求天主的能力,降在預 備領受聖秩的人身上。這在他們的靈魂印上一個不 可磨滅、永不會消失的印記。→司鐸身為主要的合作 者,應當宣講天主聖言、施行→聖事,其中最重要的 便是舉行→感恩祭。〔教理1562-1568〕

在彌撒當中, 直正受秩的禮儀是從候選人被唱名出列 時開始。在主教的講道之後,這些司鐸候選人發誓服 從主教及他的繼任者。當主教為他們覆手祈禱之時, 他們便直下領受聖秩,成為司鐸。→ 215,236,259

#### 255 授予執事聖秩有什麽效用?

在授予執事聖秩時,候選者被指派在聖秩聖事內執 行一項特殊的服務,就是去代表那一位「不是受服 事,而是服事人,並交出自己的生命,為大眾作贖價」 (瑪廿28)的基督。在授予聖秩的禮儀中,我們會 念到:「身為聖言、祭台與愛德工作的服務者,〔→執 事〕要成為眾人的僕人。」〔教理1569-1571〕

執事最原始的典型就是殉道者聖德範(St. Stephen)。 當耶路撒冷原初教會的→宗徒們發現,愛德工作 為他們太過吃緊時,就指派七位弟兄來「操管飲 食」,然後授予他們聖秩(ordained,譯註:基督教 稱之為「按立」)。首先提及的就是德範:「他充滿 恩寵和德能」。為新入教者及基督徒團體中的窮人 做了許多服務。在過去數世紀中,執事職在聖秩聖 事中,只是為領受司鐸聖秩(長老)必經的一個階

「你們都必須服 從主教的領導,好像耶 穌服從天父那樣;服從 長老,像服從宗徒那樣; 尊敬執事,猶如尊敬天 主的誡命。不可讓任何 人使教會與主教分離。」 - 安提約基雅的聖依納爵 (卒於107年)

「司鐸持續著〔基 督]人世的救贖工作。」 -聖若翰·衛雅 (1786-1859)

# 執事

(DEACON, 出自希臘文 diakonos=(業人)

這是天主教會內, 聖秩 聖事的第一級。就像這 名稱所表現的,執事尤 其為愛德工作而服務, 不過他也負責教導、指 導慕道者、宣講福音、彌 撒講道、協助禮儀進行。



「執事也必須端莊,不一口兩舌,不飲酒過度,不貪贓…… 執事應當只作過一個妻子的丈夫,善於管理自己的子女和家庭。」

——弟前<sup>三</sup>8,12

>> 「沒有人比她更有 資格成為優秀的司鐸。 她可以毫不遲疑地説:『 這是我的身體』,因為 她確實給了耶穌她的身 體。但是,瑪利亞始終只 作為一個普通的、主的 婢女,好讓我們可以隨 時投向她, 猶如投向自 己的母親。她是我們中 的一位,我們一直都與 她相連。在她的聖子死 後,她繼續在世上,在宗 徒的傳教事工中堅固他 們,作他們的母親,使這 年輕的教會得以建立。」 ——真福德蕾莎修女

(1910-1997)

段。不過到了今日,它又重新成為獨身者或已婚者 均可單獨考慮的聖召。一方面這可說重新強調了教 會「服務」的特性;另一方面,就像在初期教會一樣, 有了這一特別負責教會牧靈與社會事務的神職,也 幫助了司鐸。領受執事聖秩,同樣會在受秩者身上, 留下一生不可磨滅的印記。 → 140

256 誰可以領受聖秩聖事?

已領洗的天主教男性教友,受教會召叫願意成為→執事、→司鐸或→主教,都可以合法地接受聖秩,而從事該聖職。〔1577-1578〕

**257** 只有男性才能領受聖秩聖事,不是在貶低女性嗎?

規定只有男性才可領受聖秩聖事,絕不是貶低女性。在天主眼中,男人與女人享有同等尊嚴,但是他們各有不同的責任與→神恩。耶穌在最後晚餐建立司鐸職分時,只選擇了男性在場。教會必須遵從這項事實。教宗若望保祿二世在1994年聲明:「教會本身沒有任何權力,把司鐸聖秩授予女性,而且這個判斷,所有教會的信徒都必須絕對堅持。」

在古代,沒有人像耶穌那樣大膽肯定女性的價值,與她們建立友誼,並保護她們。婦女們跟隨耶穌,而他也極為看重她們的信德。此外,耶穌復活的第一位見證人就是個女性。因此,瑪麗·德蓮又被稱為「眾→使徒中的使徒」。但是,司鐸聖秩(以及隨之而來的牧職)向來都是指派給男性。因為在男性的司鐸身上,基督徒團體理應見到的是代表基督的形象。擔任司鐸要求男性活出為父親、為男人的性別角色,是一項特殊的服務工作。這並不代表某種男性優越感。就像我們在德蓮身上看到的,女性在教會中的角色絕不比男性少為重要,但是,那是專屬女性的角色。厄娃乃是眾生之母(創三20),身為「眾生之母」的女性,有她們特別的恩賜與能力。如果沒有她們特有的教導、宣講、愛德工作、→靈修,以及領導,

教會將會「半身癱瘓」。如果教會的男性利用司鐸職 玩弄權力,或是不允許女性發展,他們就違反了愛 德和耶穌的聖神。 → 64

258 為什麼教會要求司鐸與主教度守貞的生活?

耶穌度過獨身的生活,是要透過這樣的方式,表達祂對天主聖父專一的愛。「為天國的緣故」(瑪十九12)而跟隨耶穌的生活方式,保持守貞的獨身生活,自耶穌的時代起,就是一個愛的標記,就是表示對主專一奉獻、全然自願服務的標記。羅馬天主教會要求她的主教與司鐸們度這樣的生活,而東方禮教會只要求主教們必須如此。〔教理1579-1580,1599〕

教宗本篤十六世說,守貞並不表示「沒有愛情,而是 讓自己被對天主的熱愛所征服」。守獨身的→司鐸, 應盡力活出代表天主和耶穌,父性的那一面。教宗 又說:「基督需要成熟、具有男子氣概,足以勝任靈 性上父職的司鐸。」 守貞/守獨身 (CELIBACY,出自拉丁 文caelebs=單身、未婚 的人)

這是指個人為「天國的緣故」,承諾投身於不婚的生活。在天主教會內,特別是修道者(發修會聖願)和神職人員(發的重潔願),要活出這樣的承諾。

——羅哲修士 (1915-2005)



「你們也就成了 活石,建成一座 屬神的殿宇,成為一班 聖潔的司祭,以奉獻因 耶穌基督而中悦天主的 屬神的祭品。」

——伯前二5

一 大做、去成為那沒有任何受造所能代替的:在 天主的計畫裡、在祂的 世界裡,有我獨一無二 的一席之地。」

**259** 教友們的普通司祭職(universal priesthood) 和聖秩司祭職(ordained priesthood)的差別 在哪?

透過洗禮,基督使我們進入「祂的天主和父的司祭」 (默一6)所組成的國度。因著這普通司祭職,每個基督徒都受召以天主的名在世上工作,為世界帶來→祝福與恩寵。不過,基督在最後晚餐時的大廳中,委派→宗徒的那一刻,祂就賦予了特定的人神聖的權威,來服事所有信友;這些領受聖秩的司鐸,代表基督成為祂子民的牧人(pastor/shepherd)以及祂身體(教會)的頭。(教理1546-1553,1592)

→「司祭」(priest)這個字,用在兩個相關的概念上,但卻有「本質上的不同,不僅是程度上的差別」(梵二《教會憲章》10·2),而常令人混淆。一方面,我們歡喜地察覺所有已領洗的人,都成了「司祭」,因為我們活在基督內,且分享祂所是、所為的一切。那麼我們為何不切望那永恆的祝福來到人間呢?另一方面,我們應重新認識天主給予祂教會的禮物,即領受聖秩的司鐸,因他代表主自己活在我們中間。

#### → 138

(編註:「司鐸」是中文司祭一詞的舊譯,譯自拉丁文Sacerdos,今指教宗、主教聖秩以下的司祭聖秩,通常依舊稱為司鐸。與一般信友的普通司祭職大有不同。)

#### 婚姻聖事

260 天主為何為男女建立了彼此的關係?

天主為男人和女人,建立了彼此的關係,使他們「不再是兩個,而是一體」(瑪十九6)。這樣,他們能生活在愛中,瓜瓞綿綿,而成為天主本身的記號,因為祂正是那綿延不絕的愛。(教理1601-1605)

→ 64,400,417

一點滴的愛,遠 勝整片知識的海。」 ──巴斯噶(1623-1662)



# 261 婚姻聖事是怎麼產生的?

→婚姻聖事是由一男一女,在天主和教會面前做出相互許諾而產生,它經天主的接納和確認,並在夫妻的身體結合時完成。因為是天主自己促成了這聖事性婚姻的結合,兩人的聯繫只有在配偶一方死亡時才結束。〔教理1625-1631〕

男人和女人互相為彼此,進行這婚姻聖事。→司鐸或→執事呼求天主→降福這對夫妻,並且見證這婚姻是在有效的狀況下,在雙方都完全了解所做的承諾,並且已向眾人公開時進行。婚姻只有在雙方合意(marital consent)之下才能進行,也就是說,男女雙方是按自己的自由意志進入婚姻,不是因為恐懼或受到強迫;還有,兩人都沒有受自然律或教會法約束(例如其中一方已婚,或是已經發誓守貞)。

了我要怎麼婚好。 由教會麼不不可以 一個。」 「我要合的。 一個。」 「我要合的。 一個。」 「我要合的。 一個。」 「我要答好。 一個。」 「我要答好。 一個。」 「我要答好。 一個。」 「我要答了。 一個。」 「我要答了。 一個。」

#### ——戴都良

(Tertullian, 160-220後, 拉 丁教會作家)



「所謂的『開放式婚姻』,其實就等同於從來沒有締結過的婚姻。」 一西鐸·文森朋

(Theodor Weissenborn ' 1933年生'德國作家)

譯註:即夫妻雙方同意性伴 侶不限彼此的婚姻關係。

>> 「愛在忠實內得 以圓滿。」

——祁克果(1813-1855)

一夫一妻, 多夫多妻 (MONOGAMY,

POLYGAMY, 出自希臘文monos= 一,polys=多,和 gamos=婚姻)

指與一個人締結婚姻,或 同時與多人締結婚姻。基 督信仰禁止多夫或多妻, 國家也不允許這種重婚 (bigamy,出自希臘文bi= 二)的罪行。

#### 262 一個基督徒的聖事性婚姻需要哪些條件?

聖事性的婚姻有三個必要條件:(1)出於自由的同意,(2)肯定雙方的結合要持續一生、且是彼此專一的結合,(3)向生兒育女開放。而一個基督徒的婚姻,最緊要的就是雙方都知道:「我們是基督與教會之愛的活肖像。」〔教理1644-1654,1664〕

就專一與不可拆散的要求來看,首先反對的就是→ 多夫(多妻),基督徒認為這是違反愛德和人權的罪 行;跟著當然也反對「再婚」(即一再投入沒有約束 的感情關係,而始終無法做出單一、重要而不可反 悔的承諾)。對於婚姻忠貞的要求,意味著願意進入 一個持續一生的結合,不可有任何婚姻之外的性關 係。而向生育開放的要求,則表示基督徒夫妻願意接 受所有天主給他們的子女。那些無法生育的夫妻, 則是受天主召叫,以其他方式活出「有成果」的生 命。婚禮若缺乏以上任何一個條件,都是無效的。



150

#### 263 為什麼婚姻不可拆散?

婚姻有三重不可拆散性:第一,因為愛的本質就是彼 此自我給予,毫無保留;第二,因為婚姻是天主對祂 所造人類無條件地信實的肖像;第三,因為婚姻代表 基督對教會的獻身, 甚至直到在十字架上的死亡。

(教理1605,1612-1617,1661)

在許多地方離婚率已達到百分之五十的這個年代, 每一對堅持到底的婚姻都是一個重大記號——歸 根究柢,就是天主的記號。在幾乎一切都只是相對 的塵世,人們應當相信天主,因為,只有祂是絕對 的。所以那些不只是相對的事物,也格外重要:講述 絕對真理的人,以及那些保持絕對忠貞的人。在婚姻 中,絕對的忠貞不只是人的高貴表現,更是見證天 主的信實,即便是我們背叛祂、在許多方面遺忘了 祂,祂仍不離開。在教會內締結婚約,就是依靠天主 的幫助,而非僅靠人自身的愛情。

「愛折人的,就會 讓折人作他現在的自己, 過去的自己,和未來的自 己。」

一米契·郭安

(Michel Quoist , 1921-1997 , 法國神父和作家)

「愛一個人,就是 在那人身上看見天主想 要他成為的樣子。」 一杜斯妥也夫斯基 (1821-1881)

「愛上一個人,就 是看見別人眼中都看不 見的奇蹟。」 一莫里亞克 (1885-1979)

# 





「你們作丈夫 的,應該愛妻 子,如同基督愛了教會, 並為她捨棄了自己,以 水洗,藉言語,來潔淨 她, 聖化她……作丈夫 的也應當如此愛自己的 妻子,如同愛自己的身體 一樣。」

-弗五25~26,28



「如果信,社

「如果我們不忠信,祂〔耶穌基

督〕仍然是忠信的,因為 祂不能否認自己。」

---弟後二13



55 「基督有的,就是 我們的雙手,來為祂做 今天的工作。」

——無名氏(十四世紀)

「將你們的一切 掛慮都託給祂, 因為祂必關照你們。」 264 什麼會威脅到婚姻呢?

真正會威脅婚姻的,就是罪;能更新婚姻的,則是寬恕;使婚姻牢固的,則是祈禱與信賴天主的臨在。

(教理1606-1608)

男人與女人之間的衝突隨處可見,有時甚至嚴重到 在婚姻中彼此仇恨,但這並不表示兩性互不相容; 更不表示有某種先天基因使人不忠實,或是人有某 種無法做出終身承諾的心理缺陷。不過,許多婚姻 確實因缺乏溝通與考慮而陷入危機。此外還有經濟 與社會方面的問題。這是因罪的現實而造成的:嫉 妒、貪戀權勢、有爭吵、色慾、不忠實和其他毀滅性 力量的傾向。因此,寬恕與和好(包括告解〔和好〕 聖事在內)對每一對婚姻,都非常重要。

265 所有的人都有婚姻聖召嗎?

不是所有人都受召走上婚姻之路。即使過著獨身生活的人,也能有圓滿的生活。耶穌向許多人揭露這個特殊的生活方式;祂邀請他們「為天國的緣故」(瑪十九12),保持不婚。(教理1618-1620)

許多獨身者受寂寞所苦,他們認為這種生活有所缺乏和不足。可是,不需要照顧伴侶或家庭的人,享有自由和獨立,也有時間去做已婚者不可能去做的,一些重要而富有意義的工作。也許這就是天主的旨意,要他去照應那些沒有人去照應的人。有時天主甚至讓這人與祂更親密。那些渴望「為天國的緣故」,放棄婚姻的人,正是如此。當然,基督徒的聖召絕不是鄙視婚姻或性關係。只有身在愛中、並出於愛而行,才能夠度自願守貞的生活,這也是

一種有力的記號,表示天主比任何

第

何事物更為重要。獨身不婚者捨棄一切性關係,但 是, 並不捨棄愛; 他滿懷著渴望走向基督, 與祂相 會, 祂就是將來臨的新郎(瑪廿五6)。

#### 266 教會怎樣舉行婚禮?

按規定、婚禮要公開舉行。並且應當徵詢新郎與新娘 的結婚意願。→司鐸或→執事會降福婚戒。新郎與新 娘交換戒指,彼此承諾「無論環境好壞、是康健是疾 病,都要保持忠實」,並彼此起誓:「我要尊敬你、愛 護你, 直到我離世的那天。」主禮便宣布禮成, →降 福新人。(教理1621-1624,1663)

以下是天主教婚姻禮典的部分摘錄:

主禮:某某某和某某某,你們是自願來此結婚的嗎? 新郎、新娘:是的。

主禮:你們既然選擇了婚姻生活,那麼,你們是否願 意一牛石敬石愛?

新郎新娘:是的。

接著主禮會詢問新郎、新娘:

主禮:你們是否願意接受天主賞賜的子女,並按照基 督的福音和教會的訓導養育他們?

新郎、新娘:是的,我們願意。

267 如果天主教友想要和基督教信徒結婚,該做 些什麼?

為行婚禮,要先取得教會的許可。這是因為在「混合 婚姻」(就是跨基督宗教教派的婚姻)中,夫妻雙方 需要有著對基督非比尋常的忠誠,好使基督徒分裂 的恥辱,不會在家庭中延續,甚而導致放棄信仰。

(教理1633-1637)

「你到哪裡去, 我也要到那裡 去;你住在哪裡,我也住 在那裡;你的民族,就是 我的民族;你的天主,就 是我的天主;你死在哪 裡,我也死在那裡,埋在 那裡;若不是死使我與 你分離, 願上主罰我, 重 重罰我!」

── 慮─16~17

「夫婦之間即使 宗派不同,並不會為婚姻 構成不能克服的障礙, 只要他們能夠共同分享 彼此從各自的團體中所 得到的一切,而且互相 學習對方如何以自己的 生活方式忠於基督。」 ——《天主教教理》1634

豁免/實免

在天主教會法典中,「豁 免」是指解除服從某項 教會法律的義務。有權 下達豁免令的只有當地 主教或是教庭。





「不可讓太陽在 你們含怒時西 落, 也不可給魔鬼留有 餘地。

——弗四26~27



99 「但是,已婚及再 婚者仍屬於教會,教會 要以特別的關懷陪伴他 們,鼓勵他們透過正常 地參與彌撒,盡可能圓 滿地活出基督徒生活。 雖然他們不能領聖體, 但是可以聆聽天主聖 言、朝拜聖體、祈禱、參 與團體的生活,與司鐸 或神師做真誠的談話, 獻身仁愛生活、補贖工 作、投入他們子女的教 育。」(29)

— 教宗本篤十六世,《愛 的聖事》勸諭



268 天主教信友可以和信仰其他宗教的人結婚 嗎?

對天主教信友來說,淮入婚姻,和一個屬於另一→信 仰的人度婚姻生活,對他們的信仰和將來會有的子 女,都可能造成困難。教會基於她的責任,對於不同 信仰的婚姻會加以阻欄。因此,只有在婚前取得這項 阻礙的→豁免,才可有效締結婚約。同時,這婚姻不 是聖事性的。(教理1633-1637)

269 要是夫妻之間爭吵不休,可以離婚嗎?

教會對人信守承諾、保持終身守信的能力,有著無比 **尊敬。她極看重人所說的話。當然,每對婚姻都有可** 能陷入危機。一起溝涌、一起祈禱、有時也包括做心 理諮商,都有可能走出危機。畢竟,要記得這婚姻聖 事的結合中,始終有第三位——基督——的存在,這 會使我們一再重拾信心。對於無法再忍受這婚姻, 甚 至遭遇身體或精神暴力的那一方而言,他們可以分 開。這被稱為「終止同居生活」,並且應告知教會。在 這些情況下,即便共同生活已不再,婚姻仍舊有效。 〔教理1629,1649〕

的確,有時婚姻中的危機,可能在起初夫妻一方或雙 方在不適合的狀況下結婚,或是並沒有直正完全同 意婚約而造成的。此時婚姻就教會法的角度來看, 是無效的。透過教區法庭,可以提出婚姻無效的審 理。 → 424



270 教會對那些離婚以及再婚的人,有何看法?

教會效法耶穌的榜樣,以愛接納他們。不過,那些在教會內結婚但又離婚,且在配偶在世時再次結婚的人,顯然違背了耶穌對婚姻「不可拆散」的明確命令。教會不能取消這項命令。這種對忠實的否定,和→聖體聖事相違,因為這聖事正是教會為天主之愛那永不改變的特質,所行的紀念。所以,那些再婚者不可以→領聖體,因為他們的生活與此自相矛盾。

〔教理1665,2384〕

教會並未將各個案例的複雜情況混為一談,相反地,教宗本篤十六世談到這「痛苦的情況」,並要求教會牧者「謹慎小心地辨別不同的情況,為能提供給處在問題中的信友適當的靈修指導」(《愛的聖事》宗徒勸論,29)。

271 稱家庭為「小型教會」的意思是什麼?

教會的本質是什麼,家庭就是什麼:即作為人類的團聚情誼中,天主之愛的肖像。只是前者的規模較大,後者的規模較小。的確,每對婚姻都藉著向他人開放、向天主所給的子女開放、彼此接納、殷勤待人,而得以圓滿。〔教理1655-1657〕

在初期教會,旁人看待這些基督徒的「新生活」,沒有什麼比他們的「家庭教會」更令人驚奇了。有的人「全家都信了主,還有許多……人……相信,也領了洗」(宗十八8)。在沒有信仰的茫茫人海裡,這些活信仰的小島一一建立,成了祈禱、相互分享、和熱情待客的地方。→羅馬、格林多、安提約基雅,這些古代著名的城市,旋即散布了這些家庭教會,猶如燈光點點。即使到今天,基督臨在的這些家庭,仍是更新我們社會的酵母。→ 368

「沒有一個人在 這世界上是沒有一個家 庭的:教會為每一個人 是家,是家庭,特別是為 那些『勞苦而負重擔的 人』。」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005),《家庭團 體》勸諭

「如果想使某人 成為基督徒,讓他來你 家中住一年吧!」 ——聖金口·若筌 (349/350-407)



「我喜歡,因為 有人向我説:『我 們要進入上主的聖殿!』 耶路撒冷!我們的雙足, 已經站立在你的門口。」 ──詠一二二1~2

「你們要節制, 要醒寤,因為, 你們的仇敵魔鬼,如同 咆哮的獅子巡游,尋找 可吞食的人;應以堅固 的信德抵抗牠。」

——伯前五8~9

# 驅磨

(EXORCISM, 出自希臘 文exokismós=晦出) 保護人免於邪惡,或使 人脱離邪惡控制的祈禱 儀式。

「民間熱心敬禮 是我們的長處之一,因 為它包含了各種深植人 心的祈禱。這些祈禱,甚 至能感動那些多少已與 教會生活脱節的人, 還有 不太認識信仰的人。只要 我們『點明』這些行動的 意義,將這傳統加以『淨 化』,它就能成為今日教 會生活的一部分。」

--教宗本篤十六世 2007年2月22日

#### ❤ 第四章 ❤ 其他禮儀慶曲

272 什麼是「聖儀」(sacramentals)?

聖儀就是神聖的標記或行動,能帶來天主的降福。

(教理1667-1672,1677-1678)

聖儀的例子包括聖水、祝聖鳴鐘或管風琴、在聖樂 修主保日祝福喉嚨,在聖灰星期三領聖灰、聖枝主日 的聖枝遊行、復活蠟、在榮福童貞瑪利亞肉身升天 的節日祈求豐收等等。

# 273 教會還有在做驅魔儀式嗎?

在每次的洗禮中,都有一個簡單的,所謂的→「驅魔 禮」,就是使領洗者離開魔鬼、堅定地對抗耶穌已戰 勝的「首領和權勢」的祈禱。至於正式的驅魔儀式, 則是奉耶穌的權威和祂的能力所做的祈禱,好使已 領洗的基督徒能脫離魔鬼的權勢和影響;除非經過 極為嚴密的調查,否則教會很少這麼做。

#### 〔教理1673〕

好萊塢影片裡描述的「驅魔」,和耶穌與教會的真實 情況,泰半相去甚遠。福音書中多次敘述耶穌驅逐了 魔鬼。祂的能力勝過邪惡的首領與權勢,並能將人從 其中救出。耶穌給了宗徒們「制伏邪魔的權柄,可以 驅逐邪魔,醫治各種病症,各種疾苦」(瑪十1)。今 天,教會也是一樣,若有人要求,受認可的→司鐸就 會為他行驅魔的祈禱。不過,首先要排除本質上是心 理問題的可能性(這可以由心理學家來判定)。驅魔 處理的是電性上受的誘惑與壓迫,使人脫離邪惡者 的力量。 → 90-91





# 274 所謂的「民間熱心敬禮」有多重要呢?

民間熱心敬禮,透過恭敬→聖髑、遊行、朝聖與其他敬禮活動,是使信仰扎根於文化中的重要途徑。只要是屬於教會、在教會之內,並指向基督,不要懷有以善功「賺取」天國而忽略天主恩寵的想法,則敬禮都是好的。〔教理1674-1676〕

#### 275 教會允許恭敬聖髑嗎?

恭敬聖髑是自然的人性需求,是對所敬禮的聖人,表達敬意和尊重的方式。教友在這些全然自我奉獻於天主的人身上,讚頌天主的化工,才是敬禮聖人→聖 觸恰當的方式。(教理1674)

#### 276 朝聖的目的是什麼?

踏上朝聖之途的人,「以行腳祈禱」,用全身來感覺他的整個生命,都是朝向天主的一個長途旅行。

#### 〔教理1674〕

古代以色列人會前往耶路撒冷的聖殿朝聖。基督徒也沿襲這個傳統。之後,尤其在中古世紀,逐漸發展為定期前往朝聖地(尤指到耶路撒冷、宗徒在羅馬的墳墓和聖地牙哥,德孔波斯特拉)的朝聖運動。通常人們會去朝聖,是為了做補贖,有時則是受了一種錯誤觀念的影響:人必須折磨、懲罰自身,才能在天主面前成義,而踏上了朝聖之旅。今天,朝聖又特

#### 聖髑

(RELICS,來自拉丁文 relictum=遺物)

是指聖人們遺體的一部 分,或是其他聖人生前 用過的物品。

「教會毫不動搖 地在她的旅途上前行, 由世俗的各種迫害,走 向天主的安慰。」 ——聖奧斯定(354-430)



一 「天主的道路,就是祂自己親自走過,而今我們也要跟祂同走的路。」

---潘霍華(1906-1945)

「主的十字架擁抱世界,祂的『十字苦路』 (Via Crucis)横跨洲際與時代。拜苦路時,我們不僅是觀看者,我們也在其中參與,尋找自己的位置:我們在哪裡?」

---教宗本篤十六世

ララ 〈你的十字架〉

「永恆的天主因著祂的 上智,已從永遠就預兒 十字架,如今祂送給你心 禮物,取自祂內心 最深處的禮物。祂現在 所給經用祂全知的眼 一,用祂神聖的理 智思者過,用祂明智的公

義檢驗過,用祂愛的懷

抱加以温暖,並用祂的 雙手秤過,好使它為你

是天主全然仁慈之爱的

2006年4月14日

別興盛起來。人們在這些充滿聖恩的地點,尋求來 自其中的平靜與力量。他們厭倦了孤單,想要走出刻 板的生活模式,拋開包袱,開始走向天主。

# 277 什麼是苦路?

在十四處每一地點藉著祈禱與默想,來跟隨耶穌走 祂的十字苦路,是教會非常古老的敬禮,特別在四旬 期和→聖週時舉行。〔教理1674-1675〕

十四處苦路如下:





第一處 耶穌被判死刑

第二處 耶穌背起十字架



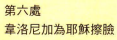
第三處 耶穌第一次跌倒

第四處 耶穌遇見哀傷的母親





第五處 西滿幫助耶穌背十字架



饋贈。」 ——聖方濟·沙雷 (1567-1622)

「我們並不因死 亡而彼此分離,因為我 們都在同一條道路上奔

跑,也會在同一個地方

- 得撒洛尼的西默盎 (Simeon of Thessalonica,卒 於1429年,神學家與神祕

相聚。」



第七處 耶穌第二次跌倒



第八處 耶穌安慰耶路撒冷婦女



第九處 耶穌第三次跌倒



第十處 耶穌被剝掉衣服



第十一處 耶穌被釘十字架



第十二處 耶穌死在十字架上



第十三處 耶穌被卸下



第十四處 耶穌被埋葬

# 278 基督徒殯葬禮儀的意義何在?

基督徒的殯葬禮儀,是基督徒團體為死者的益處而 行的儀式。它表達生者的哀思,但同時也常具有逾越 的特色。終極說來,我們在基督內死亡,是為了與祂 一同慶祝那復活的盛宴。〔教理1686-1690〕





# 我們如何在 基督內生活?



人活在此世的意義、應當如何行動, 以及天主聖神的幫助 162

人的位格的尊嚴 162

人類團體 180

教會 190

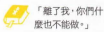
十誡 192

你應全心、全靈、 全意愛上主,你的天主 193 你應愛近人如你自己 202



160

161



——若十五5

#### 99

「毋須憂慮,毋須害怕, 萬事都要過去, 天主卻永恆不變, 耐心等待, 就是一切, 那擁有天主的, 什麼也不缺, 只要女大德蘭 (1515-1582)

「天主於是照自 己的肖像造了人, 就是照天主的肖像造了 人。」

——創一27

,一旦沒有了天 主,世上男女並不的,他 們會失去神性的尊嚴, 他們的面容會失去,他的 光輝。到最後,他的 光輝。到最後,他的 不過是隨機進化的 物,不是被利用,就是被 然用。我們這時 實了這一 點,正向我們證實了這一 點。」

——教宗本篤十六世 2005年8月15日

#### ◆第一部◆

# 人活在此世的意義、應當如何行動, 以及天主聖神的幫助

**279** 為什麼我們需要信仰,還有聖事,來度一個善善的、正直的生活?

如果我們只靠自己的力量,想要為善恐怕不容易。透過信德,我們了解到自己是天主的子女,天主會使我們堅強。當天主給我們祂的力量時,我們稱之為「恩寵」。這尤其發生在我們稱為→聖事的那些神聖記號中。天主給了我們這能力,讓我們想要為善的心意真能付諸行動。〔教理1691-1695〕

天主見我們陷於困苦之境,祂就藉祂的聖子耶穌基督,「由黑暗的權勢下救出了我們」(哥一13)。祂給了我們一個重新開始的機會,與祂友好,並走上愛的道路。→ 172-178

# ◆ <sup>第一章</sup> ◆ 人的位格的尊嚴

280 基督徒如何解釋人的尊嚴?

每一個人從他在母胎中孕育的那一剎那,就有不可動搖的尊嚴,因為天主自永恆就使他存在、愛他、造他、拯救他,為他預定了永遠的幸福。〔教理1699-1715〕

如果人的尊嚴,只是建立在個人的成就之上,那麼那些弱小的、患病的、無助的人,就毫無尊嚴。基督徒相信人的尊嚴,首先來自天主對我們的尊重。祂注視每一個人,愛著他,好像這世界僅有他一個。因為天主連人之子當中最小的一個,都加以看顧,所以無論是哪一個人,都有無限的價值,是旁人不可摧毀的。 → 56-65

第一部:人活在此世的意義、應當如何行動,以及天主聖神的幫助 第一章:人的位格的尊嚴







字 「天主希望我們幸福。但是我們希望的根源在何處呢?就在與 天主的共融之中,而祂 住在每個人的靈魂深 處。」

— 羅哲修士 (1915-2005)

「幸福不在我們自身之內,但是也不在 我們之外。幸福單單在 天主內,若是我們找著 祂,幸福就無所不在。」 ——巴斯應(1623-1662)

# 281 我們為什麼渴望幸福?

天主在我們的心中,安置了對幸福的無限渴望,這渴 望唯有天主才能滿足,其他事物無法取代。一切俗世 的滿足,都只是那永恆幸福的預嘗。在那背後,遠遠 超越一切的天主,才是我們該追尋的。

〔教理1718-1719,1725〕 → 1-3

282 聖經有提到如何才能達到幸福嗎?

我們若相信耶穌所說的真福,就能幸福地生活。

(教理1716-1717)

福音為所有願意走在天主道路上的人保證了幸福。 特別在真福八端中(瑪五3~12),耶穌具體地告訴 我們,永恆的福樂(→祝福)在於我們要跟隨祂的榜 樣,並以純潔的心尋求和平。

164

165

# 283 什麼是真福八端?

神貧的人是有福的,因為天國是他們的。 哀慟的人是有福的,因為他們要受安慰。 溫良的人是有福的,因為他們要承受土地。 饑渴慕義的人是有福的,因為他們要得飽飫。 憐憫人的人是有福的,因為他們要受憐憫。 心裡潔淨的人是有福的,因為他們要看見天主。 締造和平的人是有福的,因為他們要看見天主。 締造和平的人是有福的,因為他們要稱為天主的子女。 為義而受迫害的人是有福的,因為天國是他們的。 幾時人為了我而辱罵迫害你們,捏造一切壞話毀謗你們,你們是有福的。你們歡喜踴躍吧!因為你們在天 上的賞報是豐富的,因為在你們以前的先知,人也曾 這樣迫害過他們。(瑪五3~12)

# 284 為什麼真福八端這麼重要?

那些渴慕天國的人<sup>1</sup> 會看看耶穌如何排出祂生活的優先順序: 那就是真福八端。

〔教理1716-1717,1725-1726〕

自亞巴郎起,天主就對祂的子民作出承諾。耶穌重提這些許諾,將之延伸到天國,並且以此作為祂自己生命的方針:天主子成了貧窮的,好分享我們的貧窮;祂「與喜樂的一同喜樂,與哭泣的一同哭泣」(羅十二15);祂絕不使用暴力,連另一面也轉給人(瑪五39);祂富於仁慈、締造和平、好讓我們看清通往天國的真道路。

「因為只有祂是 值得跟隨的道路, 值得點燃的光明, 值得活出的生命, 那值得愛的愛。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)



ラー 「願意天主所願意的・無論何時何地・都 毫無保留・這就是內心 完全ので

——費奈隆 (François Fénelon, 1651-1715)



99 「人是如此不凡, 以至於世上沒有任何 事能令他滿足。只有當 他轉向天主,他才能滿 足。」

――聖若翰·衛雅 (1786-1859)

「只有那創造了人的,能使人幸福。」
 一型與斯定(354-430)

「我們要看見祂 實在怎樣。」 ——若壹三2

>> 「自由意味的是自制。」

——拉高爾代

(Dominique Lacordaire, 1802-1861, 著名道明會佈 道家)

——教宗本篤十六世 2005年12月8日

# 285 什麼是永生的真福?

永生的真福就是看見天主,被導入祂永遠的福樂。

〔教理1720-1724,1729〕

在天主聖父、聖子和聖神內,有無止境的生命、喜樂和共融。對我們人來說,被導入其中,是難以想像的、無限的幸福。這份幸福純粹是天主恩寵的禮物,我們人不可能為自己帶來這樣的幸福,也不可能完全了解這份幸福的無與倫比。天主希望我們選擇這份幸福;我們應當自由地選擇天主,愛祂勝過一切,行善並盡力避免為惡。 > 52,156-158

286 什麼是自由?它的目的是什麼?

自由是天主所給予的能力,好使我們能出於自願地行動;一個自由的人,行動不受他人所影響。

〔教理1730-1733,1743-1744〕

天主創造我們做自由的人,給了我們自由,好讓我們 全心向善,更確切地說,是朝向最大的善——也就 是天主。我們愈是為善,就愈自由。 → 51

287 可是,「自由」不是也有選擇惡的可能?

惡只是表面上看起來值得爭取,選擇惡也只是表面上看來讓我們自由。惡不能使我們幸福,反而使我們失掉真正好的一切;它使我們陷入徒勞,最後完全毀掉我們的自由。(教理1730-1733,1743-1744)

在成癮症當中我們就可以看到:人出賣他的自由,去做一件他自以為對他好的事。實際上,他成了奴隸。當人能夠不斷對善說「是」的時候,當他沒有因為任何癮症、外力強迫或習慣使然,以至於無法選擇、無法實踐那些對的、善的事的時候,他才是最自由的。選擇向善,就是選擇朝向天主。 > 51

288 人該為他所做的每一件事負責嗎? 人該為他自願而有意識的每一個行為負責。

(教理1734-1737,1745-1746)

當人受到強迫、出於無知、受到藥物或壞習慣的影響時,就無法要他負起(完全的)責任。人愈了解什麼是善和善的行為,就愈遠離罪的奴役(羅六17;格前七22)。天主的本意是,自由的人(這樣就能夠)為自己、為他們的環境、為整個世界負責。不過,天主仁慈的愛,也是全部為了那些不自由的人;祂每一天都給予他們獲得自由的機會。



**289** 要是人選擇為惡,我們還是允許他行使自由 意志嗎?

對一個人來說,能運用他的自由,是基於人性尊嚴的 基本權利。只有在行使個人自由對人類尊嚴和他人的 自由造成傷害時,才能對此加以限制。

〔教理1738,1740〕

要是沒有選擇(甚至是錯誤選擇)的自由,就根本不叫自由。若是不尊重人的自由,這會動搖他的尊嚴。 國家最主要的任務之一,就是保護公民的各種自由 (宗教、集會、結社的自由,言論自由,選擇職業的 自由等等)。公民的自由,也包括了對彼此自由的限 制。 「善人即使做了奴隸,他仍是自由的;惡人即使身為國王,他仍只是個奴隸。」

——聖奥斯定(354-430)

**>>** 「當你為自己的行動完全負責之時,朝向目標的路途就此展開。」 ——但T

(Dante Alighieri, 1265-1321,義大利詩人, 《神曲》作者)

——教宗本篤十六世 2005年12月22日





「其實你們所領 受的聖神,並非 使你們作奴隸,以致仍 舊恐懼;而是使你們作 義子。因此,我們呼號; 『阿爸,父呀!』聖神 親自和我們的心神一同 作證:我們是天主的子 女。」

——羅八15~16

#### 290 天主如何幫助我們作自由的人?

基督希望我們「獲得自由」(見迦五1),能以兄弟之情彼此友愛。因此祂派來聖神,使我們自由而獨立於世俗的權勢,堅強我們度愛與負責的生活。

#### (教理1739-1742,1748)

我們愈是犯罪,就愈自私,愈不能自由成長。同時, 犯罪也讓我們更缺乏能力行善和實踐愛德。那來到 我們心中的聖神,給我們一顆愛主愛人的心,在聖 神的助佑之下,我們得以進入內在的自由,向愛敞開 心胸,成為愛與善更好的工具。 > 120,310-311

# 291 人怎麼分辨他的行為是善或惡?

人有能力辨別行為的善惡,因為他具有理智和良心, 使他能做出是非分明的決定。

#### (教理1749-1754,1757-1758)

下面幾個原則使我們更能分辨行為的善惡:(1) 光是 具有善意還不夠,我的行動必須是善的。搶劫銀行 不管怎樣都不對,就算我是懷著善意,想要把錢分 給窮人才犯下罪行也一樣。(2) 即使我做的真的是善 事,但卻懷著不良的意向,整個行動仍然是惡的。如 果我陪一位老婦人走回家,幫她整理家裡,這是好 事。但如果我做這些,是計畫之後要闖入屋子裡,那 麼整個行動就是惡的了。(3)人所處的「環境」可能減 輕他該負的責任,但是行動的善惡本質不因此而改 變。即使母親之前對孩子缺乏愛心,毆打母親仍是 不對的。 → 295-297

292 我們可以為了得到善的結果來行惡嗎?

不行。我們絕不能為了得到某些善的結果,刻意為惡 或容忍惡行。不過,有時為避免更大的惡,但沒有其 他辦法,只好容忍較小的惡。

(教理1755-1756,1759-1761)

(教理1762-1766,1771-1772)

目的並不能使手段正當化。為了想鞏固婚姻而搞外 遇,當然不對。同理,就算使用胚胎做幹細胞研究, 能為醫學作出突破性的進展,仍是不對的。為了「幫 助,被強暴的受害者而進行墮胎,也是不對的。

293 為什麼天主給了我們「情慾(情緒)」? 具有情慾,使我們能透過強烈的情緒和不同的感覺, 受善和正確的事所吸引,厭惡邪惡與不好的事。

天主造人,使他有愛有恨,會渴望也會厭惡,會受吸 引也會感到恐懼,會充滿喜樂、悲傷或情怒。在他內 心深處,人總是愛慕善而痛恨惡——至少是他以為 的惡。

「在基督宗教 傳統中,良心(conscientia)的意思是『具 有知識』,就是説,我們 狺倜存有,向存有本身, 也就是天主,開放自己, 聆聽祂的聲音……我們 不僅能在存有深處,聽 見這一刻的需要,物質 方面的需要, 環能聽見 浩物主自己的磬音,由此 分辨什麼是善,什麼是 惡。」

一教宗本篤十六世 2007年7月24日

「良心是人最祕 密的中樞、聖所。在此, 人獨自與天主會晤,並 聽到祂的聲音。」

- 梵二《牧職憲章》

「如果人真的願 意行善,他就該盡一切 力量為善,甚至為這善 而受苦。」

一 祁克果 (1813-1855)



三 京有全然不參雜 惡的善,但卻沒有完全 缺乏善的惡。」

——聖道茂(1225-1274)

) 「德行是人以全副情慾來行動,惡習是被情慾捆綁而無法不做。」

——聖奧斯定(354-430)

99 「任何違背良心 的行動·就是罪。」 ——聖道茂(1225-1274)

99 「暴力迫害他人的良心,是嚴重地傷害了他們,使他們的自尊遭受極度痛苦的打擊。可以說,比殺了他們還糟。」

——真福若望廿三世 (1881-1963,是召開梵蒂岡 第二次大公會議的教宗) 294 如果人內心感到強烈的情慾,他算是罪人 嗎?

不,情慾該是非常寶貴的。它們的作用在於引領、加強人去行善;只有當它們被扭曲的時候,才會導致惡。(教理1767-1770,1773-1775)

被導向善的情慾,就成為德行(virtues)。它們會成為一個生命為愛和正義奮鬥的動力。但是被情慾衝昏了頭的人,會失去自由,被引向惡,我們稱之為惡習(vice)。 396

295 什麼是良心?

良心是人內在的聲音,推動他無論如何都要行善,並 且盡力避免為惡。同時它也是人分辨事物的能力。在 良心內,天主向人說話。〔教理1776-1779〕

良心被比作內在的聲音,天主在此顯示出自己。在良心之內,天主是如此顯而易見。當我們說「這讓我良心不安」的時候,就等於基督徒說:「在造物主面前我可不能這麼做!」有許多人為了忠於自己的良心,被監禁甚至處死。 → 120,290-292,312,333

296 可以強迫別人違背他的良心而行動嗎?

只要所作所為不損及→公益,沒有人該被迫違背自己的良心。(教理1780-1782,1798)

所有不理會個人良心、忽視它甚至逼迫它的人,就是冒犯了人的尊嚴。除了能夠辨別善惡、作出個人選擇的這份禮物,幾乎沒有任何事教人更像個「人」——就算用客觀眼光來看,是錯誤的選擇,也是一樣。除非人的良心培養不當,否則這個內在的聲音,應當大致與天主眼中明智、正義和良善的事物相符。



# 297 人可以培養自己的良心嗎?

是的,事實上,人就該這麼做。每個人生來都有包含 理智的良心,但良心有可能受誤導、變得麻木。所以 應當培養良心,使它漸漸能準確地發出正直之聲。

#### (教理1783-1788,1799-1800)

良心的第一所學校就是自我反省。我們會傾向作出 對自己有利的判斷。良心的第二所學校,就是留意他 人的善行。正確地培養良心,能使人自由去做那明 確地辨別為善的事,藉聖神與聖經的幫助,教會在 漫長的歷史中,對於正確的行動已經累積了豐富的 知識;她其中一部分使命,就是指導人們,給他們方 向。 → 344

「一日……我們違 背了良心的聲音,而感 到必須負責、感到羞愧、 感到害怕的時候, 這就 説明了『那一位』確實存 在,我們必須對祂負責, 在祂面前我們感到羞 愧,是祂的要求令我們 畏懼。」

——真福若望·亨利·紐曼 (1801-1890)



「一切在邏輯上 與道德有關的,最終都 是出自神學,絕不是出自 俗世性的推論。」

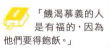
一霍克海默

(Max Horkheimer 1895-1973, 德國哲學家與社 會學家)



「別怕你的生命 終有盡頭,而要怕它總 沒有真的開始。」

——真福若望·亨利·紐曼 (1801-1890)



---瑪五6

298 如果良心正直卻做出錯誤行動的人,在天主 眼中有罪嗎?

沒有。如果有人徹底省察自身,而得到某個結論,他 就該順從這個內在的聲音,即使有做錯的危險。

(教理1790-1794,1801-1802)

只要我們對自己良心的培養沒有疏忽的話,天主不 會因為良心做出錯誤的判斷所造成的客觀損失,來 青怪我們。再怎麽說人應遵從自己的良心,不過我 們也該記住,不少人為了他們錯以為良心的聲音,欺 騙、謀殺、折磨、背叛了他人。

299 什麼是「德行」?

德行是一種內在的傾向,正向的習慣,為善而服務的 執切情感。〔教理1803,1833〕

「所以你們應當是成全的,如同你們的天父是成全 的一樣」(瑪万48)。就是說,在走向天主的路上,我 們應當有所改變。靠人的能力,我們有時可以,有時 不行。藉天主的恩寵,祂支持著人性的德行(human virtues),但遠不止於此,祂還要給我們所謂超性的 德行(supernatural virtues → 305),幫助我們更接 近祂, 更安穩地生活在祂的光明中。 → 293-294

300 為什麼應該努力培養自己的品格?

我們應當盡力培養自己的品格,好能自由地、喜樂地、 從容地為善。首先,堅定地信仰天主,會幫助我們做 到這一點;此外,還要修鍊德行,就是藉天主的幫助, 在我們內心培養出堅定的性情,不受扭曲的情慾左 右,將我們理智與意志的能力,不斷導引至善的方面。 (教理1804-1805,1810-1811,1834,1839)

最主要的德行有:智德、義德、勇德、節德。這些被 稱作「四樞德」(cardinal virtues,出自拉丁文cardo= 樞紐,更確切地說cardinalis=首要的)。

# 301 人如何能變得明智?

人要學習分辨什麼是必要的,什麼是不必要的;要訂立正確的目標,並且選擇最恰當的方法去完成,才能 變得明智。〔教理1806,1835〕

智德導引著所有其他的德行,因為它是認清何者正確的能力。畢竟,若是想要度一個善的生活,人該先知道什麼是「善」,並明認它的價值。就好像福音中「找到一顆寶貴的珍珠,就去,賣掉他所有的一切,買了它」(瑪十三46)的那個商人一樣。唯有明智的人,才會運用義德、勇德和節德來行善。

# 302 人怎樣能正義地行事?

隨時設法將天主和近人應享的一切給予他們,這就 是正義的表現。〔教理1807,1836〕

正義的指導原則就是「得所應得」。有身心障礙的孩子,和資賦優異的孩子,應該鼓勵他們在不同的方面發展,使他們各自發揮自己的潛力。正義就是要求公平,期待人們都能獲得他們應享有的一份。我們也必須讓正義來支配我們與天主的關係,就是給天主所當享的:我們的愛與朝拜。

— 聖奧斯定(354-430)

99 「明智就是擁有兩隻眼,一隻用來預見人所必須去做的,另一隻則在事後檢驗他已做的一切。」

——聖依納爵·羅耀拉 (1491-1556)

, 「沒有仁慈的正 義缺乏愛,缺乏正義的 仁慈則陷於墮落。」

一博德爾施文格

(Friedrich von Bodelschwingh, 1831-1910,路德派神學家,白 冷醫院的創始人)



「務要宣講真道,不論順境逆境,總要堅持不變。」 一第後四2

99 「對於英勇之士,順境逆境猶如他的左膀右臂,兩邊都運用自如。」

---聖女嘉琳

(St. Catherine of Siena, 1347-1380)

「的確,天主救眾人的恩寵已經出現,教導我們棄絕不虔敬的生活,和世俗的貪慾,有節制,公正地、虔敬地在今世生活。」

「現今存在的, 有信、望、愛這 三樣,但其中最大的是

——格前十三13

愛。」

# 303 擁有勇德是指什麼?

實踐勇德的人,一旦認清何者為善,就投身於善,堅忍不屈,就算必須有所犧牲,甚至不惜捨棄性命,也在所不惜。〔教理1808,1837〕 → 295

304 為什麼節制是一種德行?

節制是一種德行,因為毫無節制的行為,對生活的各方面帶來的都是毀滅性的力量。〔教理1809,1838〕

沒有節制的人,全憑衝動行事,他放縱的慾望不僅冒犯他人,也傷害自己。在→新約中,「適中」(sobriety)和「慎重」(discretion)等字,指的都是節制的表現。

(編註:參見弟後-7(discretion),羅十二3(sober)。)



# 305 三超德是指什麼?

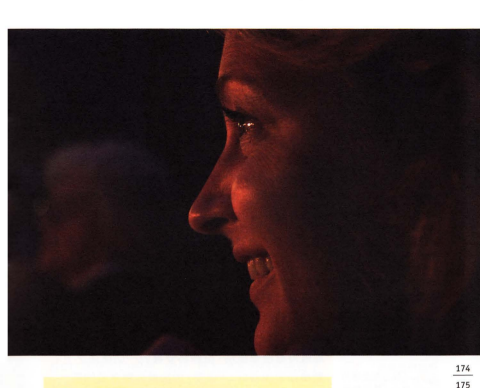
三超德就是信德、望德、愛德·它們被稱為「超性的」, 因為它們根源於天主,直接與祂相連,對我們人而言,是能夠直接觸及天主的方式。

(教理1812-1813,1840)

306 為什麼信、望、愛算是德行呢?

信、望、愛,都是真實的力量——當然,是天主所賜的——使人藉天主的恩寵,成長茁壯,好能得到那「豐富的生命」(若十10)。

〔教理1812-1813,1840-1841〕



#### 307 什麽是信德?

信德是一股力量,藉著它,我們能對天主表示同意, 承認祂的真理,願意將個人奉獻於祂。

〔教理1814-1816,1842〕

信德是天主創造的,通向真理(也就是天主自己)的 途徑。因為耶穌就是「道路、真理和生命」(若十四 6),這信德不僅僅是對平常事物的某種態度或「自 信」而已。一方面,信德有著固定的內涵,也就是教 會在→〈信經〉(=表明信仰)中所官認的,她有責任 捍衛這些信條。所有願接受信德恩賜的人,就是說, 所有願意相信的人,都該承認這歷經不同世代、不同 文化,而依然保存下來的信仰。另一方面,信德也包 含心靈與理智對天主的信賴,以人的全副感情投入 的一個關係。因為只有透過愛德、實際的愛的行動( 參見迦五6),信德才能發揮作用。人是否真的相信 那愛的天主,不是展現在他鄭重的告白中,而是展現 在他愛德的行為上。



「那説『我認識 祂』,而不遵守 祂命令的,是撒謊的人, 在他內沒有直理。, -若壹二4

「凡在人前承認 我的,我在我天 上的父前也必承認他。」 -瑪十32



「(最終的)光榮就是,在天主眼中是好的,蒙祂悦納、答覆、承認、歡迎你進入一切的中心。我們終生在敲的那一扇門,終於開啟。」——魯赫師(1898-1963)

「同時,聖神也 扶助我們的軟弱,因為我們不知道我 們如何祈求才對,而聖神卻親自以無可言喻的 嘆息,代我們轉求。」

——羅八26

「我若有全備的信心,甚至能移山,但我若沒有愛,我什麼也不算。」

——格前十三2

「天主是愛,那 存留在愛內的, 就存留在天主內,天主 也存留在他內。」

——若壹四16

「最重要的一刻,就是當下;最重要的人,就是此時你面前坐著的這一位;最要緊的工作,就是愛。」

——艾克哈

(約1260-1328)

# 308 什麼是望德?

望德是一股力量,使我們堅定、持續地渴望我們生於此世的目的:就是讚頌上主並事奉祂;渴望那只有在天主內才能滿足的,我們真正的幸福;渴望我們最終的歸宿——天主。(教理1817-1821,1843)

望德就是我們雖然尚未親眼見到,但依然信賴上主在創造中、在先知、特別是耶穌基督內,向我們許諾的一切。天主的聖神被賜給了我們,使我們能耐心等候真理。 → 1-3

# 309 什麼是愛德?

愛德是一股力量,使先被天主所愛的我們,能夠將自己奉獻於天主,好與祂合而為一,並為了祂的緣故,接納我們的近人,如同我們無條件地、真誠地接納自己一樣。〔教理1822-1829,1844〕

耶穌沒有捨棄律法,但祂將愛置於一切律法之上。 聖奧斯定說得好:「去愛,然後做你願意做的吧。」 聽來雖容易,但實行起來可不簡單。因此愛德(愛) 是最大的德行,它是激發所有其他德行的動力,使 它們充滿神聖的生命。

# 310 聖神七恩是什麼?

聖神七恩是上智、聰敏、超見、剛毅,明達、孝愛和敬 畏上主。聖神「賦予」基督徒這些恩賜,也就是說,祂 賜給他們特殊的能力,使他們超越天生的性情,成為 天主在這世上特別的工具。

〔教理1830-1831,1845〕

保祿的一篇書信中提過:「這人從聖神蒙受了智慧的言語,另一人卻由同一聖神蒙受了知識的言語;有人在同一聖神內蒙受了信心,另有人在同一聖神內卻蒙受了治病的奇恩;有的能行奇蹟,有的能說先知話,有的能辨別神恩,有的能說各種語言,有的能解釋語言」(格前十二8~10)。 → 113-120

176

# 311 聖神的果實是什麼?

→聖神的果實是仁愛、喜樂、平安、忍耐、容忍、良善、厚道、溫和、忠信、端莊、節制、貞潔(參閱迦五22 ~23)。〔教理1832〕

→聖神的果實使世人看見,那些成為天主義子、由祂 所帶領、完全受祂塑造的人,是什麼模樣。聖神的果 實顯示天主真正參與了基督徒的生命。 → 120

312 人怎麼知道自己犯了罪?

透過良心對自我的譴責,驅使他承認自己得罪了天主,人知道自己犯了罪。〔教理1797,1848〕

→ 229·295-298

313 為什麼罪人必須轉向天主,祈求祂的寬恕? 所有的罪都毀壞、模糊或是否認善;但是,天主是全善的,祂是善的根源。因此,所有的罪也都是違背了 天主,需要與祂有所聯繫,才能修補。

〔教理1847〕 → 224-239

# 314 我們怎麼知道天主是仁慈的?

在聖經許多段落中,天主都顯示了祂的仁慈,尤其是在慈父的比喻(路十五)中,提到出來迎接回頭浪子的父親,父親無條件地接納他,還以喜樂的宴會,慶祝他的歸來與他們的和好。(教理1846,1870)

在→舊約中,天主已藉著厄則克耳先知說:「我絕不喜歡惡人喪亡,但卻喜歡惡人歸正,離開邪道,好能生存」(則卅三12)。耶穌受派遣,「是為了以色列家失迷的羊」(瑪十五24),祂知道「不是健康的人需要醫生,而是有病的人」(瑪九12)。因此,祂與稅吏和罪人同桌吃飯;在祂人世生命的盡頭,說明自己的死亡,乃是天主仁慈之愛採取了主動:「這是我的血,新約的血,為大眾傾流,以赦免罪過」(瑪廿六28)。

「我實實在在告訴你們:凡信我的,我所做的事業,他也要做,並且還要做比這還大的事業,因為我往父那裡去。」

——若十四12

了從你因基督而來的喜樂中·汲取力量。 保持快樂和平安。接受祂 給你的一切。要樂於獻 出祂所取走的。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997),對同工的 勉勵

「如果我們說我 們沒有罪過,就 是欺騙自己,真理也不 在我們內。」

——若壹一8

「但若我們明認 我們的罪過,天 主既是忠信正義的,必 赦免我們的罪過,並洗 淨我們的各種不義。」

F. (1)

——若壹**—**9

>> 「永遠別懷疑天 主的仁慈!」

一聖本篤

(約480-547·西方隱修傳統 始祖)



→ 227 · 524

99 「除了天主的仁慈,再沒有別的能使人懷有希望。」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005)

「縱然我們的心 責備我們,我們 還可以安心,因為天主 比我們的心大,祂原知 道一切。」

——若壹三20

99 「許多人説:『我會 已經作惡多端;天主不知 原諒我的。』這是為天生, 自以為,但度 數濟天主,自以為,但也 的仁慈沒有限度 無限的。沒有什麼比是 疑祂的仁慈,更加冒 我們的好天主了。」

---聖若翰·衛雅 (1786-1859)

99 「只有認真默想 過十字架有多麼沉重的 人,才能理解罪有多麼 嚴重。」

——聖安生 (1033/34-1109) 315 罪首先是什麼?

罪就是人<mark>有意地、自願地以言語、行動或意向,</mark>違背事物由天主愛的眷顧所安排的、真實的秩序。

〔教理1849-1851,1871-1872〕

犯罪不單是違反了某些大家都同意的規定而已。罪是自由地、刻意地違背了天主的愛,忽視祂。終極地說,罪是「自私自愛,竟致輕蔑天主」(聖奧斯定),在極端的例子中,罪惡的受造物宣稱「我要同天主一樣」(參見創三5)。罪不僅使我背負罪咎感,使我受傷害,因著罪的後果毀了自己,同時也毒害、破壞了我居住的世界。當我們接近天主,才會明瞭罪和它的嚴重性。 → 67,224-239

316 怎麼區分嚴重的罪(大罪mortal sins)和較不嚴重的罪(小罪venial sins)?

嚴重的罪毀壞一個人內心愛的神聖力量,沒有這力量,就沒有永生的真福。所以這罪又稱為大罪。大罪使我們與天主決裂,小罪只有損傷了我們和天主的關係。〔教理1852-1864,1874-1875〕

大罪切斷了人與天主的往來。構成大罪的條件,就 是違反某個重要的價值,如相反生命、相反婚姻或 相反天主,並且在完全知情、完全自願的情況下犯了 罪。小罪則是違反較為次要的價值,或者是在不清 楚嚴重性,或不是完全自願的情況下犯的罪。這樣 的罪雖干擾了我們與天主的關係,但沒有切斷它。

317 人要如何從大罪中解脫,重新與天主相連? 要修復因大罪而和天主決裂的關係,天主教友必須 透過告解,與天主和好。〔教理1856〕 → 224-239

178

#### 318 什麽是惡習?

惡習就是使良心減弱、麻木的負面習慣,使人慣於惡 事,培養出犯罪的習慣。〔教理1865-1867〕

人的惡習和七罪宗息息相關:

驕傲(pride)、慳吝(avarice)、嫉妒(envy)、憤 怒(anger)、迷色(lust)、貪饕(gluttony)、懶惰 (sloth,或作acedia, 靈修上的倦惰)。

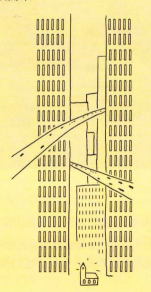
### 319 我們對旁人的罪有責任嗎?

不,我們毋須為旁人的罪負責,除非我們誤導或誘使 他人犯了罪,或是與他人同謀、鼓勵他人犯罪,或是 沒有及時警告或援助他人。〔教理1868〕

320 有所謂「罪惡的結構」這種事嗎?

罪惡的結構只是一種講法。「罪」始終是與個人刻意 地、自願地接受了惡有關。〔教理1869〕

不渦,的確有一些計會的組織和情況,嚴重地違反 天主誡命,因此我們稱之為「罪的結構」——但它也 是由個人的罪過累積而來。



「我才剛弄出一 堆昂貴的灰燼: 我把五 百法郎的紙幣給燒了。 噢,但那比起犯下一個 小罪要好多了。」

- 聖若翰・衛雅 (1786-1859)

「如果在教會內 沒有赦罪,就沒有永生 和永遠得救的希望。讓 我們感謝主, 祂給了祂的 教會如此大禮。」

聖奥斯定(354-430)

「所以, 德行和惡 習都操之在己。因為如 果行為是在於我們,疏 忽也在於我們。我們能 説不,當然也能説是。」

- 亞里斯多德

(Aristotle,公元前382-322, 和柏拉圖齊名,為古代最偉 大的哲學家)



「人在此世的天國,所能擁有最棒的禮物,就是和他共同生活的人們相處愉快。」

——真福艾智德

(Bl. Egidio of Assisi· ?-1262·亞細西聖方濟最親 近的同伴之一)

「如果你不怕只有你墮入地獄,又憑什麼以為只有你會復活起來呢?你想想:兩人同行比單獨一人,要成就的是更大的事。」

——聖十字若望 (1542-1591)

「我們每一個,都 是因天主的一個念頭而 生。我們每一個,都是祂 所願意的,祂所愛的,都 是一定要存在的。」

——教宗本篤十六世就職演説

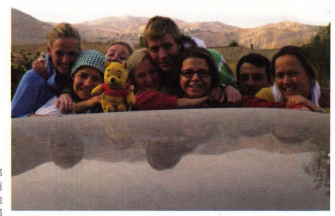
# ◆ 第二章 ◆ 人類團體

321 基督徒可以作極端的個人主義者嗎?

不行,基督徒絕不可能是極端的個人主義者,因為人 受造的本質就是團體性的。

〔教理1877-1880,1890-1891〕

每一個人都有一個父親、一個母親;都受他人的各種幫助,也有義務幫助他人,並為眾人的益處,發揮自己的天賦。再說人是天主的「肖像」,就某些層面而言,人反映出天主,而天主的內在不是「單一」,卻是「三位」(由此才有生命、有愛、有對話、有交流)。最後,愛是所有基督徒的中心誡命;透過愛,我們深刻地彼此相屬,從根本上互相依賴。「你應當愛近人如你自己。」(瑪廿二39)



322 社會和個人,哪一個比較重要? 在天主眼中,每個個體首先是因他身為「人」而重要, 然後才念及他是一個社會性的個體。

180

181

#### 〔教理1881,1892〕

社會永遠不可能比個人重要。人絕不該成為達成某種社會目的的手段。不過,像國家、家庭這種社會組織,是個人所需要的;它們也符合人的本質。

323 人要如何才能融入社會,又能保有自由的自 我發展?

若能遵循「上下輔助原則」(principle of subsidiarity),個人就能在社會自由地發展。

(教理1883-1885,1894)

輔助性原則是→天主教社會訓導建立的原則之一, 其內容是:較高的權威不應該剝奪個人主動努力而 能達到的成就。較大較高的社會組織也不可越俎代 庖,取代次級組織的權責。相反地,只有個人或較小 的組織發現他們無法勝任時,它才該以輔助性(提 供援助)的角色介入。

324 社會是根據哪些原則而建立?

每一個社會都是建立在一個具等級性的價值系統上,這些價值透過愛與正義而實現。

(教理1886-1889,1895-1896)

社會要持續發展,有賴於對價值清楚的定位,這些價值須反映出正義的人際秩序及積極的正義實踐。因此,人絕不能被當作達成某種社會行動目的的手段。每一個社會都需要從不義的結構中持續悔改(皈依)。最終還是要藉著愛,這最大的社會誡命,來達到理想。愛尊重他人。愛要求正義。在不公正的情況中,愛使皈依成為可能。 → 449

325 社會中的權威有何基礎?

每一個社會都依靠一個合法的權威,以確保社會井然有序、具向心力、運作良好,並促進其發展。因為人受天主創造的本質,就是如此,人願意受合法的權威管理統治。〔教理1897-1902,1918-1919,1922〕

天主教社會訓導 /社會原則 (CATHOLIC SOCIAL TEACHING/SOCIAL PRINCIPLES)

指教會對社會生活中各種安排,以及關於個人實現和社會正義的教導。其中四個主要的原則是:人格尊嚴(personhood),公益(the common good),團結互助(solidarity)與上下輔助(subsidiarity)。

「今日的正義,是 昨日的愛德;今日的愛 德,是明日的正義。」 ——真福艾蒂安米歇·吉列 (Bl. Étienne-Michel Gillet· 1758-1792·殉道司鐸)

──教示右呈休你一世 (1920-2005),《百年》通諭



── 「沒有哪個社會, 沒有終極性的權威。」──亞里斯多德 (西元前382-322)

7—切科學和藝術的目的都是善,尤以 眾學科之首——政治科學為然,它的善就是正義,或者可説,公眾的利益。」

— 亞里斯多德 (西元前382-322)

公益

(THE COMMON GOOD)

公益就是由眾人一同分享的善。它包括了「整個生活的條件,容許團體和個人更充分地和更方便地達到完美」。(《牧職憲章》)

「聽天主的命 應勝過聽人的 命。」

---宗五29

當然,社會中的權威絕不該來自於赤裸裸的權力奪取,而應當在法律之下取得正當性。由誰來統治,採用何種形式的政體,則應交付公民的自由意志來決定。教會並不支持特定形式的政體,只說不論何種政體,不能與→公益相違背。

326 何種情況下能正當地行使權威?

權威為→公益服務,並採用正義的方法來達成該目 的時,它的行動就是正當的。

〔教理1903-1904,1921〕

生活在一個國家中的人民,有權利生活在一個「法治國家」之下,即一個具有能約束所有人的規章的政府。但人沒有義務遵守獨斷和不正義的法律,或是相反自然道德律的法令。此時人有權利,甚至在某些情況下還負有責任,加以抗拒。

327 該如何促進公益?

在基本人權受到尊重,人可以自由發展其理智與宗教潛能的地方,→公益也隨之而來。公益包含的就是人能在社會上享有自由、和平與安全。在這全球化的時代,公益也該達到世界性的幅度,並應考慮全人類的權利與責任。〔教理1907-1912,1925,1927〕

要實現→公益,最好將個人的善與社會較小單位(例如家庭)的善置於中心。個人與小的社會單位需要受保障,並讓更為有力的國家機構促進其發展。

328 個人對公益能夠有何貢獻?

→為公益而付出意味的是負起對他人的責任。

〔教理1913-1917,1926〕

公益是每一個人的事。首先是人參與自己特定的環境——家庭、社區、工作場所——並負起責任。再來,實現社會與政治的責任也很重要。負起這種責任的人雖掌有權力,也不免有濫用權力的危險。因

182

183

此,每一位負有某種職責的人,都受召參與一個不斷 皈依的過程,好使自己以持續的正義和愛德,來行 使對他人的責任。

# 329 如何在社會中實現社會正義?

當每個人不可分割的尊嚴受到尊重,當從之延伸而來的權利受到保障與毫無保留的擁護,社會正義就得以實現。這還包括積極參與社會上政治、經濟、文化生活的權利。〔教理1928-1933,1943-1944〕

一切正義的根本,在於尊重人類位格不可分割的尊嚴,「造物主將維護及促進人的尊嚴的職責委託給我們,而為此在歷史中每一時代,任何男女都應嚴格負起責任」(教宗若望保祿二世,《論社會事務關懷》通諭,1987年出版)。人類的權利直接來自於他的尊嚴,沒有任何國家可以廢棄或改變這些權利。踐踏這些權利的國家或威權,就是不正義的統治者,不再具有威信。不過,社會並不是靠法律才達到完美,而是靠著對近人的愛,使每個人都能「將他的近人視為『第二個我』,一無例外」(《牧職憲章》27,1)。

→ 280

# 330 在天主眼中人人平等到什麼程度?

在天主眼中,人人皆平等,因他們有同一的創造者,都按同樣的天主肖像造成而具有理性的靈魂,並且都有同一的救主。(教理1934-1935,1945)

因為所有人在天主眼中都是平等的,所以每一個人都有相同的尊嚴,擁有同等的人權。因此,各種對人的社會、種族、性別、文化或宗教歧視,都是不可接受的不正義。

99 「沒有人可以像加音那樣宣稱,他不必為自己兄弟的命運負責。」 ——教宗若望保祿二世 (1920-2005)

>> 「尊重你對手的 名譽。」

――聖若翰·衛雅 (1786-1859)

「凡你們對我這 些最小兄弟中的 一個所做的,就是對我 做的。」

一瑪廿五40

「在這世上,沒有 任何一人基督不曾為他 受難,現在沒有,以前沒 有,未來也不會有。」 ──853年基耶茲主教會議 (Council of Quierzy)

>> 「對待任何人都 應遵循正義與人情而行 事。」

—— 梵二大公會議《信仰自 由宣言》



了天主說:我已決意人應彼此需要,所有的人都要做我的大使, 把他們從我得來的恩寵 及禮物分贈出去。」

——聖女嘉琳 (1347-1380)

) 「你還沒給出去的,就還不是真的屬於你。」

——魯益師 (1898-1963)

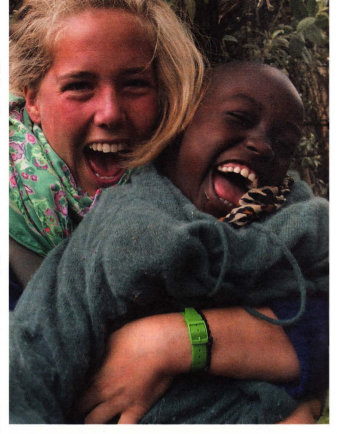
「有兩件內衣的,要分給那沒有的;有食物的,也應照樣做。」

——路三11

9 「造物主已在人的存有上,銘刻了『自然律』,這法律在我們心中,反映著祂對一切受造的計畫,是我們生命的指引和內在標準。」

——教宗本篤十六世

2006年5月27日



# 331 為什麼人類當中總有不正義存在?

所有人都享有同樣的尊嚴,但不是每個人都有同樣的生存環境。如果不正義出自人為,那是違背了福音。但如果是人從天主那裡領受了不同的禮物或天賦,祂是在邀請我們彼此依賴:在愛德內,我們可以補充彼此的不足。(教理1936-1938,1946-1947)

在人當中,有一種不平等,不是來自天主,而是源自不同的社會情況,特別是在全球的物資、土地、資本分配不正義的情形中。天主期望我們消弭世上一切明顯相反福音、漠視人性尊嚴的情況。不過,有一種人與人間的不平等,乃是按天主所願意的:天賦、初始的生活條件、各種機會。這些不平等要顯示的是,身為一個人,應在愛德中為他人服務,分享並促進生

332 基督徒如何表達與他人團結互助的關係?

基督徒致力於正義的社會結構。其中包含取得世上物質、知性與靈性資源普遍的機會。基督徒也確保人類工作的尊嚴受保障,包括合理的工資。傳遞信仰亦是與全人類保持團結互助的行動。

(教理1939-1942,1948)

與他人同舟共濟,是基督徒的實際標誌。實踐團結精神不只是種理智上的運作。我們的主耶穌基督,與窮人和卑微的人全然在一起(瑪廿五40)。拒絕和他們團結一心的人,就是拒絕基督。

333 有每個人都會明白的自然律嗎?

如果人們會趨善避惡,那麼在他們心中,必然銘印著什麼是善、什麼是惡的分別。事實上,確有這樣的道德律,對人來說是這樣「自然而然」,原則上可以透過理智為每個人所知。

(教理1949-1960,1975,1978-1979)

自然道德律對每個人都適用。它告訴人們基本的權利義務何在,由此構成家庭、社會、國家中共同生活的真正基礎。因為人天生的智識常被罪與人性軟弱所惑,所以人需要天主的幫助和祂的→啟示來持守正途。

334 「自然道德律」與舊約的律法有什麼關聯? 舊約的律法,表達了對人天生的理智而言,明顯的真理,並且已在此刻由天主確認、宣告為祂的律法。

〔教理1961-1963,1981〕

「要愛窮人,不可 對他們轉面不顧,因為 你若轉身不顧他們,就 是轉身不顧基督。祂使 自己饑餓、赤身露體、無 家可歸,好讓你和我有 機會愛祂。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

團結互助原則 (PRINCIPLE OF SOLIDARITY,出自拉 丁文solidus=厚實、 堅固)

至温, 這是天主教社會訓導中 的一個原則,專門針對 加強團體聯繫,促進「愛 的文明」(教宗若望保祿 二世)。

自然道德律 (NATURAL MORAL LAW)

不在所有文化裡,有許多意想不到的共同倫理 觀,當然這是因為它們 觀,當然這是因為它們 一人類本性,人類的倫理 智慧稱之為自然律。」( 教宗本篤十六世,《在真 理中實踐愛德》通論)



55 「天主把人在內 心沒有看見的律法,寫在 心板上。」

——聖奧斯定(354-430)

) 「律法是為教導, 以及預言將發生的事。」 ——聖宜仁(約135-202)

「誰若廢除這些 誠命中最小的一 條,也這樣教訓人,在天 國裡,他將稱為最小的; 但誰若實行,也這樣教 訓人,這人在天國裡將 稱為大的。」

——瑪五19

了你們是恩寵之子。如果天主給你恩寵, 那是祂白白的恩賜,所以你們也應白白地去愛。 別為了賞報而愛天主;天 主本身就是你的獎賞!」 —聖奧斯定(354-430)

### 335 舊約的律法有什麼重要性?

在律法書(托拉Torah)和它的中樞→十誠 (Decalogue)裡,天主的旨意向以色列人顯明了:遵 守律法就是以色列人得救的主要途徑。基督徒知道, 藉著律法,我們能明白何者當行。但基督徒也知道, 並不是律法使我們得救。

〔教理1963-1964,1981-1982〕

每個人都體會過,某種善可說是「理所當然」的。但是,人卻沒辦法達成;因為太困難了,人感到「無能為力」(參見羅八3和羅七14~25)。人明白律法,但覺得被罪惡所俘擄。正是透過律法,使人明白我們多麼迫切地需要內在的力量,才能圓滿實踐律法。正因如此,儘管律法很好、很重要,但它只是為了人對救主的信德鋪路。 → 349

# 336 耶穌如何面對舊約的律法?

耶穌在山中聖訓中說:「你們不要以為我來是廢除法律或先知;我來不是為廢除,而是為成全」(瑪五17)。 〔教理1965-1972,1977,1983-1985〕

作為一個虔誠的猶太人,耶穌按當時的倫理價值和 規定而生活。不過,在一連串議題上,祂反對照著字 面、只是形式化地來理解律法。

#### 337 我們如何能得救?

沒有人能拯救自己。基督徒相信是天主救了他們,為此祂派遣自己的聖子耶穌基督來到世上。對我們來說,得救就是我們藉著聖神,從罪的力量中得釋放,由死亡的統治下,被帶回到永遠的生命,在天主內的生命。〔教理1987-1995,2017-2020〕

保祿說明:「所有的人都犯了罪,都失掉了天主的光榮」(羅三23)。在天主內,罪不可能存在,因為祂是 徹徹底底的正義與良善。如果罪毫無價值,那麼罪 人又該怎麼辦?在天主的愛內,祂想出了摧毀罪惡,

但又能拯救罪人的方法。祂使人成了「義的」(正當 的、正義的)。因此自古得救也被稱為成義。但我們 不是憑自己成了正義的。人不可能赦免自己的罪。也 不可能救自己免於死亡。為此,天主必須代我們行 動——這是出於祂的仁慈,而非我們有何功勞或價 值。在聖法聖事中,天主給了我們「因著對耶穌基 督的信德而來的,天主的正義」(羅三22)。透過傾 注在我們心中的聖神,我們參與基督的死亡和復活 ——死於罪惡,而重生於天主。信德、望德、愛德的 神聖恩賜來到我們身上,使我們能活在光明中,並遵 行天主的旨意。

#### 338 什麽是恩寵?

恩寵是指天主白白給我們的愛的禮物,就是祂至善的 援助,那來自祂的活力。藉著十字架和復活,天主將 自己完全獻給我們,在恩寵中將自己傳達給我們。恩 寵就是天主所給我們的一切,我們原是分毫不值祂 如此。(教理1996-1998,2005,2021)

「恩寵,」教宗本篤十六世說,「就是天主的垂顧,就 是我們受祂愛的碰觸。」恩寵不是某樣東西,而是天 主對人的自我通傳。天主所給的,一直都是祂自己。 在恩寵內,就是在天主內。



#### (JUSTIFICATION)

**信是「關於恩寵的信** 理」中,一個主要的概 念。它是指人與天主恢 復到正常的關係。既然 只有耶穌基督曾達到這 樣正常的關係(「義德」 righteousness),我們唯 有靠基督成義,才能再 次回到天主內,並且(可 以 信 麽 說 ) 谁 入 祂 和 天 主那圓滿無缺的關係之 內。去相信,就是為自己 和自己的生命,接納耶 穌的義德。

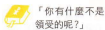
「因為你們得救 是由於恩寵,藉

著信德,所以得救並不是 出於你們自己,而是天主 的恩惠;不是出於功行, 免得有人自誇。」

一弗二8~9

直都是祂自己。」 聖奧斯定(354-430)





——格前四7

──聖女小德蘭(1873-1897)

9 過去。那只煩憂我的仁慈。我也不煩憂我的仁慈,那只煩憂天主的未 來,那將歸於天主的養 顧。使我在意、挑戰著夫 的,是今天,它屬於天主 的恩寵,我 心和我意志 的奉獻。」

——聖方濟·沙雷 (1567-1622)

「瑪利亞説:『看,上主的婢女, 願照祢的話成就於我吧!』」

——路一38

「因為所有的人都犯了罪,都失掉了天主的光榮,所以眾人都因天主白白施給的思龍,在耶穌基督內蒙救贖,成為義人。」

——羅三23~24

# 339 天主的恩寵使我們有何不同?

天主的恩寵帶領我們進入聖三內在的生命,進入聖 父、聖子與聖神愛的交流之中。它使我們能夠生活在 天主的愛內,並基於這份愛來作出行動。

〔教理1999-2000,2003-2004,2023-2024〕

恩寵由天而來,注入我們的心,不能用自然原理來解釋(超性恩寵supernatural grace)。它使我們——尤其在洗禮中——成為天主的子女,天國的繼承人(聖化/神化恩寵sanctifying/deifying grace)。它使我們具備行善的恆常傾向(常居的恩寵/寵愛habitual grace)。恩寵幫助我們認識、期望、去做一切引我們向善、歸向天主和天國之事(現時的恩寵/寵佑actual grace)。在聖事中,也就是我們的救主所安排,與主相遇的最佳場合,恩寵則以特別的方式來到(聖事的恩寵sacramental grace)。恩寵也以特殊恩賜的形式,展現在個別的基督徒身上(→神恩charisms),或以特殊力量的形式,許給那些度婚姻生活、神職生活或修道生活的人(地位的恩寵graces of state)。

340 天主的恩寵和我們的自由有什麼關聯?

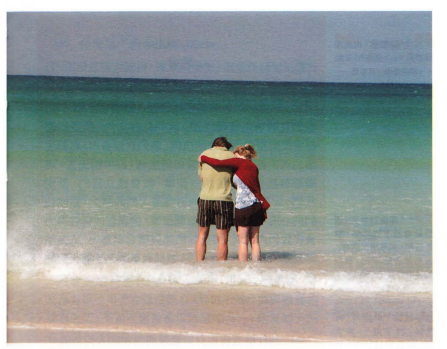
天主自由地賜給人恩寵,這恩寵尋求並呼召人全然自由的回應。恩寵不是強迫性的。天主的愛要的是我們自由的同意。(教理2001-2002,2022)

人也能向所給的恩寵說不。但是,恩寵並不是外加的、與人全不相合的東西;其實那正是人深處的自由 所渴求之物。天主已預見人願意自由回應祂恩寵的 推動。

341 人可以用善行贏得天國嗎?

不行。沒有人能單靠自己的力量進入天國。我們的得 救是天主的恩寵,就這麼簡單。不過,還有賴個人自 由地與恩寵合作才行。

〔教理2006-2011,2025-2027〕



雖然,我們是靠著恩寵與信德而得救,不過,我們的善善行仍表達出天主在我們內行動而生的愛。

# 342 我們所有人都該成為「聖人」嗎?

是的。我們生命的目的,就是與天主在愛中合一,完全按祂的旨意而行。我們應當讓天主「在我們內活出祂的生命」(德蕾莎修女)。這就是聖化自己:作一個「聖人」。(教理2012-2016,2028-2029)

每個人都會自問:我是誰?為什麼我在這裡?我要如何找到自己?信仰會告訴我們:只有在一聖德內,人才能成為天主創造他時該有的模樣。只有在聖德內,人才會找到他與造物主間真正的和諧。不過,聖德可不是某種自我造就的完美,相反地,它指的是與道成肉身之愛的合一,也就是與基督的合一。所有因這樣得著新生命的人,會找到他自己,並且成了聖的。

ST W

「但要像那召叫 你們的聖者一

樣,在一切生活上是聖的,因為經上記載:『你們應是聖的,因為我是聖的。』」

——伯前—15~16

字 「聖德不是少數人才能享有的奢侈品,而只是你與我的本分。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)



●●● 「愛教會,也就是 愛基督。」 ●● 羅哲修士

(1915-2005)

99 「即使到今天,還 是教會給了我耶穌。就 是這樣。如果沒有教會, 我怎麼去認識祂,我與

——呂巴克樞機

(Henri Cardinal de Lubac, S.J., 1896-1961, 法國神學 家)

祂又怎會有了交集?」

——巴斯噶(1623-1662)

#### ◆ 第三章 ◆ 教會

343 教會如何幫助我們度善的、負責的生活?

我們在教會內領受洗禮。我們在教會內,領受她歷經世代完整保存下來的信仰。我們在教會內,聆聽生活的天主聖言,學習應當如何生活,好中悅天主。透過耶穌託付給門徒的→聖事,教會建立我們、堅定我們、安慰我們。教會內有著聖人們的熱火,點燃我們的心房。教會慶祝→聖體聖事,使基督的犧牲與力量在我們內更新,因此我們能與祂合而為一,成為祂的奧體,靠祂力量而生活。雖然教會不乏各種人的軟弱,但是離了教會,沒有人能成為基督徒。

〔教理2030-2031,2047〕

344 為什麼教會也針對倫理問題和個人行為的分 際發表聲明?

信仰是一條道路。如何持守這條路,如何正直地行為,活出善的生命,這不只憑著福音的教導。除此之外,教會也必須以她教導的權威(→教會訓導權), 提醒人們自然道德律的要求。

〔教理2032-2040,2049-2051〕

沒有雙重的真理。人性上是正確的事,從基督徒的角度看也不會是錯的。按基督信仰是正確的事,也不可能不符合人性。因此,教會也該廣泛地教導倫理方面的議題。

# 345 什麼是「教會法規」?

- (1) 主日及規定節日,應參與彌撒,避免任何冒犯當日 紀念意義的活動或工作。
- (2) 一年至少應辦一次和好聖事。
- (3) 至少應在復活期內,領受→聖體聖事。
- (4) 應遵守規定的小齋期及大齋日(聖灰星期三和聖 週五)。
- (5) 應盡力給予教會物質上的支助。 〔教理2042-2043〕

# 346 教會法規的目的何在?效力有多大?

「教會法規」作為最基本的規定,是要提醒我們,身為基督徒不可不為道德努力,不可不親自參與教會的聖事生活,不可不與教會保持團結合一。所有的天主教友都有義務遵守。〔教理2041,2048〕

347 為什麼「言行不一」對基督徒來說是很嚴重 的缺失?

要傳揚福音,首先就得要求個人生活與個人見證一致。因此,不身體力行自己所宣講的,就是→偽善,是 違背了基督徒作「地上的鹽」、「世界的光」的責任。 〔教理2044-2046〕

保祿曾提醒格林多的教會:「你們就是……基督的書信:不是用墨水寫的,而是以生活的天主聖神;不是寫在石版上,而是在血肉的心版上」(格後三3)。不是靠他們講了什麼,而是基督徒自己,才是基督給這世界的「推薦信」(格後三2)。在這些言行不一當中最糟的,就是竟然有司鐸和修道人對兒童進行性侵害。他們不僅對這些受害兒童做出令人髮指的罪行,還奪去了許多人對天主的盼望,使不少的靈魂信德黯淡無光。

>> 「沒有什麼比禮 儀更加重要。」

——聖本篤(約480-547)

#### 偽善 (HYPOCRISY)

55 「這世上有太多人,鼓吹喝水,飲的是酒。」

一 喬瓦尼・瓜雷斯基 (Giovanni Guareschi・ 1908-1968・義大利作家・著 有《唐・卡米羅的小世界》 The Little World of Don Camillo)



「基督要的,不是 仰慕者,而是跟隨者。」 祁克果(1813-1855)



「多數人都不知 道,只要他們願意投身 天主的安排之中,天主 能使他們成就多少!」 — 聖依納爵·羅耀拉

(1491-1556)

旁邊所列出的十誡條文, 和聖經上所找到的內容 略有出入,因為它根據的 是兩段聖經,出廿2~17 以及申五6~21。數百年 來,這兩段經文受統整 精簡,方便教授,在教理 講述的傳統上,十誡是 以這樣的形式介紹給教 友。

「師傅,我該行什麼……為得永生?」(瑪 十九16)

耶穌說:「如果你願意進入生命,就該遵守誡命」(瑪 十九17)。祂又加上:「然後來跟隨我」(瑪十九21)。 (教理2052-2054,2075-2076)

基督信仰不單是度正直的生活,遵守誡命而已。作 基督徒,就是和耶穌有一個生活的關係。基督徒深 切地與主合一,偕同祂,踏上往真生命的道路。

### 349 什麽是十誡?

- 1. 我是上主,你的天主。 除我以外,你不可有别的神。
- 2. 你不可妄呼上主, 你天主的名。
- 3. 當遵守主日,奉為聖日。
- 4. 應孝敬你的父母。
- 5. 不可殺人。
- 6. 不可姦淫。
- 7. 不可偷盜。
- 8. 不可作假見證, 害你的近人。
- 9. 不可貪戀你近人的妻子。
- 10. 不可拿圖你近人的財物。

192

### 350 十誡所列的內容是隨機選取的嗎?

不是。十條誡命構成一個整體,彼此指涉。不能隨意 把某一條剔除。而違反其中一條,就是違反全部的律 法。〔教理2069,2079〕

十誠的特點,就在於它包含了人類全部的生活。確實,我們人同時與天主(第一至三誠)、與近人(第四至十誠)相連;我們既是宗教性,也是社會性的存有。

# 351 談十誡不是很落伍嗎?

不。十誡絕不只適用某一時代而已。它們表達出人對 天主、對近人基本的義務,無論何時何地都是有效 的。〔教理2070-2072〕

十誡既符合人的理性,也是天主→啟示的一部分, 具有約束力。這些誡命所要約束的如此基本,以至 於沒有任何人可免於遵守它們。

◆第一章◆

你應全心、全靈、全意愛上主, 你的天主



第一誡:

我是上主,你的天主。 除我以外,你不可有别的神。

352 「我是上主,你的天主」(出廿2),這個 誠命是什麼意思?

因為全能者啟示我們, 祂就是我們的天主、上主, 我們不可以將任何事置於祂之上, 或將別的看作更重要, 或優先考慮其他人、事、物。認識天主, 服事祂、朝拜祂, 該排在我們生命中的第一位。



(DECALOGUE,「十言」, 出自希臘文deka= 十,logos=言語)

十誠是舊約中,人類行為基本規定的撮要。猶太人與基督徒都以此根本條文作為指南。

「我們應該愛, 因為天主先愛了 我們。」

——若壹四19

7天主在哪裡?我們能怎樣來愛祂?光說『我的天主,我愛祢!』是不夠的。在此世,我們藉著捨棄、藉著給予,來愛祂。我當然可以自己把糖吃掉,但是,我也可以把它給出去。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

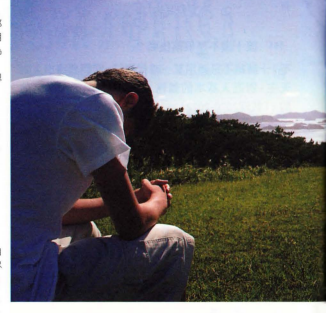


「在哪裡天主受 崇敬,在哪裡男人與女 人就不卑微:他們同樣 變得偉大,世界充滿光 明。」

——教宗本篤十六世 2006年9月11日 〔教理2083-2094,2133-2134〕

天主期待我們對祂滿懷信德;將一切希望寄託於 祂,把我們所有愛的力量歸向祂。愛天主的誡命,是 所有誡命中最重要的,也是面對其餘誡命的關鍵所 在。因此,在十誡當中列居第一條。

79 「我說的『祈禱』, 不是誦念內心記得的那 年,有無言語都好;只為 朝拜天主,內心也願意, 而留在天主腳前。人 不能不朝廷也夫斯基 (1821-1881)



一 「麵包誠可貴,自由價更高,但不變的忠誠與毫無虛假的朝拜,勝於一切!」

——戴樸神父 (Fr. Alfred Delp, S.J., 1907-1945, 耶穌會士, 遭納

粹處決前遺言)

遭納

### 353 我們為什麼要朝拜天主?

我們朝拜天主,因為祂確實存在,並且祂的啟示與臨在,正配得我們的欽崇與敬拜。「你要朝拜上主,你的天主,唯獨事奉祂!」(瑪四10)。

〔教理2095-2105,2135-2136〕

不過,朝拜天主對人也有其好處,因為這使人從這世上各種權勢的奴役中,掙脫出來。如果人不再朝拜天主,不再視祂為生死的主宰,別的東西就會取代

第

祂的地位,使人的尊嚴陷入危機。 → 485

#### 354 可以強迫別人信仰天主嗎?

不行。沒有人能強迫別人去信,就算是自己的孩子也 不行,就像也沒有人可以強迫別人不信一样。信仰必 須是一個完全自由的決定。雖然如此,基督徒仍受召 用言語和榜樣,幫助他人找到信仰的路。

(教理2104-2109,2137)

教宗若望保祿二世說:「宣揚基督並為祂作證,以尊 重良心的方式進行,不算侵犯自由。信仰要求在人方 面的自由信從,但同時信仰也必須由他人來提供。」 (《救主使命》通諭第8號,1990)



「除我以外,你不可有別的神」是什麼意 思?

#### 這誡命禁止我們:

- · 敬拜其他神祗或異教的神,或朝拜世俗偶像,或將 自己全然獻身於某種世俗的好處(金錢、權勢、成 功、美貌、青春等等)
- · 陷入洣信,就是去信奉玄祕、巫術、祕密儀式、新世 紀運動,或涉入算命、通靈,反而不相信天主的能 力、眷佑與→降福
- ·在言語和行為上挑釁天主
- · 有→褻瀆的行為
- 藉賄賂得取靈性上的權力,用不法勾當褻瀆了神聖 之事(買賣聖職或聖物)

〔教理2110-2128,2138-2140〕



356 比方說新世紀運動裡的一些玄祕學,跟基督 信仰相容嗎?

不。→玄祕學 (esotericism) 不談天主存在的現實。天 主是位格性的存有, 祂是愛, 是生命之源, 不是某種 冷漠的宇宙能量。人是天主願意要的、所創造的,但

「我們應該出於 愛而敬畏天主,不是出 於畏懼才愛祂。」 聖方濟・沙雷

(1567-1622)

「我們不該將信 仰強加於人。這種誘人 入教的方式違背基督信 仰的精神。信仰只能在 自由中發展。但我們確 實訴諸男男女女的自由 意志, 願他們對天主敞 開心房,尋求祂,聆聽祂 的聲音。」

一教宗本篤十六世 2006年9月10日

誘人改信宗教 (PROSELYTISM, 出自 希臘文proserchomai= 來到)

利用他人在智識上的無 知或物質上的缺乏,誘 使他們歸入(改信)自己 的宗教。

褻瀆/褻聖 (SACRILEGE, 出自拉 丁文sacrilegium=劫掠 神殿)

恣竊、不敬、或褻瀆神聖 之物。



# \*\* 迷信 (SUPERSTITION)

不理性的認知,以為某 些言語、行動、事件和 物體具有某種魔力,或 者可以產生某些神奇的 效果。

7 「讚美上主, 祂救 我脱離自身!」 ——聖女大德蘭 (1515-1582)

99 「沒人能否認天 主,除非他有不希望祂 存在的理由。」 ──聖樂斯定(354-430)



#### 玄祕學/ 密契主義 (ESOTERICISM,出自 希臘文esoterikos=內 部,某種只傳圈內人 之祕)

由十九世紀開始,用來統稱各種引人進入所謂「真知識」的靈性教導與實踐,這類知識據稱早已存在人之內。另一方面,天主將自己顯現統人的外在啟示,在於思想中則付之闕如。

人自己並非神;他只是一個受造物,被罪所傷害,有死亡的威脅,需要得著救贖。多數提倡玄祕學的人,都主張人可以自我救贖,基督徒則相信只有耶穌基督和天主的恩寵才能救贖他們。自然和宇宙萬物都並不是天主(→泛神論的說法)。造物主,再怎樣愛著我們,仍無限地大過祂所創造的一切,和受造物迥然有別。〔教理2110-2128〕

現在有很多人為健康的緣故練瑜伽,參加→冥想課程,使自己感到沉潛與平靜,或者去各種舞蹈工作坊,體驗開發肢體的新方式。這些方法不見得有害。但有時它們則是帶人進入異於基督信仰之教義的手段。一個理性的人,不會相信這種不理性的世界觀:以為人可以開發巫術的力量或操縱玄祕的靈力,還有「覺醒者」擁有「蒙昧者」無法獲得的祕密知識。在古代以色列,周圍民族所信奉的神祇都被揭穿為

第

虚假不實。只有天主是上主;除祂以外沒有別的神。 也沒有任何(巫術)手法可以讓人獲得或施以「神 力」,按自己的願望改變宇宙,或救贖自我。這一類 玄祕信仰或實踐多屬→迷信或→神祕學。

357 不論何種情況,無神論是否都是違背十誡第 一條的罪?

誰自願而有意識地否決天主,就違背第一戒。如果有人從未學習過關於天主的事,或是憑著良心,思考天主存在的問題,而仍舊不能相信,則情有可原。

#### (教理2127-2128)

「不能」相信,跟「不願」相信之間的界線,有時並不明確。但是,單純把信仰當作不重要,而沒有更仔細考慮的態度,有時比認真考慮過的→無神論要來得糟糕。→ 5

358 為什麼舊約禁止為天主立像,但今天的基督 徒卻不再遵守這誡命呢?

為保護天主的奧祕性,使以色列民族與外教人敬拜 偶像的習俗有所區別,第一條誠命說:「不可為你製 造任何雕像」(出廿4)。但是,天主自己既然已在耶 穌基督內,取了人的形貌,基督信仰就不再禁止造 像;在東正教教會裡,→聖像(icons)更被認為是神 聖的。〔教理2129-2132,2141〕

以色列聖祖們已知道,天主超越一切(→超越性), 比世上一切事物都偉大得多。這項認知今天仍在猶 太教與伊斯蘭教內延續著,兩者不論從前或現在, 都禁止為天主造像。基督信仰有鑑於耶穌在人世的 生命,從公元四世紀開始,不再嚴格禁止立像,到第 二次尼西亞大公會議時(787)則完全不再禁止。因 著降生成人,天主不再是絕對不可想像;看著耶穌, 我們可以描繪出祂的形像:「誰看見了我,就是看見 了父」(若十四9)。 → 9

# 7 泛神論

(PANTHEISM,出自希臘文pan=一切,theos=神)

是一種世界觀,認為除 了神,沒有別的存在; 因此,一切的存在都是 神,神就是一切存在。 這項道理和基督信仰不 相容。

99 「不信者反而最容 易上當。」

---巴斯噶(1623-1662)

# ~ 神祕學

(OCCULTISM,出自拉 丁文occultus=隱藏 的、祕密的)

用來統稱人可以取得超 越命運、物質和環境所 需之力量的各種教導與 實踐。像是碟仙、占星、 超能力感知,都是這類 祕術的例子。

# 7 無神論

(ATHEISM,出自希臘 文,a=無,theos=神) 認為天主不存在的觀 點。泛指在理論或實踐 上,否認天主存在的各 種形式。



不可知論 (AGNOSTICISM, 出自希臘文a=無, gnosis=知識) 認為天主無從了解的 觀點。泛指對天主存在 問題有所保留的立場, 或是覺得無從決定,或 是覺得無法肯定地認 識天主。

超越性 (TRANSCENDENCE, 出自拉丁文 transcendere=超越) 超出感官經驗、超脱俗世。



在東正教會,聖像乃是 神聖的圖像,由祈禱與 禁食的畫家,按神聖的 繪法所畫成的;應能促 使觀像者與所繪者(基 督、天使、聖人們)進入 神祕的結合。

「願上主的聖名 受讚頌,從現今 直到永遠無窮!」

----詠---三2





### 第二誡:

你不可妄呼上主,你天主的名。

359 為什麼天主要我們尊祂的名為「聖」?

告訴別人你的名字,表示出一種信賴。既然天主告訴了我們祂的名字,是讓我們認得祂,讓我們能透過這名字通向祂。天主是絕對的真理。若有人以真理之名,為謊言作證,是犯了大罪。

〔教理2142-2155,2160-2164〕

人不可用不敬的態度說出上主的名號。我們之所以 能認識祂,只因為祂將自己託付給我們。這「神聖之 名」,可是通向全能者中心的關鍵。所以,用天主之 名咒罵,或用祂的名發虛誓,是極為冒犯地褻瀆天 主。因此,第二誠大致上也是保護「聖德」的誡命。

199

被天主碰觸的地方、事物、名號和人們都是「聖」 的。留心神聖之物,便是敬畏。 > 31

360 十字聖號的含意是什麼?

達尼爾

诱過十字聖號,我們將自己置於天主聖三的保護之 下。(教理2157,2166)

一天的開始、祈禱的開始、一個重要工作的開始,教 友都會在身上書十字聖號,「因父、及子、及聖神之 名」,展開他要做的事。我們在各方被天主聖三所圍 繞;呼求祂的名,會聖化我們要開始做 的事情;使我們得著→祝福,並在困難 與誘惑中堅強我們。



361 以特定的名字受洗,為基督徒來說有什麼意 義?

人「因父、及子、及聖神之名」,以某個特定的名字領 受聖洗。構成獨一無二的自我是他的面容與名字,在 天主眼中亦然。「你不要害怕! 因為我救贖了你, 我以 你的名字召叫了你,你是我的。」(依四三1)

#### 〔教理2158〕

基督徒以敬意對待人的名字。因為名字與人的身分 和尊嚴息息相關。長久以來,基督徒就從聖人名中, 為他們的孩子取名;之所以這樣做,是因為他們相信 這位主保聖人能成為孩子的榜樣,並會特別在天主 前為這孩子轉禱。 → 201

「敬思乃是世界 轉動的軸心。」 ——哥德

(Johann Wolfgang von Goethe, 1749-1832, 德國詩 人)

「我們不要羞於 宣揚被釘的那位;該大 膽用手指在額上作記 號,在一切事物上作十 字聖號,在我們吃的餅、 喝的杯上。不論往來出 入、睡覺之前、起床之 後、行路休憩,都作此聖 號。」

(約313-386/387)

「我絕不將他的 名字從生命冊上 抹去;反之,我要在我父 面前,在祂的天使面前, 承認他的名字。」

- 默=5

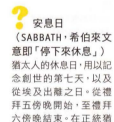






「應記住安 息日,守為聖 日……你自己、連你的 兒女、你的僕婢、你的牲 口,以及在你中間居住 的外方人,都不可做任何 工作。」

—出世8,10



太教中,安息日的休息需 要遵守眾多規定。



#### 第三誡:

當遵守主日,奉為聖日。

362 為什麼猶太人要慶祝安息日?

→安息日對以色列民族來說,是記念天主,即造物主 與救贖主的重要標記。〔教理2168-2172,2189〕

→安息日首先使人回想起創世的第七天,天主「停 工休息」(出卅一17)。就因這樣,人有權暫時停止 工作,重拾精力。連奴隸按理也都該守安息日。這也 使人想起第二個重要紀念,就是以色列人自埃及的 奴役中獲解放。「你應記得:你在埃及地也曾做過奴 隸……」(申五15)因此,安息日也是慶祝人自由的盛 宴;在安息日,所有人都能自由地呼吸;在這天,再 沒有俗世裡主僕尊卑的分別。傳統猶太教裡,這自 由與休息的一日,可算是來世的預嘗。 → 47

363 耶穌如何看待安息日?

耶穌遵守→安息日,但同時祂也用非常開放的態度 來面對,因祂原有完全的權力這麽做:「安息日是為 了人立的, 並不是人為了安息日」(谷二27)。

#### 〔教理2173〕

對耶穌同時代的猶太人來說, 祂宣稱在安息日可以 治病,並以憐憫之心解釋安息日法律的態度,著實令 人為難。耶穌要不就是天主派來的默西亞,因此「是 安息日的主」(谷二28),要不祂就只是個人,果真如 此,祂在安息日的行動就是違背律法的罪。





364 為什麼基督徒用主日(禮拜日)取代安息 日?

基督徒以慶祝禮拜日取代慶祝安息日,因為耶穌基督在禮拜日由死者中復活。不過,「主的日子」確實也包含了安息日的意義。

(教理2174-2176,2190-2191)

基督徒的主日有三項主要的意義:

- (1) 提醒眾人世界的受造,隨時間的推移,傳達天主 美善那具有節慶性質的光輝燦爛。
- (2) 提醒眾人「創造的第八天」,就是世界在基督內 煥然一新的那一天(所以復活前夕有這段祈禱 文:「祢創造人類,如此奧妙;祢使他重新塑造, 更為奧妙!」)。
- (3) 包含原本安息的意義,但不只是為了聖化人的停工休息,更是指向人在天主內永恆的安息。

365 基督徒如何使禮拜日成為「主的日子」? 天主教信友在禮拜日或前一晚參與彌撒聖祭。當天 要避免使他無法朝拜天主,或是破壞當日節慶的、喜 樂的、休息的、復興的意義的工作。

(教理2177-2186,2192-2193)

既然禮拜日是每一週對復活節的慶祝,基督徒從一開始,就在那天相聚慶祝,感謝他們的救主,與他和其他得救的人,再次結合為一。因此,守主日及其他教會規定的節日「為聖日」,是所有認真的天主教友主要的責任。只有因緊急的家務事和擔任社會上重要職責才有例外。因為參與主日→感恩祭是基督徒生命的根本,教會明確地宣布,除非有正當理由,不去主日彌撒是大罪。→ 219,345

「如果異教徒稱 這一天為『太陽日』,我 們也欣然同意,因為這 一天,世界之光升起,這 一天,正義的太陽和地 治癒的光輝普照大地。」

了動物和人的區別就在於此:後者在禮 拜日盛裝出門。」

—馬丁·路德 (1483-1546)

>> 「沒有主日,我們 就沒有生命。」

一「阿比特內的殉道者」 (Martyrs of Abitene) 教友, 在公元304年遭皇帝戴克里 先處決前所說,原因是他們 反對皇帝禁止主日的慶祝。

「人們過去總說: 讓你的心過個禮拜天吧!現在他們會說:好好用心在你的禮拜天上面!」

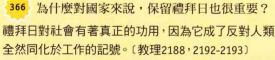
— 羅斯傑

(Peter Rosegger, 1843-1918, 奥地利作家)



>> 「禮拜日會要我們 付出什麽? 狺個問題本 身,就已經是對它明確 的攻擊了。禮拜日就是禮 拜日,正因它在經濟價 值上,不須付出,也不帶 來什麼利益。保留這樣 一個停止工作的日子要『 付出多少』, 這個問題, 表示我們在概念上,已 經把禮拜日變成了工作 天了。」

—\_羅伯·史佩曼 (1927年生,德國哲學家)



因此,在具基督文化特質的地方,基督徒不僅要求政 府保留禮拜日,他們也不要求他人做他們在禮拜日 不會去做的工作。受造的每個人,都應享有這一天的 「休息」。

#### ◆第二章◆ 你應愛近人如你自己



「應孝敬你的父 親和你的母親, 好使你在上主你的天主 賜給你的地方,延年益 壽。」

—出廿12

367 第四誡的對象包含哪些人, 它對我們的要求是什麼?

第四誡指的首先是我們的親生父母,但同時也是指 對我們的生命、我們的幸福、我們的安全與我們的信 仰有恩的人。(教理2196-2200, 2247-2248)

我們應當先報答父母的——就是愛、感謝與尊敬 —— 也該報答給那些指引我們、陪伴我們的人。有 許多人對我們來說,是天主賜的、天生的、良善的權 威:養父母或繼父母、長輩和祖先、老師、雇主、上 司。根據第四誡的精神,我們應給予他們合理的尊 敬。就最廣的意義而言,這條誡命甚至包含公民對國 家的責任。 → 325

「父母的生活,就 是給孩子們讀的書。」 一聖奧斯定(354-430)



「家庭對人類是 必要的善,也是社會不 可或缺的基礎,是夫妻 一生美好的寶藏。家庭 為孩子也是獨特的美 好,他們原本就是愛的、 憶慨的自我給予。」

——教宗本篤十六世 2006年7月8日

厂一起祈禱的家庭,也會相守在一起。」 一聖十字會神父培頓 (Father Patrick Peyton, C.S.C., 愛爾蘭司鐸,推廣家庭玫瑰 經)

368 家庭在天主創造的計畫中, 有什麼樣的地位?

一男一女兩人結婚,和他們的兒女,就構成了家庭。 天主願意夫妻間的愛,如果可能,就孕育子女。這些子女,由他們的父母親負責養育照顧,和他們的父母享有同樣的尊嚴。〔教理2201-2206,2249〕

天主最深的本性,就是共融。以人的領域來說,家庭是這共融的原始圖像。家庭是人際生活獨一無二的學校。沒有比孩子生長在一個完整的家庭,去體驗深刻的感情、彼此尊重和為對方擔負責任,更好的地方了。最後,信仰也是在家庭中培養的;按教會教導,家庭就是一個小型教會,是「家庭教會」,它所散發的光輝,會邀請人進入信、望、愛的團體聯繫之中。 → 271

「肺結核和癌症 不是最可怕的疾病。我 認為最可怕的病是不被 歡迎、不被愛。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)







「只有一男一女之間,完全的、不可改變的 愛,有若磐石,能夠作為 建立社會的基礎,達到 全人類一家的理想。」

——教宗本篤十六世 2006年5月11日

>> 「身為而家為,家 為而國為,國為而天下 為。」

——呂不韋 (約西元前300-23

(約西元前300-236,中國 哲人)

「你要全心孝敬你的父親,不要忘掉你母親的痛苦…… 他們對你的恩惠,你如何報答呢?」

——德七29~30

### 369 為什麼家庭是不可取代的?

每一個孩子,都是從一父一母而來,都渴望著一個家庭的溫暖和安全,好能快樂平安地長大。

〔教理2207-2208〕

家庭是人類社會的基本單位。在家庭的小圈圈內,活出的價值觀與原則,是使人進入更大社會的生活時,能夠活出團結互助精神的優先來源。 → 516

370 國家應當如何保護和提升家庭生活?

國家的福祉和未來,都依靠著其中最小單位,意即家庭生存與發展的能力。(教理2209-2213,2250)

沒有哪個國家有權利用命令,或質疑其存在的價值,來侵犯社會的基本單位——家庭。也沒有哪個國家有權利重新定義家庭,因為家庭制度乃是由造物者所定。沒有國家有權利剝奪家庭的基本功能,尤其是教育的功能。相反地,每個國家都有責任以協助家庭,保障其物質需要無所匱乏。 → 323

371 孩子應該如何尊敬他的父母?

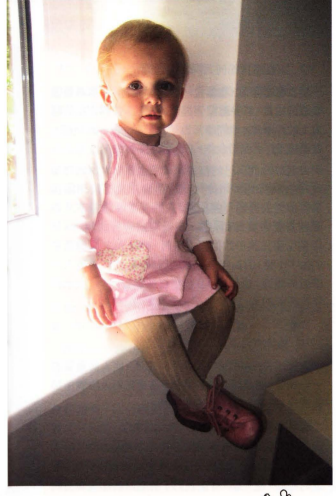
孩子應以愛和感恩、尊敬、榮耀他們的父母。 〔教理2214-2220,2251〕

孩子首先應感謝父母,因為他們由父母的愛取得了 生命。這份感恩建立的是終生的愛、尊敬、責任與( 以正確態度理解的)服從的關係。特別在老年、生病 和急需的時候,孩子應當以愛陪伴父母,忠實地照 顧他們。









「有人給耶穌領來一些小孩子,要祂撫摸他們;門徒卻斥責他們。耶穌見了,就生了氣,對他們說:『讓小孩子到我跟前來,不要阻止他們!因為天主的國正屬於這樣的人。』」
——谷十13~14

了孩子們令人驚奇之處,就在於此:在他們每一個人身上,一切都重新塑造,全世界又多了一次挑戰的機會。」

——切斯特頓

(G. K. Chesterton (1874-1936)

>> 「孩子應當從父 母那裡得到兩樣東西: 根與翅膀。」

---- 哥德 (1749-1832)

372 父母應如何尊重他們的子女?

天主將孩子託付於父母,讓他們作孩子們堅定、正直的榜樣,讓他們愛和尊重孩子,盡一切努力使孩子的身心得以成長。〔教理2221-2231〕

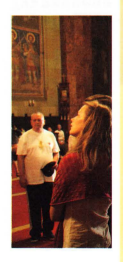


一、「晚輩應該尊敬 長輩,而長輩應該愛護 他們的晚輩。」

---聖本篤(約480-547)

「論兄弟之愛, 要彼此相親相 愛;論尊敬,要彼此爭 先。論關懷,不可疏忽; 論心神,要熱切;對於 主,要衷心事奉。」

——羅十二10~11



### 373 家庭應當如何共同活出信仰?

一個基督徒家庭,應當是一個小型教會。所有基督徒家庭的成員,都受邀堅強彼此的信德,在對天主的熱火上彼此爭先。他們應當為彼此祈禱、也一起祈禱,在愛德工作上互相合作。〔教理2226-2227〕

父母親以他們自己的信德來代表孩子的,讓他們領洗,並作他們信仰上的榜樣。這表示父母親要讓孩子有機會去體驗,生活在愛人的天主的臨在下及身邊是多麼地寶貴和有益。不過等到時機成熟時,父母親也要從孩子的信仰上學習,聆聽天主透過孩子們說了什麼,因為年輕一輩的信仰,往往有著更大的虔誠與慷慨;也「因為上主往往把那較好的,啟示給年紀最輕的人。」(聖本篤《會規》,第三章3節)。

# 374 為什麼天主比家庭更重要?

沒有彼此往來的關係,人就不能生活。而人最重要的一份關係,就是與天主的關係。這比任何人際關係都要優先,就連家庭關係也不例外。

#### 〔教理2232-2233〕

孩子並不屬於他們的父母,父母也不屬於孩子。每一個人都直接屬於天主。人只有與天主有著絕對的、永遠的連結。這一點,會使我們了解耶穌對那些受召叫的人所說的話:「誰愛父親或母親超過我,不配是我的;誰愛兒子或女兒超過我,不配是我的」(瑪十37)。因此,父母應當放心地把兒女交在天主手中,倘使主召叫他們到修會中過獻身的生活,或是成為一個→司鐸。→ 145

#### 應如何正確行使權威?

權威當以耶穌服事人的榜樣來行使,才會恰當。絕不 可專制獨斷。〔教理2234-2237,2254〕

耶穌一次而永遠地表現了行使權威應有的作風。祂 身為最高的權威,卻服事他人,居於末位。祂甚至為 自己的門徒洗腳(若十三1~20)。父母、老師、上司 的權威,都是天主所賜的,不是要讓他們隨心擺布 那些在他們照管下的人,而是要讓他們懂得他們這 份指引、訓導的職責乃是一種服務,並按這樣的態 度來實踐。 → 325

# 376 公民對國家有什麼責任?

每個公民都有責任和國家當局忠誠合作,在真理、正 義、自由與團結互助方面,促進→公益。

〔教理2238-2246〕

基督徒也該愛自己的家鄉,在必要的時候,以各種方 式保衛它,並且欣然地為國家組織來服務。他該行 使投票權,甚至競選官職,而不只是繳繳稅就了卻 責任。不過,在國家之內,個別的公民都是具有基本 權利的自由人;他也有權對國家及其機關提供建設 性的批判。因此國家是為了人民而存在,而不是個人 為了國家。

377 我們何時該拒絕服從國家?

沒有人該聽從與天主律法不合的國家命令。

(教理2242-2246,2256-2257)

正是伯鐸曾呼籲人,只可相對地服從國家,他說:「 聽天主的命應勝過聽人的命」(宗五29)。如果有國 家立了種族歧視、性別歧視或殘害人命的法律和規 定,基督徒基於良心應當拒絕服從,避免參與,並且 加以反抗。 → 379

「作父母的,不 要激怒你們的 子女,免得他們灰心喪 志。」

——哥=21

「誰若願意在你 們中為首,就當 作你們的奴僕。就如人子 來不是受服事,而是服事 人, 並交出自己的生命, 為大眾作贖價。」

一瑪廿27~28

「按出生地,我是 阿爾巴尼亞人;按國籍, 我是印度人;我是一個 天主教修女。按我的使 命,我屬於全世界,但是 我的心則只屬於耶穌。」 -真福德蕾莎修女

(1910-1997)





「凱撒的,就應歸 環凱撒;天主的, 就應歸還天主。」

瑪廿二21



「你們一向聽過 給古人說:『不可殺人!』誰若殺了人, 應受裁判。我卻對你們 說:凡向自己弟兄發怒 的,就要受裁判。」

——瑪五21~22

99 「無論任何情況 下,沒有人可以自稱有權 直接毀滅**無辜的**人類生 命。」

—— 梵蒂岡指示《生命的 恩賜》

「一開始只是醫 生在基本心態上的強 調,有些細微的改變而 已。開始是在安樂死運 動的基調裡,對有『不值 得活下去的生命』這種 東西,持肯定態度。早期 這種態度,針對的只是 嚴重的長期病患。漸漸 地,包含在這類定義的 範圍,擴大到在社會上 沒有生產力的人、意識型 態不被容許的人、種族 上不受歡迎的人, 最後伸 展到所有非日耳曼人都 算在內。但重要的是,意 識到造成一整股思想潮 流,那極其微小的源頭, 就是起自於對無法康復 之病人的態度。」

——李歐·亞歷山大

(Leo Alexander,

1905-1985,猶太裔美國醫生,談論納粹實施安樂死的 罪行時所説)



第五誡:

不可殺人。

378 為什麼自殺或殺人都是不被允許的?

只有天主是掌管生死的主。除了正當地自我防衛或防衛他人之外,沒有人可以殺害另一個人的生命。

〔教理2258-2262,2318-2320〕

傷害生命是褻瀆天主的罪行。人的生命是神聖的;就是說,它屬於天主,是天主的所有物。就連我們自己的生命,也僅是由我們「保管」而已。天主自己給了我們「生命」這項禮物;也只有祂能夠收回。《出谷紀》上說(按字面翻譯):「你不可殺人」(出廿13)。



379 第五誡禁止哪些傷害人生命的行為?

殺人或協助殺人,都是被禁止的。在戰爭中殺害手無寸鐵的平民,也是被禁止的。墮胎,從受孕那一刻開始,就被禁止。自殺、自發、自我毀滅的行為,都是被禁止的。安樂死——包含殺害殘障者、病患及瀕死者——也被禁止。(教理2268-2283,2322-2325)

今天,人們常試著用看似人道的論點,來逃避第五誠。但不管是安樂死還是墮胎,都不是人道的解決方式。這是為什麼教會對這些問題,有著絕對明確的立場。無論是誰協助墮胎、強迫婦女墮胎,或僅僅建議她這麼做,都會自動遭絕罰──犯下其他傷害生命的罪亦然。如果患有精神疾病的人自殺,則為此殺害行動要負的責任便可減輕,在許多情況下完全毋須負責。→ 288



#### 380 為什麼在正當的自我防衛下,可以容許殺 人?

正在傷害他人生命的人,可以也必須被阻止,如果必要 時可以殺害攻擊者本身。(教理2263-2265,2321)

反擊性的正當防衛不只是種權利;如果對他人的性 命有保護之責的人, 這甚至是個義務。不過, 正當防 衛不可使用錯誤、不適當的殘酷手法。

#### 381 為什麼教會反對死刑?

因為這是「既殘酷且沒有必要的」(教宗若望保祿二 世於1999年1月27日訪聖路易斯市時所說)。

(教理2266-2267)

任何合法的國家,原則上都有權利適當地處罰犯 罪。在《生命的福音》通論中,教宗並沒有說,運用 死刑是絕對不可以且絕不合理的刑罰。取走罪犯的 性命是非常手段,只有在「絕對必要的情況下」,國 家才應採取這最後手段。這是指,除了處決已判罪 的犯人以外,就無法保護社會。不過,教宗若望保祿 二世說, 這種情況「就算實際上直的存在, 也非常罕 見」。

382 為瀕死者提供協助是被允許的嗎?

直接致人於死,必然違反了「不可殺人」(出廿13)的 誡命。相反地, 陪伴並協助瀕死者, 不僅是人道的, 也是一種義務。(教理2278-2279)

重要的是,到底瀕死者是「被殺的」,還是「自然死 去」的。誰導致病危者死亡(施行安樂死),就違反 第五誡。幫助他人度過臨終階段,則是遵守了「愛你 的近人」這誡命。在病人即將死亡時,放棄與預期效 果不成比例的特殊或昂貴治療,是合理的。病人本 身有權選擇是否放棄「特殊醫療」,或是事先簽署同 意書表明意願。如果病人無法表達意願,法律上的 代理人應表示瀕死者明確的或可能的意願為何。對 瀕死者一般性的照顧絕不可停止;這是出於愛近人

國家實施的刑罰,應當 滿足四個條件,才算公 叢:

- 1.是對所犯下罪行之賠 償。
- 2.國家意在恢復公共秩 序, 為公民提供保障。
- 3.刑罰應能幫助犯罪者 改過遷善。
- 4.刑罰本身相稱於所犯 罪行的輕重。

「人不該死在別人 手上,而該是臨終時有 人陪伴。」

一前德國總統克勒 (Horst Köhler)



---羅伯·史佩曼 (1927年生)

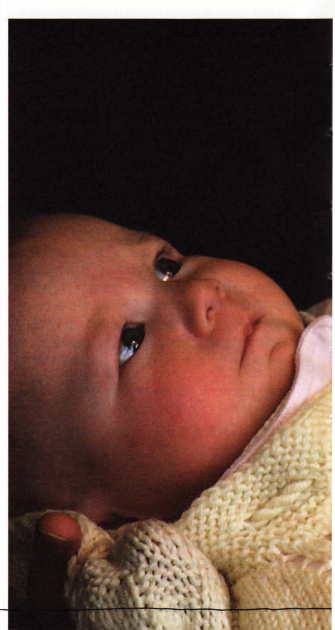
》 「你不可用墮胎 殺害胎兒,不可促使新 生兒死亡。」

——《宗徒訓誨錄》第二章 二節(Didache,約公元150年 作品)

→ 「基督徒……像 其他人一樣結婚生子,但 他們不會遺棄嬰孩。」 ——《致丟格那妥書》

「墮胎和殺害嬰兒構成滔天的罪行。」 ——梵二《牧職憲章》 與仁慈的要求。同時,使用止痛藥,即使有縮短病人 生命的危險,仍是合理也符合人性尊嚴的。關鍵在 於使用這種藥物的目的及方法都不是死亡。

→ 393



第



383 為什麼在胚胎成長的任何階段,都不允許隋 胎?

天主所賜的人類生命,直接屬於天主;從他存在起初 的那一刻就是神聖的,而不該由任何人來控制。「我 還沒有在母腹內形成你以前,我已認識了你;在你還 沒有出離母胎以前,我已祝聖了你」(耶一5)。

(教理2270-2274,2322)

只有天主是掌管生死的主宰。就連「我」的生命,也 不屬於我。每一個孩子,從他受孕那刻起,都有權 利活下來。尚未出生的人,從起初就是一個獨立的 個體,沒有人可以侵犯他的權利,國家不行、醫生不 行、就連他的母親或父親也不行。教會對此明確的 態度,不是缺乏同情,而是要指出,隨胎對被殺的胎 兒、他的父母及整個社會,都會造成無可挽回的傷 害。保護無辜的性命,乃是國家最崇高的任務之一。 如果一個國家挑澼這個責任,法治的基礎就會遭受 損害。→ 323

384 可以隨掉有殘缺的胎兒嗎?

讓這孩子之後少受點苦,也是一樣。 → 280

385 可以對活的胚胎及胚胎幹細胞進行實驗嗎? 不行。胚胎也是人類,因為人類生命在卵細胞受精那 一刻,就已經開始。〔教理2275,2323〕

把胚胎當作生物學的材料,為了研究加以「製造」, 然後「使用」他們的幹細胞,是全然不道德的,並且 違反了「不可殺人」的誡命。對體幹細胞的研究則不 同,因為這些細胞並不會成長為一個人。以醫學介入 胚胎的發展,只有在為了治療,並保證胎兒生命與發 展無捐,所冒風險不會渦大的情形下,才是正當的。

「關於墮胎你該 知道的一切,就在第五 誠裡。」

- 舒安邦樞機主教 (1945年生)

「主啊,給我們勇 氨去保護所有未出生的 生命。因為他們是天主 給家庭、給國家、給世界 最棒的禮物。」

- 真福德蕾莎修女 (1910-1997),於1979年獲 諾貝爾和平獎時致詞

「如果一個人連 在母親肚子裡都不安 全, 這世上還有什麼地 方是安全的呢?」

-波茲曼

(Phil Bosmans · 1922年生 · 比 利時司鐸與作家)

「尚未出生的胎 兒被檢查出懷有殘疾, 也不能作為墮胎的理 由, 因為這樣有殘缺的 生命是天主願意的、喜 愛的,同時,在這世上也 沒有任何人可以確定, 他或她的一生中,都不 會有生理或精神上的困 難。」

——教宗本篤十六世 2006年9月28日



「 但 無 論 誰, 使 這些信我的小孩 子中的一個跌倒, 倒不 如拿一塊驢拉的磨石, 繋在他的頸上,沉在海 的深處更好。」

一瑪十八6

「如果你愛你自 己,你也會像愛自己一樣 愛所有的人。只要有一 個人,你愛他不如你愛自 己,那麼,你還沒真正地 開始愛自己。」

-艾克哈 (約1260-1328)

「天主愛我們, 遠比我們愛自己還多得 多。

——聖女大德蘭 (1515-1582)

「難道你們不知 道,你們的身體 是聖神的宮殿, 這聖神 是你們由天主而得的, 住在你們內,而你們已 不是屬於自己了嗎?」

一格前六19

386 為什麼第五誡保障一個人在身心兩方面的健 全?

生命的權利與人的尊嚴構成一個整體,兩者密不可 分。在人的精神方面,也有可能致人於死。

〔数理2284-2287,2326〕

「不可殺人」的誡命(出什13)同時保障人在身心兩 方面的完整。誘騙、煽動人犯罪,或使用暴力,都是 大罪,特別在從屬的關係裡。如果出現在依賴父母 的親子關係中,更是罪不可恕。這裡說的不只是性 虚待, 還有精神方面的誘入歧途, 如父母、→司鐸、 師長偏離價值觀的教導等等所造成的壞榜樣。

387 我們應當如何對待身體?

第五誡也禁止我們以暴力對待自己的身體。耶穌清楚 地要求我們,要接納和愛自己:「你應當愛近人如你 自己」(瑪廿二39)。

對身體自我傷害的舉動(刻痕等等),往往是經驗到 遺棄與缺乏愛的心理反應;因此首要的是喚起我們 直誠的、愛的回應。在器官捐贈的情境中,則該清楚 指出,人無權毀損天主所賜的個人身體。 → 379

388 健康有多重要?

健康且有重要的價值, 但不是絕對性的。我們應當 感恩地、小心地照料天主所賜的身體, 但不可耽溺其 中。〔教理2288-2291〕

國家給予公民健康適當的照顧,乃是它基本的義務 之一,就是在生活條件上,提供足夠的食物、衛生的 居住環境以及人人均能享有的基本醫療。

389 吸食毒品為何是罪?

使用毒品是犯了罪,因為它是自我傷害的舉動,侵犯了 天主出於愛而賜予我們的生命。〔教理2290-2291〕

人無論是依賴合法的物質(酒精、藥物、煙草)或甚



至不合法的毒品,都是拿自己的自由換取了奴役;這危害了當事人的生命和健康,也給他周圍的人帶來極大傷害。人一旦上了癮,失卻了自己,包括暴飲暴食、貪戀性事、飆車在內,他就失去了部分人的尊嚴與自由,由此也得罪了天主。這與合理的、意識清楚的、有所節制的享受,是不同的兩件事。 > 286

# 390 可以對活著的人進行實驗嗎?

對活人從事科學性的、心理性的或醫療性的實驗,只 有在能預期結果有助於人類福祉,並且無法以他種 方式達成的情況下,才可以進行。不過所有的程序, 都應當獲得當事人經告知後自由的同意。

#### 〔教理2292-2295〕

另外,實驗本身的風險不可超出常理。違反人的意志,在其身上實驗是犯罪行為。波蘭抗德運動人士,也是教宗若望保祿二世的密友,波爾陶斯加博士(Dr. Wanda Poltawska)提醒著我們,不論過去或現在,這都是攸關緊急的大事。在納粹時期,波爾陶斯

「他們的天主是肚腹,以羞辱為光榮,只思念地上的

——斐三1

8



「他們推著軟弱 而無助的我們,一個接 一個走出去。谁手術室 門口的走廊上,席德洛 夫斯基醫師給我們打了 靜脈麻醉針。失去意識 前,一道思緒閃過我的腦 海,但卻説不出口:『但 是我們不是實驗用的白 老鼠。』不,我們不是白 老鼠。我們是人啊!」 ——波爾陶斯加博十

(1921年生)

「基督徒時常否 認了福音,因陷入了權 力慾望,侵犯了不同族 群與民族的權利,無視 於自己的文化和宗教傳 統: 請仁慈給我們機會, 原諒我們!」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005),千禧年祈求 實恕禱文

加是拉文斯布呂克(Ravenshriick)集中營裡,人體實 驗罪行的受害者之一。身為心理學家的波爾陶斯加, 後來致力於醫學倫理的改革,是宗座生命學院創始 成員之一。

# 391 器官捐贈有何重要?

器官捐贈能延長生命,或改善生命品質,因此是對近 人真實的付出,但前提是不可強迫人捐贈。

### 〔教理2296〕

必須確定捐贈者在生前自由而清醒地同意捐贈,並 且不可為取得器官而殺害捐贈者。活體捐贈也是可 行的,例如骨髓移植或單側腎臟移植。在屍體器官 捐贈方面,則應以確認死亡無誤和捐贈者生前或其 代理人的同意為前提。

392 哪些行為侵犯了身體權?

使用暴力、綁架、挾持人質、恐怖主義、酷刑、強暴、 強迫性的絕育、截肢與致人傷殘。

### 〔教理2297-2298〕

這些行動根本上違反正義、愛德與人性尊嚴,即使 有政府權威背書,也不能合理化其行為。教會意識 到,歷史上的基督徒也曾有過這些罪行,今天她反 對所有加於肉體或心理上的暴力,尤其反對酷刑折 藥。

# 393 基督徒如何協助瀕死者?

基督徒對瀕死者不會棄之不顧。他們幫助他在充滿 信賴、具有尊嚴及平安的情況下過世。他們為他祈 禱,在適當的時機舉行→聖事。〔教理2299〕



## 394 基督徒如何處理死者的遺體?

基督徒以敬意和愛意面對遺體,知道天主召叫死者走向復活。〔教理2300-2301〕

基督徒喪禮習俗的一部分傳統,是將死者遺體莊嚴 地埋進土裡,並將墓地加以裝飾、清理。今天,教會 也接受不同的喪禮安排(如火葬),只要這樣的安排 不表示反對相信死者的復活。

## 395 什麼是和平?

和平是正義的果實,是以行動實踐的愛的記號。哪裡 有和平,哪裡「萬物就和諧共存」(聖道茂)。地上的 和平,是基督和平的肖像,是祂使天地重歸於好。

### 〔教理2304-2305〕

和平不只是沒有戰爭、權力維持微妙平衡(「恐怖平衡」)而已。和平帶來的是,人人安居樂業。在和平中,個人與民族的自主權與尊嚴得以受尊重,人類以兄弟之愛團結互助。 → 66,283-284,327

「發展是和平的 新名詞。」──教宗保祿六世 (1897-1978)・《民族發展》 通論

「正義的功效 是和平,公平的 碩果是永恆的寧靜和安 全。」

——依卅二17

99 「主的誕生日,正 是和平誕生之日。」 ——聖良一世 (約400-461)

「締造和平的 人是有福的,因 為他們要稱為天主的子 女。」

「我的經驗是,每 當人們盡力按耶穌教導 我們的福音生活時,一 切都跟著改變:所有的 忿恨、恐懼與悲傷,都化 作平安與喜樂。」

——比利時國王博杜安 (King Baudouin, 1930-1993)





5

「基督是我們的 和平。」

——弗二14

「你們一向聽說 過:『你應愛你 的近人,恨你的仇人!』 我卻對你們說:你們當 愛你們的仇人,當為迫 害你們的人祈禱。」 396 基督徒如何面對憤怒?

保祿<mark>說過:「你們繼然動怒,但是不可犯罪;不可讓</mark> 太陽在你們含怒時西落」(弗四26)。

〔教理2302-2304〕

憤怒本是自然的情緒,感受到不正義時會有的反應。但是,如果憤怒變成了怨恨,對自己的近人懷有惡意,這種一般的情緒就轉為對愛德嚴重的冒犯。 不加控制的怒氣,特別是報復的念頭,危害和平也毀壞「秩序的和諧」。→ 294

397 耶穌對非暴力的看法是什麼?

耶穌高度讚揚非暴力的行動。他命令門徒們:「不要抵抗惡人;而且,若有人掌擊你的右頰,你把另一面也轉給他」(瑪五39)。(教理2311)

第

耶穌斥責了想用武力保護他的伯鐸:「把劍收入鞘內!」(若十八11) 祂沒有叫祂的門徒拿起武器戰鬥。祂在比拉多面前保持沉默。祂選擇了犧牲者的一方,走上十字架,以愛救贖世界,稱締造和平者為有福。因此,教會也尊敬那些為良心之故,選擇不用武裝,而以其他方式來造福社會的人。 > 283-284

「他們必要把自己的刀劍鑄成鋤頭,將自己的槍矛製成鐮刀;民族與民族不再持刀相向,人也不再學習武鬥。」

一米四3

398 基督徒一定要是和平主義者嗎?

教會為和平奮鬥,但並不宣揚極端的和平主義。的確,沒有人能否認個別公民,或某些政權及同盟國家,擁有武裝自衛的基本權利。作為最後的手段,戰爭只能作為在道德上最後可接受的手段。

### 〔教理2308〕

教會清楚明白地拒絕戰爭。基督徒應盡一切可能,避免戰爭發生:包括反對囤積武器及非法軍火交易;反對種族及宗教歧視;致力於化解經濟與社會的不正義,好能促進和平。 > 283-284

# 399 什麼時候才能運用武力?

只有在極為緊急的情況下,才考慮使用武力。

發動「正義之戰」有幾個條件:

- (1) 由法定權威所認可
- (2) 具有正當的理由
- (3) 具有正當的目的
- (4) 僅剩戰爭此一手段可行
- (5) 所使用的手段相稱於情況所需
- (6) 有成功的希望。

〔教理2307-2309〕

「戰爭並非不可避免。它永遠都是人性的失敗。」

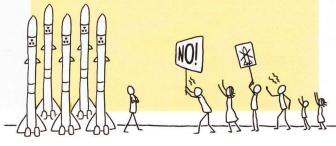
——教宗若望保祿二世 (1920-2005)

2003年1月13日

「不是力量,而是 愛救贖了我們! 這就是 天主的標記: 祂本身就 是愛。我們老是想要天 主顯示出祂的強大,想 著祂作出致命的一擊, 打倒邪惡,建造更美好 的世界。所有權力的意 識型態,都是這樣合理 化自己,它們合理化對阻 撓發展與人類解放事物 的一切破壞。我們因著 天主的忍耐而受苦。但 是,我們又需要祂的忍 耐。成了羔羊的天主告 訴我們,世界是由被釘 的那一位所救,而不是 由釘祂的人所救。世界 是因著天主的忍耐得到 救贖;因著人類的不耐 而毀滅。」

--教宗本篤十六世

2005年4月24日





「上主天主説:『 人單獨不好,我 要給他造個與他相稱的 助手。』……為此人應離 開自己的父母,依附自 己的妻子,二人成為一 體。』

——創二18,24

「請將我有如印璽,放在你的心上,有如印璽,放在你的心上,有如印璽,放在你肩上,因為愛情猛如死亡,炉愛頑如陰府:它的焰是火焰,是上主的火焰。洪流不能熄滅愛情,江河不能將它沖去,如有人獻出全副家產想購買愛情,必受人輕視。」

「基督信仰把女人 從奴役中解救出來。」 ——斯達爾夫人 (Madame de Stael,

1766-1817, 法國作家)

「不再分猶太人 或希臘人,奴隸 或自由人,男人或女人, 因為你們眾人在基督耶 穌內已成了一個。」 ——迦三28



第六誡:

不可姦淫。

400 人是具有性別的存在,指的是什麼?

天主創造人,有男性和女性。祂創造兩性,使之互補 互愛。祂創造了有性慾、能體驗肉體歡悅的人。祂創 造了人,為了要他們繁衍生命。

〔教理2331-2333,2335,2392〕

男人和女人的身分,深刻地印記在每一個人的身上;不同的感受方式,不同的愛的方式,養育子女方面不同的召叫(也是活出信仰的另一種方式)。因為天主計畫男女彼此相伴、彼此在愛中互補,祂使他們有所不同。也因此男人與女人在性和思想方面,互相吸引。當丈夫和妻子以身體結合,表達出彼此的愛時,這是對他們的愛,最深的感官表達。就如同天主的愛富於創造力一樣,人的愛也富於創造力,帶來子女的生命。 64,260,416—417

401 有哪個性別高於另一個嗎?

沒有。天主賦予男人與女人身為人同等的尊嚴。

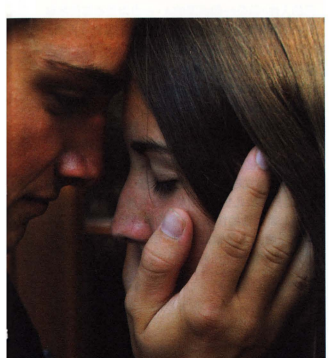
〔教理2331,2335〕

男人和女人都是按天主的肖像所造的人,都是由耶穌基督所救贖的天主子女。因為身為男人或女人,而受到不正義的歧視,不僅不合基督信仰,也不人道。可是,同等的尊嚴和同等的權利,不代表全無分別。忽視男人或女人各自的特性那種齊頭式平等,違反了天主創造的計畫。 → 54,260

## 402 什麼是愛?

### 愛是將心無條件地自我給予。〔教理2346〕

全心去愛意味著對某樣事物是如此地喜愛,到了全心投入而忘我的地步。音樂家全心投入不朽的作品。幼稚園老師全神貫注於她的工作。每一份友誼中都有愛的存在。然而,世上最美好的愛,莫過於婚姻中男女之間夫妻的愛情,在這份愛裡,兩個人永遠將彼此給予對方。所有屬於人的愛,都是天主的愛——一切愛的歸宿——的肖像。愛也是天主聖三最深的內在。在天主內,有持續不斷地交流與永恆的自我給予。因著天主滿溢外流的愛,我們也分享了天主永恆的愛。一個人愛得愈多,就愈肖似天主。愛影響整個人的生命,尤其在婚姻中,相愛的男女成為「一體」(創二24)時,愛以獨特的深度和象徵意義更被實現出來。 → 309



「贊成在婚姻中 女人對男人『順從』的一 切理由,必須在『懷著對 基督敬畏的心』雙方『互 相順從』的意識上來了 解。」

— 教宗若望保祿二世 (1920-2005),《婦女的尊 嚴與聖召》牧函(1988)

「愛是出於天主,凡有愛的,都 是生於天主,也認識天主。」

——若壹四7

「沒有人可以説 要試用生活或試用先 亡。也沒有人可以『試 用』愛·或者以有期限的 試用為前提·接納一個 人。

——教宗若望保祿二世 (1920-2005)

1980年11月15日

——教宗若望保禄二世 (1920-2005),《家庭團 體》勸諭



「一切讓性事變」 得方便的, 也同時使它 加快變得無關緊要。」 一保羅·里格爾

(Paul Ricoeur

1913-2005, 法國哲學家)

自潔 (CHASTITY, 出自拉丁 文castus=潔淨、練潔、 溫和)

是一種德行,指具有情 慾的人,為了愛,能慎 重堅定地克制自己的性 慾, 並目拒絕去看各類 媒體的色情影像,或利 用他人來達到自己的滿 足。

### 403 性和愛的關係是什麼?

性絕不能和愛分開;它們必然是一體。性的接觸必須 以直實的、可靠的愛為基礎。〔教理2337〕

當性和愛分開,成了單純享樂的時候,人就把男女之 間性結合的意義毀滅了。性的結合,是愛最美的身 體感官表達。只尋求性而沒有愛的人是在說謊,因為 他們身體的親密,並不符合心靈親密的程度。不把自 己身體的語言當直的人,對自己的身心都會造成傷 害。性就失去了人性;它隨落為得到快感的工具,甚 至是消費品。只有婚姻中承諾的、恆常的愛,能給予 人性化的性關係空間,帶來永久的幸福。

404 什麼是貞潔之愛?

為什麼基督徒要過貞潔的生活?

自潔的愛保護愛情,不受任何內在或外在力量的段 壞。有意識地去接納自己的性慾,並且善加整合至自 己的人性,就是一個貞潔的人。→貞潔並不等同於禁 慾。在婚姻當中有活躍性生活的人,也需要守貞潔。 守貞潔的人,讓自己的身體行動表達出可靠的、忠實 的愛。〔教理2238〕

不可把貞潔和古板混為一談。度貞潔生活的人,不會 成為慾念的玩物,反而認真地活出自己的性慾,以 愛為動機,表達出那份愛。不貞潔的舉動削弱了愛, 使愛的意義變得模糊。天主教會主張以整體的方式 來看待性:這包括美好的、性的歡娛,親密之愛,以 及對生兒育女開放的生殖力。天主教會對性的理解 是,這三者彼此相屬。假使現在有個男人,從某個女 人身上達到性的快感,然後寫情詩給另一個女人, 讓第三個女人生他的孩子,那麼他只是在利用她 們,根本不愛她們任何一個。

221



### 405 要怎麼樣度直潔的生活? 哪些事會有幫助?

當一個人能自由地愛,不受自己的衝動和情緒奴役, 他就活出了自潔。任何幫助人更加成熟、更加自由、 更加有愛、建立更美好關係的,都能對活出貞潔之愛 有所幫助。〔教理2338-2345〕

透過自律,人就能自由地愛,這份自律需要人在各階 段加以學習、練習和維繫。在這方面,不論何種處境 都服從天主的誡命、避免誘惑和表裡不一的生活或 →偽善、請求天主保護我們免於誘惑、以愛堅強我 們,都對我們有幫助。能夠活出純潔一致的愛,終究 是天主所賜的恩寵與美好的禮物。

406 每個人都要守貞潔,就連結婚的夫婦也不例 外嗎?

是的。無論老少,無論單身或已婚,每個基督徒都應 過著愛與貞潔的生活。〔教理2348-2349,2394〕

不是每個人都有婚姻的召叫,但每個人都受召去爱。 我們生來就是要獻出自己的生命;許多人以婚姻的 方式來進行,有些人則為天國自願守貞,還有些人選 摆獨身, 但也陪伴他人。一切人的生命, 都是在愛裡 找到意義。度貞潔生活,意味著專心一致地去愛。不 貞潔的生命是破碎而不自由的。真實地去愛的人,自 由、堅強而美好;他能為愛情獻身。因此,為我們完 全給出自己、同時完全獻身於他在天之父的基督, 是→貞潔的模範,因為祂是堅強之愛的原型。

「我還不知道我 會跟誰結婚。但是我不 想現在就背叛未來的妻 子。」

---個學生對為何不與女 友上床的質疑,所做的回答

「堂握當下,就堂 握了生命。」 -瑪麗·埃申巴赫 (1830-1916)

「你們要節制, 要醒寤, 因為, 你們的仇敵魔鬼,如同 咆哮的獅子巡游,尋找

可吞食的人。」

-伯前五8

「天主的旨意就 是要你們成聖,

要你們戒絕邪淫,要你 們每一個人明瞭,應以 聖潔和敬意持守自己的 肉體,不要放縱邪淫之 情,像那些不認識天主 的外邦人一樣。」

一得前四3~5



>> 「將你的身體給 予另一個人,象徵你以全 部的自己為禮物,給了那 個人。」

——教宗若望保禄一世 (1920-2005),1993年2月6 日於烏干達的康培拉和年輕 人會談

「年輕的人渴望 偉大的事物……基督所 許諾的,並不是容易的 生活。想要輕鬆過活,就 找錯天主的地址。但是, 祂給我們指示了補向偉 大的事物、通向善、通向 真實人性生命的路。」

——教宗本篤十六世

2005年4月25日

「經驗也顯示了, 婚前性關係會讓選擇 出正確的一生伴侶更困 難,而不是更容易。良 好婚姻的部分準備,在 於訓練和堅定自己的人 格。你也該培養愛與溫 柔的表達方式,但必須 和現階段的友誼過渡性 的本質相稱。能夠等待, 不是現在就做,更能幫助 你以後對未來的配偶, 表達出體貼的愛。」 ---教宗若望保祿二世

(1920-2005),1985年9月8 日於列支敦斯登的瓦都茲與 年輕人會談

# 407 為什麼教會反對婚前性行為?

因為教會要保護婚姻愛情。給他人最大的禮物,莫過 於自己。說「我愛你」,就是在說「我只想要你,我想 要全部的你,而我也要把自己永遠給你!,正因如此, 我們不可能以暫時的、試用的心態,真心說出「我愛 你」,就算用身體也不行。(教理2350,2391)

很多人也用認真的態度面對婚前的伴侶關係,但以 下兩點所透露的保留態度,就和直愛不相容:「隨時 可以抽身」,以及害怕有孩子。爱是如此偉大、如此 神聖、如此特別,教會教導年輕人有義務等到婚後 再發展性關係。 → 425

408 身為年輕的基督徒,如果現在就有婚前性關 係,或曾有過婚前性行為,該怎麼辦?

天主始終愛著我們,即使在「複雜」的情況,在罪的 情況下,也還是一樣。天主幫助我們尋求關於愛完整 的真理,愈來愈能堅定地、不模稜兩可地活出愛來。

年輕人可以和→司鐸或是可靠的、有經驗的基督徒 談話,找出更能完全活出愛的方式。他們會學到人 生是一個過程,不論發生什麼事,他們都可以藉天 主的幫助,重新開始。

## 409 手淫對愛有所冒犯嗎?

手淫是對愛的嚴重冒犯,因為它把性的快感當作目 的,將性與男女之愛完整的表達分開來。因此「自助 式的性」根本是自我矛盾的說法。〔教理2352〕

教會並未妖魔化手淫,但是她也警告人不可輕忽這 事。實際上有太多成人和少年人沉迷於情色圖像、影 片、網路上的情色服務,而沒有在人與人的關係裡 尋求愛,有陷入孤立的危險。寂寞會讓人掉淮沉迷 手淫的死胡同裡。立志「不用靠誰我也可以有性,我 自己來,要什麼時候,要怎麼樣做都可以」,並不會 使人幸福。

222

223

### 「行淫」是什麼意思?

「行淫」(fornication,出自希臘文porneia)本來是指 異教徒的性儀式,如神廟的廟妓。後來這個字用來指 在婚姻之外發生的所有性行為。在現代英文裡,這個 字多半指沒有結婚的男女,在兩廂情願下發生的性關 係。〔教理2353〕

行淫的背後常伴隨引誘、謊言、暴力、依賴與虐待。 行淫嚴重違反了貞潔;它傷害人的尊嚴,抹殺了性對 人的意義。公權力尤其有義務保護青少年免於陷入 行淫。

### 

曹浮使「愛」成了商品,而人則淪為享樂的工具。因 此,賣淫嚴重冒犯了人的尊嚴,是違反愛德的大罪。 〔教理2355〕

當然,那些從賣淫中牟利的人——人口販子、皮條 客、嫖客——比那些出賣肉體的男人、女人、兒童或 少年人罪行更重,後者往往是出於脅迫或依賴不得 不為。

手淫/自慰

(MASTURBATION,字 源上可能是來自於拉 丁文字首mas-=男性, 與turbare=騷動、激烈 動作)

手浮是指刻意刺激性器 官,以引起性的快感。

「[關於手淫] 為對當事人應負的道德 責任作出一個公允的判 斷,也為指點牧民的行 動,應考慮其感情上的 不成熟、沾染惡習的影 響、焦慮以及其他心理 和补會的因素,把道德 青仟減少甚至極為輕

一《教理》2352條





「既然愛不可能 拿來買賣,錢只會毀了 愛。」

- 盧梭 (1712-1778)

HEY! HEY! HAHAHA HAHAHA YEA YEA!! YEAYEEAAAA!

「如果有人以為 基督徒把不貞當作最 大的罪過,他就大錯特 錯了。肉身的罪固然糟 糕,但比起所有的罪來, 它們還不算是最糟糕 的……因為,有兩種勢 力誘惑人,使人猿離自 己的本質:一種是獸性, 一種是魔鬼。魔鬼性的 是兩者之中,比較糟的。 所以一個定期上教堂, 但卻冷血而自以為是的 假道學,比一個妓女要 來得更接近地獄。不過, 當然啦,最好兩個都不 是。」

-魯益師(1898-1963)

412 為什麼製造和消費色情產品是違反貞潔的 罪?

把人的性行為與夫婦間承諾的、愛的親密關係分開, 將之商品化,是對愛的濫用,犯了大罪。任何製造、購 買或使用這些色情產品的人,都侵犯了人的尊嚴,引 誘他人犯罪。〔教理2354〕

色情產品是變相的賣淫,因為它同樣暗示人可以用 錢買到「愛」。情色演員和模特兒,製造商和販賣商 都同樣嚴重地侵犯了愛德與人的尊嚴。任何使用色 情產品、瀏覽色情網站、或涉入色情行業的人、都牽 涉到廣義的賣淫,等於在支持這具有千萬利益、骯髒 的性販賣。

413 為什麼強姦是大罪?

強姦他人是對人徹底的、完全的踐踏。這種人以暴力 侵犯了另一人最深的私密,使被害者內心愛的能力受 到創傷。〔教理2356〕

第

強暴犯侮辱了愛最深的本質。性的結合最根本的一 點,就是它是一份只出於愛而自由給予的禮物。所以 即使在婚姻中, 也可能出現強暴行為。最卑劣的, 就 是在具有從屬性的社會關係、上對下、職務關係或家 庭關係裡的強暴行為,像是父母與子女之間,或是 老師、牧者與託給他們照顧的人之間。 > 386

414 教會對使用保險套預防治愛滋病的看法是什 麼?

姑日不論保險套對預防感染並非徹底安全這一點, 教會反對用保險套來單方面地、機械式地防範愛滋 病,而是主張人與人之間一種新的文化,以及整個社 會意識的改變。

只有保持忠貞, 避免隨意的性接觸, 才能有效保障人 不受愛滋感染,同時也能教導人以全人的方式面對 愛。尊重兩件同等的尊嚴、關懷家庭的健康、以負責 任的態度處理自己的渴望和慾求、(在適當時機)避 免性的結合, 這都是教導的一部分。推行此類計會 運動的非洲國家,其感染率顯著下降。除此之外,天 主教會也盡其所能幫助感染愛滋病的人。

### 415 教會對同性戀的評斷是什麼?

天主浩了男人和女人,使他們天生互補,在身體上亦 然。教會毫無保留地接納具有同性戀傾向的人。他們 (體驗到愛戀同性的人)不應為此遭受不公的歧視。 但同時教會也主張,所有形式的同性戀性關係,都與 受告的秩序相違背。〔教理2358-2359〕 → 65

99 「那些保持緘默 的人必須負責。」 - 聖愛娣·施泰因 (1891-1942)

「溫良的人是有 福的。」

瑪五5

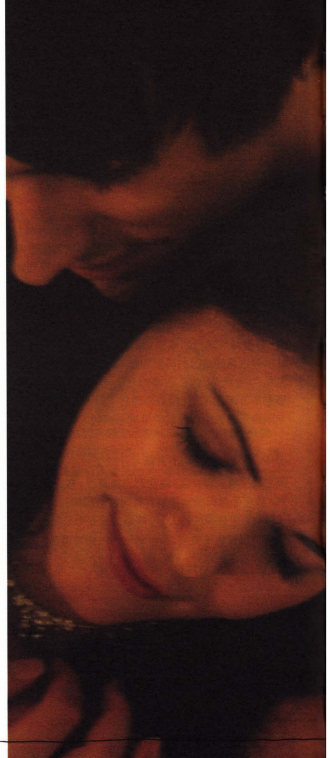
「婚姻中的忠實, 以及不發生婚姻之外的 性關係,就是預防感染、 減緩病毒傳播最好的方 式。的確,正確地教導婚 姻與家庭生活所帶來的 價值觀,是構成一個穩 定的社會唯一可靠的基

一教宗本篤十六世 2006年12月14日



「請將我有如印 璽,放在你的肩 東,放在你的肩 上,有如印璽,放在你一 上,因為愛情猛如死亡, 炉愛頑如陰府:它始。 是火焰,是上主的火焰。 洪流不能將它沖去,如 人獻出全副家產想購買 愛情,必受人輕視。」

---歌八6~7



第

### 416 一個基督徒的婚姻,有哪些基本要素?

(1) 合一性:

婚姻是一個盟約,其最深的本質帶來一男一女之間,身體上、理性上與靈性上的結合;

(2) 不可拆散性: 婚姻是永久的,「直到死亡將我們分開」;

(3) 向生育開放:

每一對婚姻都必須對生兒育女保持開放;

(4) 獻身於配偶的福祉。

(教理2360-2361,2397-2398)

如果夫妻兩人中有一人在結婚時,刻意排除以上所列任何一點,就不算是→婚姻聖事。 → 64,400

# 417 婚姻中性的接觸有什麼意義?

按天主的旨意,丈夫和妻子應當在身體結合中彼此相 遇,好能在愛中一再加深彼此的結合,並因著他們的 愛帶來子女。〔教理2362-2367〕

在基督宗教中,身體、情趣與性的喜悅有著很高的地位:「基督宗教……相信物質是好的,因為天主自己取了肉軀而成為人,即使到了天國,我們也會取得某種肉身,是我們永生幸福、美與力量,主要的一部分。基督宗教比任何其他→宗教都推崇婚姻:世上最偉大的情詩,幾乎都是出自基督徒的手筆。如果有人說,『性』在本質上是惡的,基督宗教會立刻加以反駁」(魯益師)。當然,情趣本身並非是目的。若是夫婦間的情趣變得自我封閉,不對可能孕育自其中的新生命開放,這與愛的本質就不合了。

「今天,尤其需要 避免把婚姻和其他各年 缺少真愛的結合混為一 談。只有一男一女之間, 完全的、不可改變的愛, 有若磐石,能夠作為建 立社會的基礎,達到全 人類一家的理想。」

一教宗本篤十六世 2006年5月11日

「『為此·人要離開父親和母親,依附自己的要」。 「成為一體」……這樣一體 「你不是兩個,而是其一體 「你不是兩個,而是主所結合的,人不可拆散。」

——瑪十九5~6 (引用創二24)

「因為天主所造 的樣樣都好,如 以感恩的心領受,沒有 一樣是可摒棄的。」

——弟前四4



子女「從受孕的一刻開始,就有權受到一個人應有的尊重。」 ——《生命的恩賜》指示,第

——《生命的恩賜》指示·第 二章第八節

99 「孩子是祝福。」 ──莎士比亞 (William Shakespeare・ 1564-1616・英國劇作家)

99 「每個孩子都是 寶貴的。每個孩子都是 天主所造的。」 ——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

負責的生育 (RESPONSIBLE PARENTHOOD)

在使用自然家庭計畫的 情況下,教會對已婚夫 婦自行決定子女數目與 間隔時間的權利,加以 承認並保護。

99 「自然家庭計畫不 外乎對彼此出於愛的自 我節制。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997),於1979年獲 諾貝爾和平獎時致詞 418 婚姻中的子女有什麼意義?

孩子是由天主所造,也是祂所賜的禮物,透過父母的愛而來到世上。〔教理2378,2398〕

真正的愛不會讓夫婦只看到對方。愛會向子女開放。 受孕出生的孩子,不只是「造」出來的東西,也不只 是父親母親雙方基因的集合。他是一個全新的、獨 特的,天主的受造物,有著自己的靈魂。因此,孩子 不屬於他們的父母,也不是他們的私人財產。

→ 368·372

419 一對基督徒夫婦該有多少子女?

一對基督徒夫婦所擁有的子女數量, 視天主願意給 他們和他們所能負擔的情況而定。〔教理2373〕

所有天主所賜的子女都是一個恩寵,一個→祝福。 這不是說基督徒夫婦不必考慮,按夫婦雙方的健康 與社經情況,能負起養育多少子女的責任。孩子在 「意料之外」時來到,仍應喜樂地、心甘情願地歡迎 他,以許多愛接納他。許多基督徒夫婦靠著信賴天 主,而有勇氣建立一個大家庭。

420 基督徒夫婦可以規畫他們生育子女的數目嗎? 是的,基督徒夫婦可以,也應該負責地運用傳遞生命 這項特權與禮物。〔教理2368-2369,2399〕

對夫婦而言,有時社會、心理與醫療的情況,多一個孩子成了極大、甚至非人力能及的挑戰。因此,為已婚夫婦,有著必須遵循的清楚條件:第一,規畫生育指的不是以避免懷孕為大原則。第二,絕不可因自私的理由避免生育。第三,不可有外力強迫介入(例如由國家決定一對夫婦該生幾個子女)。第四,不是什麼樣的方法都可以使用。

第

421 為什麼各種避免懷孕的方法不是一樣好?

教會推薦自我觀察與自然家庭計畫(NFP),作為有意 規畫懷孕的精細方法。這些方法符合男人與女人的 尊嚴;尊重女性身體內在的規律,也要求對彼此的關 愛與體貼,因此能使人學習愛。

〔教理2370-2372,2399〕

教會仔細地注意自然的週期,在其中看到深刻的含意。因此對教會來說,一對夫婦是否要控制女性的生殖力,或者改用自然的方式,觀察具有或沒有生殖力的日子,這事絕非無關緊要。→自然家庭計畫之所以稱為「自然」,不是沒有原因的:它符合生態、是全人且健康的方式,也是對夫婦默契的磨練。另一方面,教會反對避孕——所有人工的方式,包括化學性的(避孕藥)、機械性的(像是保險套、避孕環)以及手術性的(結紮)。因為這些都試著要把性行為與生育的可能性分開,在夫婦完全的自我給予上設下阻礙。這類方法甚至會危害女性的健康,可能導致墮胎(造成早期流產),長期來說也會傷害夫婦愛的生活。

## 422 沒有子女的夫婦該怎麼辦?

因為無法生育而煩惱的已婚夫婦,可以向醫學求助, 只要這不相反人位格的尊嚴、孩子的權利、以及→婚姻聖事的→聖德。(教理2375,2379)

擁有小孩不是一種絕對的權利。每個孩子都是天主 的禮物。那些已經窮盡一切許可的醫療協助,還是 無法擁有這項禮物的已婚夫婦,可以領養小孩,或 是以不同方式獻身計會,例如照顧被遺棄的孩子。 自然家庭計畫 (NATURAL FAMILY PLANNING,簡稱NFP) 泛指運用女性生殖週期 的跡象來規畫懷孕的方式,以及對男女雙方生殖力進行了解,好能受 孕或避孕。

教宗若望保禄二 世談到「避孕」(有別於 「調節生育」)時説:「 當夫婦使用避孕……他 們操縱並貶低了人的性 - 因而也貶低了他們 自己和他們的配偶-改變了全然自我給予的 價值。表達丈夫和妻子 完全彼此給予的固有語 言,由於避孕,遭到客觀 上完全相反的語言所覆 蓋,那就是,沒有完全把 自己給予對方。這樣不 但是主動拒絕了對生命 開放,還曲解了夫婦之愛 的內在真理,即要求付出 全人的愛。」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005),《家庭團 體》勸諭第32號



99 「別忘了,世上還 有許多孩子,許多女人 和男人,沒有擁有你所有 的,請你也去愛他們吧, 直到成傷。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

。 完實要不就是 絕對的,要不就是不存 在。」

---雅斯培

(Karl Japsers ' 1883-1969 ' 德 國哲學家)



423 教會對代理孕母和人工授精的看法是什麼?

所有透過研究與醫學協助受孕的方法,都不可以解除、破壞天生的親子關係,無論是藉第三者的介入,或是讓受孕成了技術性的行動,而沒有在婚姻的性結合中發生。〔教理2374-2377〕

出於對人類尊嚴的敬意,教會禁止人工授精或體外授精(artificial insemination or fertilization),科技協助受孕。每個孩子都有權利擁有一個父親和一個母親,都有權利認識他們,可能的話,在他們愛的圍繞下長大。透過捐贈者的精子或卵子做人工授精(稱為異體人工授精),這也破壞了婚姻的精神,因為丈夫和妻子只應透過自己的伴侶,才有權利成為父親或母親。但即使是同體人工授精(即精子及卵子來自夫妻雙方),只會讓孩子成為科技程序的產物,而不是出自親密的性接觸、愛的結合。倘使孩子成了產物,那麼馬上就會面對產品品質與產品風險等等諷刺的問題。教會也反對胚胎著床前診斷(preimplantation diagnosis),因為其目的是為了銷毀不完美的胚胎。同樣,將人工授精的胚胎植入另一個女人的子宮(代理孕母),也違反了人的尊嚴。

→ 280

424 什麼是通姦?可以因為這樣而離婚嗎?

通姦指雙方發生性關係,但其中至少一人已與別人有婚姻關係。通姦基本上是對愛的背叛,背棄了在天主前所立的盟約,也是對近人的不義。耶穌自己明確地宣告婚姻的不可拆散性:「天主所結合的,人不可拆散」(谷十9)。以造物主原先的旨意為根據,耶穌廢棄了舊約裡對離婚的允許。

(教理2353,2364-2365,2382-2384)

耶穌在這個訊息中,傳達出鼓舞人心的承諾:「作為你在天之父的子女,你必能終生愛人。」但是,要一生對自己的配偶保持忠實,也非易事。我們不該譴責那些婚姻失敗的人。不過,那些隨便離婚的基督

第

徒,仍舊犯了罪。他們冒犯了婚姻中,具體可見的天主之愛。他們也得罪了他們所遺棄的配偶和子女。當然,在婚姻中忠實的那一半,若無法忍受,可以搬出同居的住處。在某些嚴重的情況下,可能必須在法律上辦離婚。若有足夠的證據,在教會內可以提起婚姻無效之訴,確認當初婚姻(聖事)是否具有效力。→ 269

425 為什麼教會反對「私定終身」 (沒有儀式和證書)?

對天主教友來說,沒有教會內的婚禮,就沒有婚姻關係。在婚禮儀式上,基督來到丈夫和妻子的盟約中,賜予夫妻豐富的恩寵與賞賜。〔教理2390-2391〕

有時老一輩認為年輕人用不著什麼儀式或誓詞之 類的。他們認為,婚姻不過是快點把雙方的收入、想 法、有利的計畫湊到一塊兒,同時公開作出一個遲 早守不住的承諾。但是,基督徒的婚姻並非兒戲,而 是天主為相愛的男女所設最美好的禮物。天主自己 使這個結合,達到人力所不能及的深度。耶穌基督 說過:「離了我,你們什麼也不能做」(若十五5),正 是祂自己,持續地臨在於→婚姻聖事當中。祂就是 那夫婦之愛中的愛。即便相愛的兩人似乎已感情枯 竭,祂的力量仍在那裡。所以,婚姻聖事絕不是一紙 證書而已。它好比一艘神聖而經得起風浪的船,愛 侣們可以放心登上——新郎和新娘知道,藉天主的 幫助,它有足夠的燃料帶他們前往期盼已久的目的 地。雖然今天很多人說,不受約束的婚前性行為或婚 外情沒什麼大不了,但是教會邀請我們,堅決而明確 地拒絕這樣的計會壓力。

,婚姻與家庭危機的根源,在於對自由 錯誤的看法。」

——教宗若望保禄二世 (1920-2005)

「完成而既遂的 有效婚姻,除死亡之外, 任何人間權力,或因任 何原因,皆不得解除。」 ——《法典》1141修

「你們的話當 是:是就說是, 非就說非;其他多餘的 便是出於邪惡。」

---瑪五37

「我如今鄭重承 認你作我的妻子/丈夫, 並許諾從今以後,無論 環境順逆,疾病健康,我 將永遠愛慕尊重你,終 生不渝。」

——婚姻聖事誓詞





99 「擁有而不給予, 有時比偷竊還糟糕。」 -瑪麗·埃由巴赫 (1830-1916)



## 第十.誡:

不可偷盜。



426 第七誡「不可偷盜」(出廿15)規範了哪些 事呢?

第七誡不僅是禁止拿走別人的東西而已,它還要求公 正地管理和分配地球的產物;它對私有財產的問題, 與人類勞動成果的分配作出規範。這條誡命也控訴 不正義的物資分配。〔教理2401〕

最一開始,第七誡確實只禁止不法地奪取他人財 物。但是,它也針對著公平的計會安排,以及有利於 發展的計畫,人所做的努力。第七誡說明我們在信仰 上,有義務推行環境(即受造的一部分)保護,節約 使用地球的自然資源。

「祂本是富有 的,為了你們卻 成了貧困的,好使你們因 著祂的貧困而成為富有 的。」

--格後八9

427 為什麼私有財產的權利不是絕對的?

私有財產的權利是相對而不是絕對的,因為天主是為 了全人類,創造了地球和它的產物。

〔教理2402-2406,2452〕

在個人透過合法取得、繼承或饋贈而來的一切「屬 於」這個人之前,他該知道,所有的財產都包含了一 份計會責任。但在此同時,教會並不同意,因為這份 責任,而主張不可擁有任何私有財產,一切都應由所 有人(或國家)共享的那些人。一塊十地的擁有者, 遵照造物主的計畫,加以管理、照顧、增加收成,並 將產出按每人該得的進行分配,他的行動完全符合 對於受造應負的神聖責任。

428 什麼是偷竊?哪些事算是違背第七誡? 偷竊是以不正當的方法,獲取屬於他人的財物。 〔教理2408-2409〕

不義地獲取他人的財物,犯了違反第七誡的罪,即 使這行動並沒有觸犯國家法律。在天主眼中,不義 的就是不義。當然,第七誡不只限於偷竊,剋扣薪 查、占據他人失物、以及各種詐騙都算。第七誡還包 括下列事項:使受雇者在不人道的環境下工作、沒有 履行已訂的契約、浪費收益而不考慮任何社會責任、 人為操縱價格漲跌、使自己也有責任照顧的同僚,在 工作上陷入險境、貪汗賄賂、誤導屬下從事不法行 為、製造仿冒品或敲詐不合理的賠償、浪費公帑或偷 工減料、偽造或竄改會計資料、逃稅。

「私有財產不是無 條件而絕對的權利。」 保禄六世(1987-1978), 《民族發展》誦諭

「沒有財產,也就 沒有給予的喜樂; 那麼, 也就沒有幫助朋友、旅 人、急難中的人, 所享有 的快樂了。」

一亞里斯多德 (西元前382-322)

在《民族發展》(簡稱 PP) 這篇社會誦諭中,教 宗保祿六世建立了「一 切為增產所擬定的計畫, 只應為人服務而已」這 主要的原則(PP 34)。他 反對一切官稱「利益是 經濟進步的主要動機, 競爭是經濟的最高定 律,生產工具的私有權 是絕對的權利,沒有限 制,也沒有社會的相對 義務」的看法。





## 割竊

(PLAGIARISM,出自拉丁文plagiarius=綁架者)

是指未經授權,暗中取 得他人的智慧財產,將 之當作自己的思想成 就。





耶穌讚美税吏匝凱所做 的承諾:「我如果欺騙過 誰,我就以四倍賠償」( 路十九8)。



「愛錢的,錢不能使他滿足。」

一訓五9

## 429 智慧財產適用於哪些方面?

侵占智慧財產也是一種偷竊行為。〔教理2408-2409〕

偷竊不只限於剽竊。偷竊智慧財產,從在學校抄別人的作業就開始了,接著就是在網路上非法取用資料,也包括沒有取得版權的盜印、或是各種媒體的盜版交易,進而到偷取點子、想法的商業競爭。每次取用他人的智慧財產,都應該有作者(發明者)自由的同意,並給予合理的報酬。

# 430 什麼是交換正義?

交換正義規範人與人之間的交易,要嚴格尊重彼此權益。它確保財產權有所保障,債務應償還,在自由情況下訂定的義務應被履行,有不義或損害情況時應給予賠償,被偷竊的財物應予以歸還。

〔教理2411-2412〕

# 431 可以逃稅嗎?

面對複雜的稅制系統,巧妙的節稅不能算有道德瑕疵。但是逃稅和騙稅則是不道德的,這包括竄改、漏報、隱瞞事實,來躲避正確的稅賦估算。

### 〔教理2409〕

藉著繳稅,每個公民都能按自己的能力作出貢獻, 好讓國家得以運作。因此,逃稅不是輕微的違法而 已。稅制本身也應公平合理,按法律來徵收。

# 432 基督徒可以投資股票市場或網路股嗎?

基督徒可以投資股票或是網路股,只要他是在正常的商業交易範圍下,以自己或他人的資金審慎行事,並且沒有違反其他的誡命。

使用不誠實的手段(如內線消息);拿自己或他人畢 生積蓄來冒險交易而不保證獲利;過於沉迷,好像 玩投機遊戲;此時投資股票才是不道德的。



433 我們應如何處理公有財產?

破壞公物,刻意損害公共設施和公共財,也是偷竊的 一種,必須加以賠償。〔教理2409〕

434 基督徒可以打賭或者玩博彩遊戲嗎?

如果賭注影響到參與者的身家性命,打賭或博彩就 是不道德的。倘使拿他人的身家性命冒險,尤其是託 由他昭管的人,更為嚴重。〔教理 2413〕

就道德上來說,當有些人連生活必需品都沒有的時 候,把大筆全錢放在投機遊戲的舉動是很可議的。 再說,打賭或賭博都容易使人沉迷,不可自拔。

# 435 可以「買賣」人口嗎?

沒有任何人,甚至是人身上的一部分,可以被拿來當 作商品。人也不該把自己當成貨品交易。人屬於天主, 有與牛俱來的尊嚴與自由。今日屢見不鮮的買賣人口 (不只見於賣浮而已),應該受到嚴厲的譴責。

### 〔教理2414〕

買賣器官作為移殖之用、買賣胚胎以利生物科技工 業、買賣兒童給人領養、徵募童兵、賣淫——種種古 老的、不正義的人口販賣與奴役制度,今天在各處重 現蹤跡。人們被剝奪了自由、尊嚴和自主的權利,甚 至被剝奪了牛命。人們被其他人貶低為主人用來牟 利的丁具。嚴格定義上的人口販賣,有別於運動團隊 間的交易。在那裡也提到「買賣」球員,但當然這些 交易的前提,是運動員自由的同意。 → 280

「是錢擁有他,而 不是他擁有錢。」

-聖啟廉

(St. Cyprian of Carthage ' 200-258, 教父之一)

「每次拿到東西 開始使用時,要想想這 是人費心的成果,當你 消耗、破壞、損傷它的 時候,你是在損害這成 果,也就是在消耗人的 生命。」

一托爾斯泰

(Leo Tolstoy, 1818-1910, 俄國小説家)





——教宗本篤十六世·《納 匝肋人耶穌》

》 約一千兩百三十 萬人處於被強迫勞動的 情況下。約兩百四十萬 人成了人口販賣的受害 者。涉及利益約達一百億 美金。

——國際勞工組織2005年的 統計數據

「經驗顯示了,忽略環境必然導致對人類共同體的傷害,反之亦然。我們愈來愈清楚,與受造和諧相處,和人與人的和諧之間,有一不可分割的關聯。」

——教宗本篤十六世 2007年1月1日

436 我們應如何對待環境?

當我們關照地球,當作一個居住的空間,包含它的生態規律、物種的多樣性、自然之美,以及它日益減少的資源,盡力維持,我們就滿全天主對受造所賦予我們的責任,這樣後代子孫才能安居地球。

### 〔教理2415〕

在《創世紀》中,天主說:「你們要生育繁殖,充滿大地,治理大地,管理海中的魚、天空的飛鳥、各種在地上爬行的生物!」(創一28)「治理大地」不是說人有絕對的權利,隨心所欲地處置具有生物與無生物的自然和動植物。因為人是按天主的肖像所造,他應當照料天主的化工,有如一個牧人和管家。聖經的第一部書也這樣說:「上主天主將人安置在伊甸的樂園內,叫他耕種,看守樂園」(創二15)。

→ 42-50

236

237

# 437 我們應如何對待動物?

動物是我們受造的同伴,我們應當照料牠們,喜悅於 牠們的存在,正如天主喜悅牠們的存在那樣。

(教理2416-2418,2456-2457)

動物也是天主所造,有知覺的生命。虐待牠們、任其 受苦、沒有目的的屠殺牠們,也犯了罪。不過,人不 該愛動物勝過愛人。

# 438 為什麼天主教會有自己的社會教導?

因為所有的人,身為天主的子女,都擁有獨一無二的 尊嚴。為了全人類,教會以她的社會教導,在社會層面上,致力於保衛和促進這份人性尊嚴。她沒有企圖 要搶取經濟或政治上的自由。不過,當政治或經濟手 段動搖了人的尊嚴時,教會必須介入。

### (教理2419-2420,2422-2423)

「我們這時代的人們,尤其貧困者和遭受折磨者,所有喜樂與期望、愁苦與焦慮,亦是基督信徒的喜樂與期望、愁苦和焦慮」(梵二《牧職憲章》)。教會在她的社會教導中將這句話化為強調。教會自問:我們如何為所有人的,包括非基督徒的福祉與公平的對待,來負起責任?一個公義的人類社會架構,公義的社會、經濟、社會組織架構,應該是怎樣的?教會對正義的投身,乃是效法基督對人類的愛。

# 439 教會的社會教導,是如何發展出來的?

天主教→社會訓導原是為回應十九世紀的經濟問題。當時,工業化帶來經濟的繁榮,工廠老闆是主要的得利者,但卻使許多人成了毫無權利、陷入貧窮的勞工。因著這情況,共產主義認為資本(資方)與勞動(勞方)之間,有著難以協調的對立,只有透過階級鬥爭,才會有結果。相反的,教會則主張勞工的利益與工廠擁有者的利益之間,應當維持一個正義的平衡。〔教理2421〕

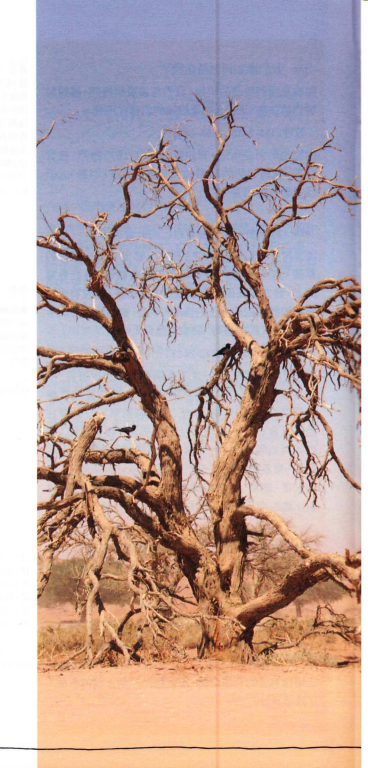
「致力於保護環境、植物與動物,是正確的做法。但更該要堅決地向人類生命説『是』,因為在有形世界裡,人比任何其他受造的存在,等級都要高得多。」

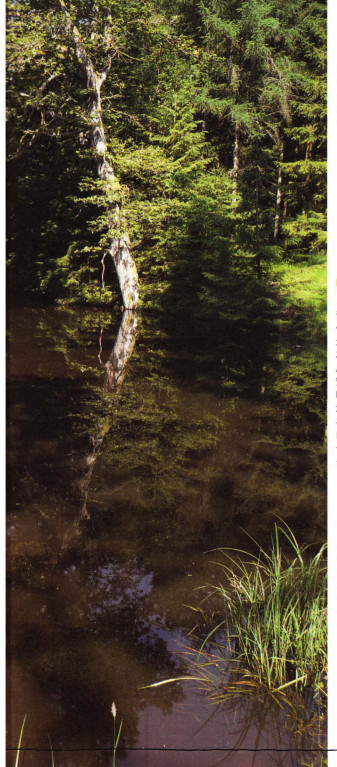
——教宗若望保祿二世 (1920-2005)

1985年9月8日

● 「愛德是教會社會訓導的核心。」 一教宗本篤十六世, 《在真理中實踐愛德》涵諭。







「祢眷顧大地, 普降甘霖, 使大地豐收; 天主的河水洋溢, 為他們準備五穀。 原來這一切都是由於祢 安排就緒。 曠野的牧場豐滿外溢, 漫山遍陵充滿了歡喜; 羊群遮蔽了牧場, 山谷蓋滿可食糧, 一切在歡呼歌唱。」

-詠六五10,13~14

99 「資本沒有勞動 就沒有辦法,勞動沒有 資本亦然。」

——教宗良十三世

(1810-1903),《新事》通諭



99 「我們在此強調 男女平信徒卓越的角色 是很適宜的。他們的使 命是以基督徒的獻身精 神,使現實的一切富有 生命,藉此,他們表現出 是基督的證人及正義與 和平的推行者。」

——教宗若望保禄二世 (1920-2005),《論社會事 務關懷》通論 教會提出的建議是,不是只有少數人,而是所有的人,都該由近代的工業化與競爭所帶來的繁榮中獲益。所以,教會支持發展工會,主張經由立法和政府的保證,來保護勞工免受剝削,並為他們及其家人投保急難或疾病保險。

## 440 基督徒有義務參與政治和社會嗎?

→平信徒特別有這個責任,以福音的精神,就是以愛德、真理和正義,去參與政治、社會、和商業活動。→ 天主教社會訓導在這方面,提供了很清楚的指導。

### 〔教理2442〕

但是,政黨黨派的活動,與主教、→司鐸和執事的牧職不相容,因為這些人必須為所有的人來服務。

# 441 教會對民主制度的看法是什麼?

教會支持民主制度,因為在所有的政治制度裡,它為 法律前人人平等及保障人權,提供了最好的條件。不 過,要達到這樣的理想,民主不能只是多數決。只有 認清了基本天賦人權、保障此一人權,甚至必要時不 惜違背多數意見的法治國家,才有可能實現真正的民 主。(教理1922)

歷史教導我們,就連民主也不能絕對保障人的尊嚴與人權。它總有變為多數暴力的危險。民主仰賴著制度本身所不能保證的其他先決條件。因此,基督徒尤其應當注意民主制度所不可或缺的價值,不致受到輕忽。

442 教會對資本主義和自由市場經濟的立場是什麼?

任何形式的資本主義,若沒有完善的法律制度配合,就有無視於→公益,只成為個人追求利益之工具的危險。教會堅決反對這一點。另一方面,教會支持為人群服務的、防止壟斷的、確保人人有工作及生活必需品的自由市場經濟。〔教理2426〕

→天主教計會訓導按昭是否對→公益有所貢獻,來 評斷各種社會的安排,也就是說,這些安排是否「使 私人、家庭及計團更充分而容易達到各自的完善」( 梵二《牧職憲章》)。評斷商業活動也是一樣,它首 先也該為人而服務。

## 443 管理者和企業家的責任是什麼?

企業家和管理階層在意的是公司在商業上的成功。 除去這些正當的考量(包括動機在於獲利),他們也 有一個社會責任,就是將員工、原料供應商和客戶們 合理的顧慮,都納入他們的考量,還包括考慮社會整 體以及環境問題。〔教理2432〕

444 教會的社會教導對勞動及失業有何指點?

工作,是天主賦予我們的責任。我們應當共同努力來 照顧並繼續祂受造的工程。「上主天主將人安置在伊 甸的樂園內,叫他耕種,看守樂園」(創二15)。對多 數人來說,工作是生活的基礎。失業是嚴重的不幸, 必須果決地加以處理。

儘管現在有許多人想要工作,而找不到工作,卻有些 人是工作過度的「工作狂」,連與天主和旁人相處的 時間都沒有。有些人的薪水連自己和家人都快養不 活,但有些人賺的錢卻多到過著難以置信的奢華生 活。工作本身不是目的,而應該是為了人類社會的發 展而服務。因此→天主教社會訓導致力於建立所有 人都能積極合作,並分享當前繁榮的經濟秩序。這 教導堅持公道的薪資,因為這樣才能使所有人過著 有尊嚴的生活,同時也呼籲富人體現節制、團結和 分享的美德。 → 47,332

445 「勞動先於資本」這個原則是指什麼?

教會始終教導「勞動優於資本的原則」(教宗若望保 祿二世,《論人的工作》通論)。人擁有的資本或金 錢,只是一樣「東西」。但是,勞動則與獻出勞力的「

「沒有價值觀的民 主, 易於流為極權主義, 或是公然為之,或是稍 加偽裝而已。」

一教宗若望保禄二世 (1920-2005),《百年》誦諭

「缺乏人道、團結 與正義的資本主義,就 沒有道德,也沒有未來 可言。」

---馬克思樞機

(Reinhard Cardinal Marx, 生於1953年,慕尼黑與弗萊 辛總主教)

「尋找資源、資金 流通、製造商品、消費, 以及所有其他經濟產業 的面向,都無可避免地 具有道德意涵。因此,所 有經濟上的決策,都會 造成道德方面的後果。」 - 教宗本篤十六世,《在 真理中實踐愛德》通諭



9 「工作為人是好事——為人性是件好事——為人性是件好事——因為藉著工作,人不但改變自然界,使自然界 適合他自己的需要,他也達到人性的完美,的確,以某種意義來說,他『更成為人』。」

— 教宗若望保禄二世 (1920-2005),《論人的工 作》通諭 人」不可分割。所以,勞工的基本需要,必須優先於 資本的獲益。

資本擁有者和投資者的正當利益,當然必須維護。 但是,若企業家與投資者犧牲勞工與雇員的基本權 益,好提升自己的獲益,這是嚴重的不正義。

### 446 教會對全球化的看法是什麼?

全球化本身沒有好壞;它只是用來描述一個該加以引導的現實情況。「這過程源自經濟高度發展的國家,卻自然地牽動了各地的經濟。它尤其推動了不少地區脫離貧窮,這本來是一個大好的機遇。不過,沒有了在真理中的愛作引導,這全球性的推進有可能造成前所未有的損害,並在人類家庭中造成新的分裂」(教宗本篤十六世,《在真理中實踐愛德》通論)。

當我們買下便官的牛仔褲時,我們不能對這些產品



第

製造的情況、工人們是否得到合理的工資等問題漠不關心。每一個人的命運都該得到關心。沒有任何人的貧窮該被忽略。在政治層面上,需要「一個真正的世界性的政治權威」(教宗本篤十六世,《在真理中實踐愛德》通諭,引自真福若望廿三世《和平於世》通諭),來幫助富有國家與未開發國家的人達到妥協。後者往往仍被排除在經濟全球化的好處之外,只背著沉重的負擔。

447 全球化是政治和經濟層面特有的現象嗎?

過去對勞動的看法是分工性的:在經濟方面只須考慮 財富的增加,在政治方面則對正義的分配加以考慮。 但是,在全球化的時代,收益來自全球各地,政治大 體上卻仍局限於國家的界線。因此,今天所需要的, 不只是強化跨國的政治組織,更需要那些在世界上較 貧窮地區,大量從事經濟活動的個人與群體,多以愛 和團結互助的精神來行動,而非只為求取利益。市場 與國家都是必要的,但健全的公民計會也不可少。

在市場上,產品與服務被用來交換有價的物品。然而,在世界上許多地方,有些人貧窮到無法提供任何東西來換取所需,始終被人遺忘。因此,經濟的動機不該再用「交易的邏輯」(logic of exchange)來定義,而該走向「不求償而付出的邏輯」(logic of the unconditional gift,見教宗本篤十六世,《在真理中實踐愛德》通論)。這裡說的不只是施捨窮人,而是要藉著開闢經濟自主的路,來幫助他們自立。有些基督徒已開始像是普世博愛運動這類的「共融經濟」,今天全世界已有超過七百五十家企業加入此一運動。同時也有非基督徒的社會企業家,雖仍以獲利為目的,但懷抱著「付出文化」的精神,致力於改善貧窮和邊緣化的問題。

「任何包括在資本觀念中的東西,嚴格 說來,都不過是一組東 西而已。身為工作主體 的人,獨立於他所做的工 作——人自己就是一個 位格。」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005),《論人的工 作》通諭

——教宗若望保禄二世 (1920-2005),2003年



了不斷全球化的 社會使人變得更接近, 但是卻沒有使我們成為 兄弟。單憑理智,足以使 人覺知人與人之間的平 等,使人共處,相互尊 重,但卻不足以建立兄 弟之情。」

一教宗本篤十六世, 《在真理中實踐愛德》通諭

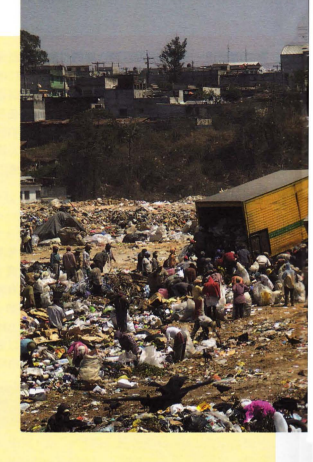
「全球化的經濟 似乎傾向前者,即合約 或的交換,但是也直接 或間接地顯出需難以及 兩種:即政治邏輯以及 不求償而付出的邏輯。」 ——教宗本無十六世,

《在真理中實踐愛德》通諭

「發展出『共融經濟』,是希望有一天我們 能立下這個榜樣:一個 沒有貧窮、沒有困苦的人 群。」

——盧嘉勒

(Chiara Lubich, 1920-2008, 普世博愛運動 創始人), 2001年



448 貧窮與未開發的狀態是不可避免的嗎?

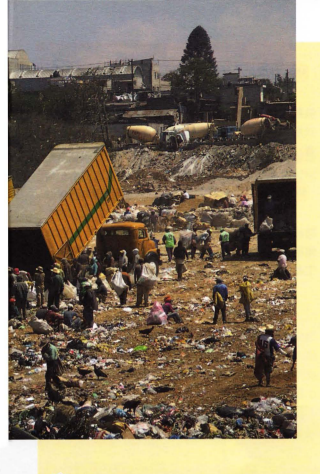
天主交給我們一個富庶的地球,能供給所有人足夠的食糧和居住空間。但是,所有地區、國家和大陸,許多人仍然連生存必需品都幾乎沒有。造成世上這個分裂的歷史因素很複雜,但並非不能改革。富有國家有道德責任,透過發展性的援助、建立經濟與商業合理的秩序,來幫助未開發國家脫離貧窮。

世界上有超過十億人,一日生活費還不到一塊美金。 他們的食糧不足,缺乏乾淨飲水;其中大多數都沒有 受教育或醫療照顧的機會。據估計,每天有超過兩 萬五千人死於營養不良。其中很多都是兒童。









# 449 窮人對基督徒的意義是什麼?

不論哪個時代,對窮人的愛都是辨認基督徒的標誌。 窮人不是只值一些施捨而已;他們有權要求正義。基 督徒尤其有義務,分享自己的財物。我們對窮人之愛 的榜樣,就是基督。〔教理2443-2446〕

「神貧的人是有福的,因為天國是他們的」(瑪五3)——耶穌的山中聖訓,就從這句話開始。有物質的、情緒的、知性的和靈性的貧窮。基督徒該以大量的體貼、愛心和耐心,照顧世上的窮人。畢竟,沒有哪一點比對待窮人的態度,更能教基督對人做出評斷:「凡你們對我這些最小兄弟中的一個所做的,就是對我做的」(瑪廿五40)。 → 427

下世上饑餓的國家,向那些富庶的民族呼救。教會聞之不禁痛心疾首,呼籲每一個人側耳聽他兄弟的懇求,以愛回應。」

——教宗保祿六世 (1987-1978),《民族發 展》通諭



7 不讓窮人分享自己的財物,就是偷竊、就是剝奪他們的生命。我們所擁有的,不是我們的,而是他們的。」——聖金口·若望(349/350-407)

99 「施捨予窮人,你 會更富有。」

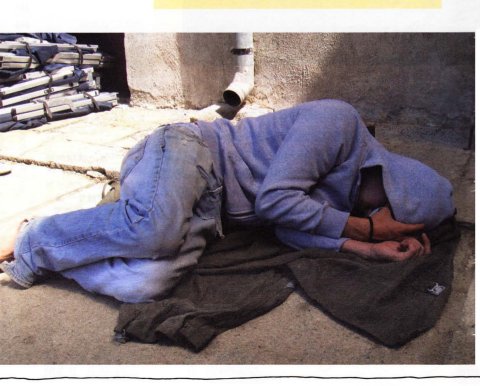
——阿拉伯諺語

99 「只有在施予中, 我們有所收穫……在死 亡時,我們生於永恆。」 ——法國聖方濟運動祈禱文 (1913) 450 什麼是「物質的施捨」(corporal works of mercy)?

供養饑餓的人、給口渴的人水喝、為赤身露體的穿上 衣服、收留無家可歸者、慰問病人和囚犯、埋葬死 者。

451 什麼是「精神的施捨」(spiritual works of mercy)?

精神的施捨包括:教誨無知之人、指引迷津、安慰悲傷者、勸化罪人、耐心容忍過錯、寬恕所受的傷害、為生者和死者祈禱。



246

247



### 笛八誡:

不可作假見證,害你的近人。

452 第八誡對我們的要求是什麼?

第八誡勸戒我們不可說謊。說謊就是明白地、有意地 做出相反真理的言行。說謊者欺騙自己、誤導有權得 知全部真相的人。

(教理2464,2467-2468,2483,2485-2486)

每個謊言都是對正義與愛德的冒犯。說謊是一種暴 力;它為團體帶來了分裂的種子,使每個人類團體 根本的信任, 漕到破壞。

453 我們與直理的關係,和天主有何相干?

尊重真理的生活,不只是忠於自己而已。更確切地 說,是要對天主誠實,因為祂是所有直理的根源。我 們從耶穌那裡,的確能直接找到關於天主、關於所有 現實世界的真理,祂就是「道路、真理和生命」(若十 四6)。〔教理2465-2470,2505〕

直正跟隨耶穌的人,他的生命愈發顯得真實。這樣的 人在生活的各種行動上掃除一切謊言、錯謬、藉口 與模稜兩可,對直理問心無愧。信仰就是為真理作 見證。

454 關於信仰的直理我們有多少義務?

每個基督徒都必須為真理作證,因此都該跟隨基督, 祂曾在比拉多面前說:「我為此而生,我也為此而來 到世界上,為給真理作證」(若十八37)。

〔教理2472-2474〕

甚至可以說,基督徒出於對真理的忠誠,與對天主 和人類的愛,不惜犧牲生命。這個對真理最終極的 投身,就稱為殉道。



「不可作假見證, 害你的近人。」

出廿16

「濫用文字是在 羞辱他人。」

(Dag Hammarskjöld, 1905-1961,瑞典籍聯合國祕 書長,神祕者)

「我唯一的惡行, 就是説謊。」 警世格言

「這時代的真理 如此模糊難辨,謊言如 此橫行當道,只有愛真 理的人,才能認出它。」 - 巴斯噶 (1623-1662)

「的確,耶穌基 督就是那化身成人的真 理,吸引這個世界歸向 祂。從耶穌那裡散發出 來的,正是真理的光輝。 所有其他的真理,都是 祂,即真理本身的一小 部分, 並且都指向祂。」

一教宗本篤十六世

2006年2月10日



>> 「每一天的生活, 都要活得像明天就要殉 道一樣。」

——真福嘉祿·富高 (1859-1916,他本人在1916 年殉道而死)

# 殉道者

(MARTYR, 出自希臘 文martyria=證人、見 語)

基督徒殉道者指的是那 些為基督,即真理本身, 或為基於信仰所作的良 心抉擇,願意忍受暴力, 甚至面對死亡的人。

斯德望(德範)執事是第 一位基督徒殉道者。因 為他信奉福音真理,約 公元36至40年間,在耶 路撒冷城牆外,被投石 至死。

## 虚誓 (PERJURY)

是指刻意以天主之名, 重申錯誤的訊息,為不 真實的事作擔保。這是 嚴重的罪。

### 455 保持誠實是什麼意思?

誠實意味著一個人行為誠懇,言語實在。誠實的人提 防著心口不一、以訛傳訛、蓄意欺騙和偽善。最惡劣 的不誠實,就是發慮誓。〔教理2468,2476〕

所有的團體當中,有種嚴重的惡,就是造謠生事、刻 意說長道短:甲「偷偷」告訴乙,丙說了哪些貶低乙 的話。

456 如果你說了謊、臟哄或欺騙了人,該怎麼 辦?

所有對直理和正義的冒犯,縱使已得到實恕,仍該作 出補償。〔教理2487〕

如果沒有辦法為謊言或錯誤的證詞,作出公開的補 償,至少應在私下盡其所能地作出補救。如果沒辦 法針對錯誤,補償受害者,在良心上,仍有義務予以 補救,換句話說,必須盡力做到至少象徵性的賠償。

457 為什麼談論真理(事實)需要慎重?

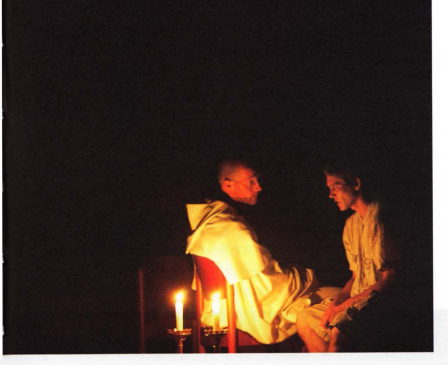
表達真理必須在愛德當中,慎重行事。真理往往會被 拿來當作武器,因此帶來了破壞性,而非建設性的效 果。〔教理2488-2489,2491〕

要傳達訊息時,我們該記得蘇格拉底的「三個篩子」: 這是真的嗎?這是善意的嗎?這是有用的嗎?在面 對職業祕密時,也必須→慎重。這些祕密必須加以 保守,除非在嚴格條件定出的特殊情況下,才有例 外。同樣,任何人若公開必須嚴格守密、不能對第 三者透露的內容,也是犯了罪。我們必須說實話,但 是,不需要說出所有的實話。

458 秘密告解的內容有多機密?

告解內容的祕密是神聖的。再怎麽有力的理由,都不 能洩漏。〔教理2490〕

就算是最駭人聽聞的罪行,→司鐸也不能洩漏。兒



童所告解的小事,就算遭受折磨,亦不可洩漏。

→ 238

459 傳播媒體具有什麼樣的道德責任?

媒體製作者對媒體的消費者負有責任。最要緊的就 是誠實告知。在蒐集與發布真正的新聞時,也要維護 個人的尊嚴與權利。〔教理2493-2499〕

各種社會傳播工具,都該為建立世界上的正義、自由 與團結,有所貢獻。現實當中,媒體常淪為意識型態 鬥爭的武器;或者為爭取更高的收視率,在內容方 面不顧道德守則,流於媚俗與使人沉迷的工具。

「在你能證實某 項謠言之前,絕不要再 傳出去。證實之後,更該 小心口舌。」

- 賽爾瑪・拉格洛芙 (Selma Lagerlöf, 1858-1940,瑞典作家)

慎重 (DISCRETION, 出自

拉丁文discernere=辨 別)

分辨何時該説什麼、向 誰説的一種能力。





社會傳播工具 (SOCIAL MEANS OF COMMUNICATION)

不限於個人,而以人類 社會整體為目標,來發 揮影響力的媒體:報紙、 電影、廣播、電視、網路 等等。

#### 460 媒體會帶來哪些危險?

有許多人,尤其是兒童,以為他們在媒體上所見的一切,都是真的。如果假娛樂之名,來讚揚暴力、肯定反社會行為、對性的態度隨便,那麽那些負責媒體的人,以及有監督權責,應該對此加以制止的人,都是犯了罪的。〔教理2496,2512〕

從事媒體工作者應當隨時警惕自己,他們所製作的產品具有教育性的功能。年輕人必須不斷自我反省,他們在使用媒體上,是否保有自己的自由與批判的態度,還是已經對特定的媒體過於沉迷。每個人都要對自己的靈魂負責。那些用媒體觀賞暴力、仇恨與情色的人,是在傷害自己,使靈魂麻木不仁。





「因為你的財寶 在哪裡,你的心 也必在那裡。」

——瑪六21

461 藝術如何作美與真理之間的媒介?

真與美彼此相屬,因為天主是美的根源,同時也是真理的根源。因此,獻身於美的藝術,乃是通向完全、通向天主的特殊途徑。〔教理2500-2503,2513〕

人無法用言語盡述和用思想不能表達的,可以在藝術中發揮到淋漓盡致。藝術是「天賦給人的內心極豐富的資源」(《教理》2501條)。以一種極為近似天

250

251

主創造力的方式,人的技巧與他的靈感在藝術家身上結合,使他賦予全新的事物,一個具體的模樣,且是過去在現實中未曾見過的。藝術本身不是目的。它應當提升人、鼓舞人、使人變得更好、最終引領他們朝拜和感謝天主。



#### 第九誡

不可貪戀你近人的妻子。

462 為什麼第九誡要禁止性的欲望?

第九誡禁止的,不是欲望本身,而是扭曲了的欲望。 聖經上所警告的「貪戀」,是衝動勝過理智,是讓迫 切的欲念主宰了全人,以及肇因於此而犯下的罪。

〔教理2514,2515,2528,2529〕

在男女之間的性吸引力是天主所造的,因此也是好的;是一個人性別的本質和生物構造的一部分。這使男人和女人得以彼此結合,因著他們的愛繁衍後代。第九誠就是要保護這個結合。家庭與婚姻這個庇護所,絕不能因玩火自焚,就是說輕率地沉溺於男女之間的性慾火花。「別碰已婚男女!」這句話說得好,對基督徒來說,更是如此。 → 400-425

「這些美物的主 字更是美麗,因 為,全是美麗的唯一根 源所創造的。」

——智十三3

「從受造物的偉大和美麗,人可以推想到這些東西的創造者。」

——智十三5

99 「對我來說·藝術 與生活的完美·都源自 聖經的篇章。」

——夏卡爾

(Marc Chagall, 1887-1985,俄國畫家)

7 基督徒相信是 天主發明、創造了這個宇宙——就好比人畫了一幅畫或作了一首曲子。」 ——魯益師(1898-1963)

「為此, 你們要 致死屬於地上的 肢體,致死淫亂、不潔、 邪情、惡慾和無異於偶 像崇拜的貪婪。」

─哥=5



「心裡潔淨的人 是有福的,因為 他們要看見天主。」

一瑪五8

「本性私慾的 作為是顯而易 見的:即淫亂、不潔、放 蕩、崇拜偶像、施行邪 法……我以前勸戒過你 們,如今再説一次:做這 種事的人,絕不能承受 天主的國。」

「求祢使我重獲 祢救恩的喜樂,

求祢以慷慨的精神來扶 持我。我要給惡人教導 祢的道路,罪人們都要 回頭,向祢奔赴。天主, 我的救主,求祢免我血 倩,我的舌頭必要歌頌 祢的慈愛。」

----詠五-14~16

「行事當無愧於 一聖若望·鮑思高 (1815-1888)

「有奥祕所在之 處,就有羞恥心。」 ——尼采 (Friedrich Nietzsche 1844-1900, 德國哲學家)

463 要怎樣達到「心靈的純潔」?

愛所要求的心靈練潔,首先是透過祈禱中與天主的結 合而來。當天主的恩寵觸碰我們時,也會使人保有純 潔、專一的愛情。一個貞潔的人是能夠真誠而專一地 去愛的。〔教理2520,2532〕

當我們直誠地面向天主, 祂就會轉變我們的心。祂 給我們力量來承行祂的旨意,拒絕不純潔的念頭、 幻想和欲望。 → 404-405

464 羞恥心有什麼益處?

羞恥心護衛著人的內在:人本身的奧祕,他最私密、 最深處的存有,他的尊嚴,尤其是他愛的能力,以及 在性愛中自我給予的能力。養恥心也與愛才能了解的 一切有關。〔教理2521-2525,2533〕

很多年輕的基督徒,都處在這樣的環境下: 覺得把 所有事情都攤開,是理所當然的,並且有計畫地被教 導去拋卻羞恥的感覺。可是,缺乏羞恥心,才是非人 性的。動物不會感到羞恥。而在人身上,這卻是一個 基本的特質。這不是為了掩藏差的東西,反而是為了 保護珍貴的事,那就是人的尊嚴,人爱的能力。所有 的文化中都有羞恥感,儘管是用不同的方式呈現。 這和假正經,或成長過程中的壓抑,都沒有關係。 人也會為自己犯的罪,和其他要是公開就會被看輕 的事,感到羞恥。任何人若用言語、眼神、手勢或行 動,輕蔑他人的羞恥心,也算剝奪了他的尊嚴。

→ 412-413



R

「不可貪你近人 的房舍。不可貪 戀你近人的妻子、僕人、 婢女、牛驢及你近人的 一切。」

——出廿17

「你們要謹慎, 躲避一切貪婪, 因為一個人縱然富裕, 他的生命並不在於他的 資產。」 ——路十二15

99 「就像鏽會侵蝕

鐵一樣,嫉妒也會蝕掉

受它折磨的靈魂。」 ——聖大西略 (約330-379),《會規》

一平性恨任何人。勿嫉妒。也勿心懷妒意。勿爭強鬥勝。謹防傲慢。」一平本篤

(約480-547),《會規》



#### 第十誡:

不可拿圖你近人的財物。

465 基督徒對他人的財產應有怎樣的態度?

基督徒必須學習分辨哪些是合理的欲望,哪些是不合理、不正義的欲望,並培養對他人財物有所尊重的內在態度。〔教理2534-2537,2552〕

貪戀導致貪心、貪婪、偷竊、搶劫、詐騙、暴力與不 正義、嫉妒和無節制、想要擁有他人東西的欲望。

# 466 什麼是嫉妒?我們要怎樣對抗它?

嫉妒就是眼見他人的幸福,卻感到憂愁與不快,渴望以不正義的手段,取得他人所擁有的。希望他人遭到不幸,就犯了大罪。當我們愈是為他人的成就與所得高興,當我們也相信天主也要仁慈地眷顧我們,當我們把心放在真正的財富上,就是我們透過聖神,已分享了天主生命的這一個事實,嫉妒之心就會減少。

〔教理2538-2540,2553-2554〕

467 為什麼耶穌要求我們實踐「神貧」?

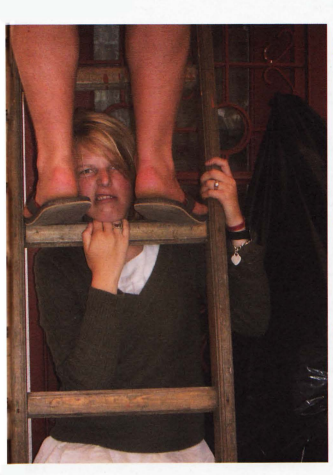
「<mark>祂本是富有的,為了你們卻成了貧困的,好使你們</mark>因著祂的貧困而成為富有的」(格後八9)。

〔教理2544-2547,2555-2557〕

年輕人也會感覺內心空虛。但經驗到這樣的貧窮,並不只是件壞事。我所該做的,是全心去尋求能填滿我的空虛,從我的貧窮中,帶來富有的那一位。這就是為什麼耶穌說:「神貧的人是有福的,因為天國是他們的」(瑪五3)。 • 283-284



第



>> 「對那些不給祂 任何餘地的人, 連天主也 無可奈何。只有當人完全 空虚自己,讓祂走進,祂 才能行祂所願行。」 - 真福德蕾莎修女

(1910-1997)

「我靈等候我 主,切於更夫的 待旦。」

-詠一三○6

99 「聖經上説的 『看見』,就等於『擁 有』……看見天主的人, 就得到他所能想像的一 切美好。」

——尼撒的聖國瑞 (353-394, 教會聖師)

468 人最應該渴望的是什麼?

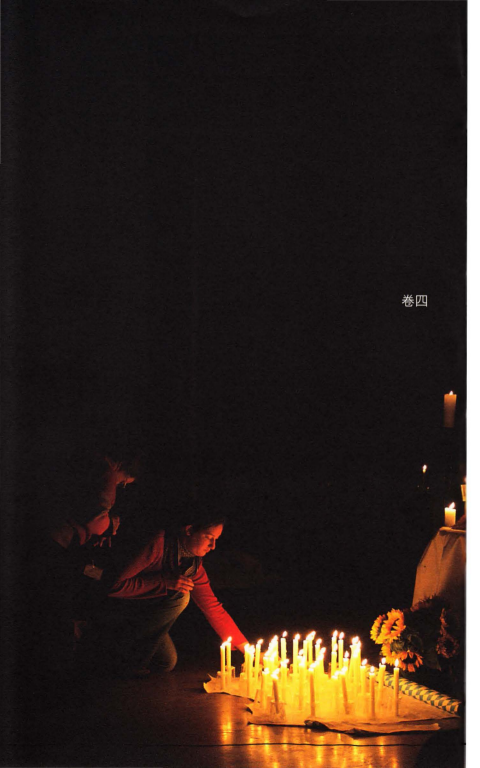
人最終極、最大的渴望,只能是天主。能面見祂,我 們的造物者,我們的主、救主,才是無止境的真福。

〔教理2548-2550,2557〕 → 285

「天主本身,是 我們一切渴望朝向的 目標;我們將要無止境 地默觀祂,永不厭煩地 愛袖;永不疲倦地歌頌 祂。」

——聖奧斯定(354-430)





# 我們如何祈禱?



基督徒生活中的祈禱 258

如何祈禱:天主臨在的恩賜 258

祈禱的泉源 270

祈禱生活 274

主禱文: 我們的天父 280



256 257 99 「對我來說,祈禱 是內心的奮發之情,向 蒼天的淳樸凝視;是困 苦中或歡樂中,感恩報 愛的頌謝聲。」

——聖女小德蘭

(1873-1897)

(註:引自教理2558)

「對祈禱的渴望,就是祈禱。」 就是祈禱。」 一喬治·貝納諾士 (Georges Bernanos, 1888-1948 : 法國作家)

为 「盡你所能去做, 為你所做不到的祈禱, 天主自會加給你力量。」 — 聖奧斯定(354-430)

「如他們尋求天 主,或者可以摸 索而找到祂;其實,祂離 我們每人並不遠。」 ——宗十27

# ◆ 第一部 ◆ 基督徒生活中的祈禱

469 什麼是祈禱?

祈禱是舉心朝向天主。當人祈禱的時候,他就與天主有一個生活的關係。〔教理2558-2565〕

祈禱是通向信德的大門。祈禱的人不再是獨自一個,只為自己、只靠自己的力量而生活。他知道有一位天主,他可以對祂傾訴。那些祈禱的人,會愈來愈把自己交在天主手中。正是此刻,他們尋求與有天要面對面相遇的那一位結合。因此,每天祈禱的努力,是基督徒生活的一部分。誠然,人學習祈禱,不是像學習某種技能那樣。雖然聽來矛盾,不過祈禱是一份透過祈禱而得到的禮物。

#### ◆第一章 ◆

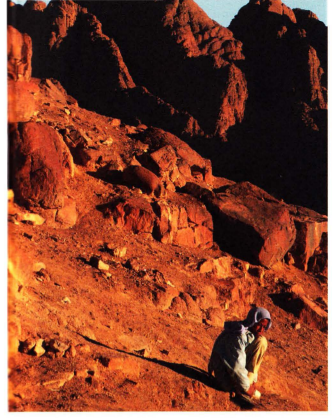
如何祈禱:天主臨在的恩賜

470 什麼會使人想要祈禱?

我們祈禱,因為我們內充滿了無限渴望,而天主正是為了祂自己而造了我們:「唯有在祢內,我心才得安歇」(聖奧斯定)。但我們也會為了自己的需要而祈禱,德蕾莎修女說:「一天二十四小時,我不能依靠自己,只能依靠祂。」(教理2566-2567,2591)

我們常忘記天主,逃避祂,躲了起來。儘管我們不去想祂,或是否認祂——為了我們,祂還是一直在那裡。在我們尋找祂以前,祂就找尋我們;祂渴望我們,祂召叫我們。當你與自己的良心對話,會突然發現,你正在與天主說話。當你感到孤單,無人可訴說,會發現天主一直都等著與你說話。當你面臨危險,你會體驗到天主回應你的呼救。祈禱就和呼吸、吃飯、愛那樣,都屬於人性。祈禱使人淨化。祈禱幫助人拒絕誘惑。祈禱在軟弱中堅強我們。祈禱去除

258



<mark>→</mark> 「祈禱不是聽自己 説話;祈禱是沉澱自己, 靜下心來等待,直到聽 見天主為止。」

----- 祁克果 (1813-1855)

「突然之間,我感到靜默也是一份臨在。 在這靜默的中心,是那 一位,祂本身就是靜默、 和平與寧靜。」

恐懼,加強力量,使人重新振作起來。祈禱使人幸福。

471 為什麼亞巴郎堪為一個祈禱的榜樣?

亞巴郎聆聽天主。他願意動身去任何天主命令他去的地方,願意做任何天主所要他做的事。他的留心傾聽,他的隨時待命,使他成為我們祈禱的榜樣。

亞巴郎沒有留下多少祈禱詞。但他每到一處,就為 天主建立祭壇,也就是祈禱的地方。因此在生命的 旅途中,他對天主有著各種不同的體驗,包括那些 考驗他、使他煩心的。當亞巴郎知道天主即將摧毀 索多瑪這座罪惡之城,他向天主求情。甚至執意與 天主討價還價。他為索多瑪求情,在天主子民的歷 史上,是第一個重要的代禱。



99 「默觀所得,與人 分享。」 (Contemplata aliis tradere.) ──海頭會會訓



默觀 (CONTEMPLATION,出 自拉丁文contemplare= 全种專注於天主之臨 在的祈禱) <sub>默親(內在的靈修生活)</sub>

默親(內在的靈修生活) 與行動(實踐性的生活) 是熱心虔敬天主的一體 兩面。在基督信仰中,兩 者密不可分。

# 472 梅瑟如何祈禱?

從梅瑟我們學到「祈禱」就是「與天主說話」。在焚而不毀的荊棘那裡,天主與梅瑟有一場真正的交談,並且賦予他任務。梅瑟時有異議,時而提問。最後天主向他啟示了自己的神聖名號。就如梅瑟終究信賴了天主,全心為祂作工,我們也應當祈禱,接受天主的陶成。(教理2574-2577)

→聖經提及梅瑟之名,共七百六十七次——身為以 色列人民的解救者與制定法律者,他的地位極為核 心。同時梅瑟也是他人民重要的代禱者。在祈禱中 他獲得了使命;從祈禱裡他汲取力量。梅瑟與天主 有一親密的、私人的關係:「上主同梅瑟面對面地談 話,就如人同朋友談話一樣」(出卅三11)。梅瑟要 有所行動或指導人民之前,都會退至山上祈禱。所以,他是默觀祈禱的原始典範。

### 473 《聖詠》對我們的祈禱有什麼重要?

《聖詠》,連同〈天主經〉,是教會卓越的祈禱寶庫的一部分。在其中傳唱著對天主永恆的讚頌。

〔教理2585-2589,2596〕

→舊約中,《聖詠》共一百五十首,是詩歌與祈禱的 總集,其中有些已有幾千年歷史,到今天仍在教會團 體中被使用——在時辰頌禱禮(日課)中念誦。《聖 詠》也被列入世界文學中最美的篇章之一,就連現代 讀者也能立刻因它們的靈性力量而有所感動。

→ 188

#### 474 耶穌怎麼學習祈禱?

耶穌在祂的家庭和猶太會堂中學習祈禱。但耶穌也打破傳統祈禱的界線。祂的祈禱顯示了祂與在天之父合而為一,只有身為天主子,才能做到。

#### 〔教理2598-2599〕

真人真天主的耶穌,像其他當時的猶太兒童一樣,在以色列民族的宗教儀式與祈禱習慣中成長。不過,正如十二歲的耶穌在聖殿的事(路二41及其後)所顯示出來那樣,在祂身上,有一件事不是學來的:就是一個出自本身、深刻的、與天主,即祂在天之父,獨一無二的結合。如同其他人一樣,耶穌也盼望另一個世界——來世,並向天主祈禱。但同時,祂本身就是那來世的一部分。在此已經看出,有一天人們也要向耶穌祈禱,承認祂就是天主,並祈求祂的恩寵。

# 475 耶穌怎麼祈禱?

耶穌本身的生命,就是一個祈禱。在某些重大時刻( 曠野中受試探、揀選宗徒、在十字架上的死),祂的



「上主是我的牧者, 我實在一無所缺。 祂使我臥在青綠的草場, 又領我走進幽靜的水旁, 還使我的心靈 得到舒暢。 祂為了自己名號的原由, 領我踏上了正義的坦途。 縱使我應走過陰森的 幽谷, 我不怕凶險, 因称與我同住。 祢的牧杖和短棒, 是我的安慰舒暢。」

----詠廿三

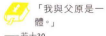
「你們為什麼 找我?你們不知 道我必須在我父親那裡 嗎?」

---路二49

了祈禱就是滿懷 愛情地思念耶穌。祈禱 就是靈魂全神貫注於耶 穌。你愈是愛耶穌,就祈 禱得愈好。」

——真福嘉勒·富高 (1858-1916)





- 若十30

「耶穌用了《聖 詠》第廿二首,它的開頭 是『我的天主,我的天 主, 祢為什麼捨棄了我?』 (詠廿二2) 祂把全部以 色列民族所受的苦,全 部人類所受的苦,那些 天主似在黑暗中的人生 經歷,都帶向自己一 正是在那些天主看似絕 對挫敗了、不見了的地 方, 祂表現出天主確實 臨在。」

教宗本篤十六世,2005年聖 週五

「當你祈禱時, 要進入你的內 室,關上門,向你在暗中 之父祈禱;你的父在暗 中看見,必要報答你。」 ----瑪六6

「因此,我告訴 你們:你們祈禱, 不論求什麼,只要你們 相信必得,必給你們成 就。」

——谷十一24

祈禱尤其熱切。祂常退居一人,獨自祈禱,特別是夜 晚之時。在聖神內,與父合而為一——這就是祂人世 生命的指導原則。〔教理2600-2605〕

476 耶穌面臨死亡時,怎麼祈禱?

當死亡臨到面前時,耶穌經歷了人最深沉的恐懼。但 即使在那樣的時刻,祂仍找到力量來信賴祂在天之 父:「阿爸!父啊!一切為祢都可能:請給我免去這杯 罷! 但是, 不要照我所願意的, 而要照祢所願意的」( 谷十四36)。〔教理2605-2606,2620〕

「困頓時刻今我們學習祈禱」。幾乎每個人的生命 裡,都有這樣的經驗。當耶穌面臨死亡威脅時,祂如 何祈禱?那時候引導祂的是,心甘情願將自己交託 於聖父的愛和看顧。雖然如此,耶穌也道出那句最隱 晦難明的禱詞,取自猶太人為臨終者的祈禱:「我的 天主,我的天主,祢為什麼捨棄了我?」(谷十五34, 引用詠廿二2)所有的絕望,所有的哀痛,所有人類 歷史上的悲呼吶喊,以及對天主救援之手的渴望, 都涵蓋在被釘的那位這一句話裡。在說出「父啊!我 把我的靈魂交託在祢手中」(路廿三46)這話以後, 祂吐出最後一口氣。在這句話裡,我們聽見祂對父 無限的信賴,而父的力量足以戰勝死亡。因此,耶 穌臨終時的祈禱,已預告了祂復活節死而復生的勝 利。 → 100

477 向耶穌學習如何祈禱,是什麼意思?

向耶穌學習如何祈禱,就是進入祂無限的信賴,參與 祂的祈禱,讓祂帶領我們,一步步走向天父。

〔教理2607-2614,2621〕

與耶穌過著團體生活的門徒們,藉著聆聽耶穌和效 法祂,來學習祈禱,因為耶穌的整個生命,就是祈 禱。如同祂一樣,門徒們必須警醒,努力保持心靈純 潔,為天主國的來臨捨棄一切,寬恕他們的敵人,大 膽信賴天主,愛祂勝過一切。以這虔敬的榜樣,耶

卷四

穌邀請門徒們,稱呼全能的天主為「阿爸,父啊」。 如果我們以耶穌的精神祈禱,特別是以主禱文來祈 禱,就是以耶穌的心為心,可以確知我們必能合於父 的心意。→ 495-496,512

478 為什麼我們有信心祈禱會為天主所俯聽? 在耶穌的人世生活中,有許多人懇求祂來治癒,而他 們的祈禱也得到了回應。從死者中復活的耶穌,傾聽 我們的祈求,將它們帶到父的面前。

〔教理2615-2616,2621〕

直到今天,會堂長雅依洛(Jairus)之名,仍為我們所知,他就是求助於耶穌,祈禱得應許的那一位。他的小女兒生了重病將死,誰也救不了她。耶穌不僅是治療,還使他的小女兒死而復生(谷五21~43)。耶穌有過一連串證明為完全康復的治癒行動。祂行了許多徵兆和奇蹟。瘸子、癩病人和瞎子對耶穌的請求,都沒有落空。此外還有教會所有聖人們,祈禱得回應的見證。許多基督徒都會告訴你,他們如何呼求天主,而天主俯聽了他們的祈禱。不過,天主可不是自動販賣機。我們應聽憑祂決定,要如何回應我們的祈求。 → 40·51

479 從瑪利亞祈禱的方式,我們可以學到什麼? 向瑪利亞學習祈禱,就是與她一同祈禱說:「願照祢的話成就於我」(路一38)。祈禱最終是回應天主之愛的自我給予。如果我們如瑪利亞一樣答「是」,天主就能活在我們的生命中。

(教理2617-2618,2622,2674) → 84-85,117

「祈求的祈禱,有 兩個部分:對祈禱必蒙 垂聽的信心,還有徹底 棄絕祈禱的答覆要按自 己的想法實現。」

— 卡爾·拉內 (1904-1984)

「祂(耶穌)身為 我們的司祭,為我們祈 禱;祂又是我們的頭, 在我們內祈禱;祂也是 我們的天主,我們向祂 祈禱。因此,我們要在 祂內,聆聽我們的聲音, 在我們內,聆聽祂的聲 音。」

— 聖奥斯定(354-430)

少 「如果你為自身悔改,懇切祈求祂,必蒙 應允。」

——聖若翰·衛雅 (1786-1859)



「當人們不再信仰天主之母的道理,對 天主聖子與天主聖父的信仰也跟著凋零。」 一賽爾巴哈 (1804-1872)

「敬禮聖母,呼求 她,她絕不會不看顧你 的需要,因為她是仁慈 的,或更該說,她就是仁 慈之母。」

——聖伯爾納鐸 (1090-1153)

《聖母經》 (AVE MARIA,拉丁文意 為「萬福,瑪利亞」) 這是僅次於〈天主經〉,最 重要也最常用的祈禱文, 開頭的部分取自聖經( 路-28;路-42)。後半 部「求妳現在和我們臨 終時……」等句,是十六 世紀時加上去的。 480 〈聖母經〉的經文是?

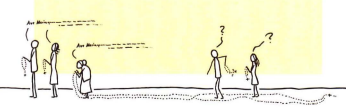
萬福瑪利亞,妳充滿聖寵, 主與妳同在,妳在婦女中受讚頌, 妳的親子耶穌同受讚頌。 天主聖母瑪利亞, 求妳現在和我們臨終時, 為我們罪人祈求天主。阿們。

#### 拉丁文版:

Ave Maria, gratia plena.

Dominus tecum.

Benedicta tu in mulieribus,
et benedictus fructus ventris tui, Jesus.



264

Sancta Maria, Mater Dei, ora pro nobis peccatoribus, nunc et in hora mortis nostrae. Amen.

### 481 要怎麼念〈玫瑰經〉?

- 1. 劃十字聖號。
- 2. 〈宗徒信經〉(見 → 28)
- 3. 〈天主經〉
- 4. 三遍〈聖母經〉
- 5. 〈聖三光榮經〉:「願光榮歸於父、及子、及聖神; 起初如何,今日亦然,直到永遠。阿們。」
- 6. 共有五端。每端念一遍〈天主經〉,十遍〈聖母經〉, 一遍〈聖三光榮經〉。

全部玫瑰經奧蹟共有歡喜五端、光明五端、痛苦五端和榮福五端。

歡喜五端(週一、六) 聖母領報 聖母往見依撒伯爾 耶穌基督誕生 聖母獻耶穌於聖殿 耶穌十二齡講道

耶魚耶魚耶魚耶魚耶魚

光明五端(週四) 耶穌約旦河受洗 加納婚宴 耶穌宣講天國福音, 勸人悔改 耶穌顯聖容 耶稣建立聖體聖事 痛苦五端(週二、五) 耶穌山園祈禱 耶穌受鞭打 耶穌戴茨冠 耶穌背十字架上山 耶穌死在十字架上

榮福五端(週三、日) 耶穌復活 耶穌升天 聖神降臨 聖母蒙召升天 天主加冕聖母為天地母 皇,世人主保

最喜愛的祈禱。一個極 美好的祈禱!簡樸得美 好、深刻得美好……在〈 聖母經〉經文的陪襯下, 耶穌基督一牛中的主要 事蹟,都從我們心靈的 眼目前經過……在這同 時,我們的心也可以把 個人、家庭、國家、教會、 以及整個人類的種種生 活事件,舉凡自己的掛 慮、周圍近人的掛慮,尤 其是那些我們最親折、 最親愛的人,都納入( 玫瑰經〉這幾十遍經文 中。狺樣,〈玫瑰經〉單 純的祈禱,就隨著人類 生命的韻律跳動。」

——教宗若望保禄二世 (1920-2005)

1978年10月29日



# 〈玫瑰經〉/玫瑰 念珠(ROSARY)

英文Rosary一字,同時指 不清用的整串念珠,以敬 禮。這敬禮在熙縣時 語。這敬禮在熙縣時別 之有誦念日課,就禱的形 因為他們的在俗弟兒 沒有誦念日課,就禱的形 式(「聖母經集」"Marian Psalter")。後來,特別是 經)被其他修會,特別是 經)被其他修會,特別是 經)被其他修會,特別是 道敬宗一再推薦此種 愛的敬禮。

「我認為,祈禱不 是別的,就是朋友間親 密的分享;就是常常花 些時間,與我們知道愛 著我們的那位,單獨相 處。」

——聖女大德蘭 (1515-1582)

99 「敬拜……不是 偶一為立的享受・而督 優先該做的。尋求基督, 應當是所有信眾,不分 年輕人或成年人、教友 す或牧者,持續的渴望才 對。」

——教宗本篤十六世 2005年8月28日 482 祈禱在最早的基督徒中有怎樣的作用?

最早的基督徒都熱切地祈禱。初期教會全賴聖神帶領, 祂降臨到門徒們身上, 他們的力量都來自於祂。「他們專心聽取宗徒的訓誨, 時常團聚, 擘餅, 祈禱」(宗二42)。

483 主要的祈禱形式有哪五種?

主要的五種祈禱形式是:頌謝(→祝福)與朝拜,求 恩的祈禱,轉求的祈禱,感恩的祈禱,以及讚頌的祈 禱。〔教理2626-2643〕

484 什麼是頌謝的祈禱?

頌謝的祈禱就是呼求天主賜予我們→祝福的祈禱。 一切祝福都單單來自天主。祂的善、祂的親近、祂的 仁慈——全是祝福。「願天主降福你」,就是一個簡 短的頌謝祈禱。(教理2626-2627)

每一個基督徒都應呼求天主,給自己、給他人降下祝福。父母親可以幫孩子在前額畫個聖號。彼此相愛的人們可以給彼此祝福。還有,司鐸按他的職分,可以明確耶穌之名,代表教會給予降福。→司鐸透過聖秩聖事與整體教會祈禱的力量,使他求取祝福尤其具有效果。

485 為什麼我們應當朝拜天主?

凡是知道自己是被天主所造的人,都會謙卑地承認全能的那位,並朝拜祂。不過,基督徒的朝拜,不只是意識到天主的偉大,全能與→聖德,也是跪拜在耶穌基督內,那成為人的神聖愛情面前。(教理2628)

真正的朝拜,是在天主前跪下或俯伏在地。這表達 出人與天主之間關係的真理: 祂是偉大的,而我們 是渺小的。但同時,沒有什麼比人自由地、虔誠地跪 在天主面前,更能顯出祂的偉大。那些還在尋求天 主、剛開始祈禱的不信者,透過這樣的方式,會找到



天主。 → 353

## 486 為什麼我們要向天主求恩?

對我們瞭若指掌的天主,知道我們需要什麼。不過, 天主願意我們向祂請求,在困苦時轉向祂,向祂哭喊、乞求、悲嘆,呼喚祂,甚且在祈禱中,與祂力爭。 〔教理2629-2633〕

的確,天主要幫助我們,不需要我們的求恩。是為了 我們自己的緣故,該獻上求恩的祈禱。若不請求、 也不願請求,這樣的人是把自己封閉了起來。只有 作出請求的人,才會打開自我,轉向一切善的主宰。 作出請求的人,就是回到天主的家。因此,求恩的祈 禱——天主尊重我們的自由——使人回歸到與天主 正常的關係。 了日升日落,每一 天信友都更新著他們的天主,遊物者是軍力,不 電明拜』,也就是軍力, 主,遊物者與宇宙力, 充滿 了發自他們內心深處,洋 溢全人的感謝之情,去 為只有朝拜和愛天主 萬有之上,人才 實現他自己。」

——教宗本篤十六世 •••••

2005年8月7日



「屈膝跪下,空著的雙手高舉,這是一個自由的人,最原初的兩個姿勢。」

——耶穌會戴樸神父 (1907-1945)

「雅各伯説:『你如果不祝福我,我不讓你走。』」

99 「我們親愛的天 主,喜歡被打擾。」 ——聖若翰·衛雅 (1786-1859)

「人啊,你是個卑微的受造,要向天主請求一切才行。」
 一聖若翰·衛雅
 (1786-1859)

「是那已死或更好說已復活,現今在天主右邊,代我們轉求的基督耶穌……誰能使我們與基督的愛隔絕?」

──羅八34~35

基督徒藉祈禱的姿勢,表達出哪些意義呢?

基督徒透過肢體語言,將他們的生命帶到天主前:他們俯伏在天主面前。他們祈禱時,雙手交握或雙手高舉。他們在至聖天主前行屈膝禮(genuflect),或是跪下。他們站立恭聽福音。坐著時則加以默想。

of the same of the

站立在天主前,表達出恭敬(有上位者來到時你也會起立),也顯示出警惕和預備(隨時可以踏上旅途)。如果同時雙手高舉(the orante position),讚頌天主,祈禱者就是採取了最初讚頌所用的姿勢。



坐在天主面前時,基督徒聆聽內在所發生的一切;他思索著默存於心的聖言(路二51),並加以默想。



人**跪下**,使自己在天主的偉大前,表示 渺小。他認清自己依賴著天主的恩寵。



人俯伏在地,表示朝拜天主。



人**雙手交握**,好摒除雜念,「集中心神」,使自己與天主同心合意。雙手交握也是最初求恩祈禱的姿勢。

487 為什麼我們也該為他人向天主求恩?

正如亞巴郎以祈禱為索多瑪城的居民求情,耶穌為祂的門徒們祈禱,還有初期基督徒團體不是「只顧自己的事,也該顧及別人的事」(斐二4),基督徒也總是為每個人祈禱——為心中親愛的人,為不熟悉的人,甚至是為自己的敵人。〔教理2634-2636,2647〕

在的

人愈是學習祈禱,就愈能深刻地體會他與屬靈大家庭的聯繫,透過這家庭,祈禱的力量得以發揮效果。懷著對我所愛之人的牽掛,我處身人類大家庭當中,能夠從他人的祈禱裡得力量,也能為他人呼求屬神的協助。 → 477

○ 「代禱,就是派天 使到某人的身邊。」──馬丁·路德 (1483-1546)



488 為什麼我們應當感謝天主?

一切我們之所是,一切我們所有,都來自天主。保祿 說:「你有什麼不是領受的呢?」(格前四7)滿心感謝 天主,眾善的給予者,這會使你幸福。

〔教理2637-2638,2648〕

最卓越的感恩祈禱,就是耶穌的→感恩祭 (Eucharist,希臘文意為「感恩」),在其中,祂拿起 餅與酒,以此向天主獻上整個轉變了的化工。無論 何時,基督徒獻上感恩,就是在參與耶穌這卓越的 感恩祈禱。因為我們也是耶穌所轉變、所救贖的,所 以我們發自內心深處地感謝,以各種不同方式,向天 主表達這心意。 一定有人甚至 會為那些不祈禱的人祈 禱。」

——雨果

(Victor Hugo · 1802-1885 · 法國作家)

「事事感謝;這 就是天主在基督 耶穌內對你們所有的旨 意。」

——得前五18





「你們要恆心祈 禱,在祈禱中要

醒寤,要謝恩。」

——哥四2

→ 「祈禱並不改變 天主,卻會改變那祈禱 的人。」 — 祁克果

(1813-1855)

「最重要的是,福音支撑著我祈禱的時刻;在福音中,我找到一切卑微的小靈魂所需要的。在那裡我不斷找著新的啟發,隱藏的、神祕的意義。」

——聖女小德蘭 (1873-1897)

「祈禱不是別的,就是最純粹的專注。」 ──西蒙娜·薇依

1909-1943,法國政治運動 家、哲學家、神祕者)

「為了祢那正義 的判詞,我一日 要讚美祢七次。」

——詠一一九164

### 489 讚頌天主是指什麼?

天主並不需要掌聲。可是,我們需要自發地表達在天主內的喜悅,以及我們內心的歡樂。我們讚頌天主,因為祂存在,因為祂是善的。這樣,我們甚至在此刻,就加入了天上諸聖、天使永恆的讚頌。

〔教理2639-2642〕 → 48

# ◆ 第二章 ◆ 祈禱的泉源

490。當你想祈禱的時候才祈禱,這樣就夠了嗎? 不夠。想祈禱時才祈禱的人,沒有認真看待天主,某 天就會放棄祈禱。忠實不懈,才能使祈禱開花結果。 〔教理2650〕

## 491 從聖經可以學習祈禱嗎?

→聖經有如祈禱的活水泉。以天主聖言來祈禱,就是 用聖經的言語和故事,作為個人的祈禱。「不認識聖 經,即不認識基督」(聖業樂)。

〔教理2652-2653〕

聖經,特別是《聖詠》和→新約,是珍貴的寶藏;在 其中,我們有猶太一基督信仰世界裡最美麗、最動 人的祈禱。誦念這些祈禱,使我們與各時代、各文化 裡千千萬萬的祈禱者相連,更重要的是,與基督自己 相連,祂就臨在所有這些祈禱之中。

492 我個人的祈禱和教會的祈禱有關聯嗎?

在教會公開的敬拜中,在日課與彌撒中,一般所誦念的禱詞都來自聖經或教會聖傳。這些祈禱,將個人與教會這祈禱的團體,合而為一。

〔教理2655-2658,2661〕

基督徒的祈禱不是個人私事,但它的確非常私密。

當個人的祈禱固定地走向整個教會的祈禱時,就得以淨化、發展並增強。當全球信友,同時在同一的祈禱中,合為一體,由此一同歌頌天主,這是何等卓越與美妙的記號。 → 188

#### 493 基督徒祈禱的特徵是什麼?

基督徒的祈禱,是出於信德、望德和愛德而做的祈禱。是持之以恆、聽從天主旨意的祈禱。

#### 〔教理2656-2658,2662〕

基督徒祈禱的那一刻,就踏出自身,進入對唯一的 主、天主的信賴之心;同時,他將所有的希望寄託於 天主——是「祂」要聆聽、理解、接納人,並使他成 全。聖若望·鮑思高曾說:「要知曉天主的旨意,需 要三件事:祈禱、等待、接受指導。」最後,基督徒的 祈禱一向是愛的表達,既出自基督的愛,也尋求屬 神的愛。

#### 494 每天的日常生活如何教我祈禱?

所發生過的每件事,每一次的相遇相會,都可以成為 祈禱的機會。因為,我們生活與天主結合得愈深,就 愈深地了解周圍的世界。〔教理2659-2660〕

從晨起就尋求與耶穌合一的人,對他所遇見的人是個祝福,甚至對他的敵人與對手亦然。一整天裡,他所關注的全是上主。他內裡有更多平安,且向外散發。要作出判斷與決定時,他會自問,耶穌在那一刻會怎麼做。即便絕望時,他仍不乏支持。他身懷天國的平安,並將之帶給世界。為一切美好,他充滿感恩與喜樂,但也忍受所遇到的困難。對天主的專注,就連在工作中,也是如此。

——聖奧斯定(354-430)

「我熱切誠懇 地期待了上主, 祂便垂顧俯聽了我的哀 訴。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)





99 「聖神就是耶穌基 督的神,是使聖父與聖 子,在愛中結合的神。」 ——教宗本篤十六世 2006年聖神降臨節前夕

<mark>フン</mark> 「天主聖神・ス

「天主聖神,求祢降臨! 從至高的天庭, 放射祢的光明……」 ——聖神降臨節繼抒詠

「同時,聖神也扶助我們的軟弱。」

——羅八26

495 我們能確知自己的祈禱得到俯聽嗎?

我們以耶穌之名所獻的祈禱,也會抵達耶穌的祈禱 所到之處:那就是我們天父的心中。

〔教理2664-2669,2680-2681〕

如果我們信賴耶穌,就能確知。因為耶穌已為我們 重開了天國之路,那曾因著罪而受阻的路。既然耶 穌是通往天主的道路,基督徒就以這句話作為祈禱 的結束:「以上所求是因我們的主,耶穌基督。」

→ 477

496 為什麼我們祈禱時,需要聖神?

→聖經上說:「我們不知道我們如何祈求才對, 而聖神卻親自以無可言喻的嘆息,代我們轉求」 (羅八26)。〔教理2670-2672〕

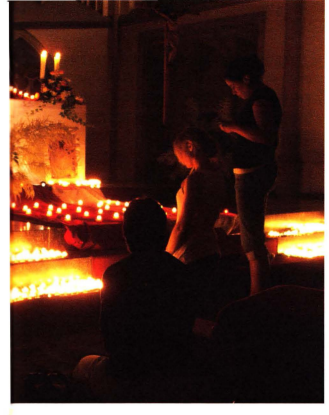
向天主祈禱,只有與祂同在,方能如此。我們的祈禱 真能上達天主,主要不在於我們的功勞。我們基督 徒領受了耶穌的神,祂全心渴望與父合為一體:就 是隨時去愛,全神專注聆聽彼此,徹底了解彼此,全 心想望對方所想望的一切。耶穌的這個聖神在我們 內,當我們祈禱時,祂就透過我們發言。基本上,祈 禱就是從我內心深處,天主自己向天主說話。聖神 也幫助我們的神魂祈禱。因此我們應一再地說:「聖 神請來,來幫助我祈禱。」→ 120

497 為什麼向聖人學習,對祈禱會有所幫助?

聖人們就是滿懷聖神熱火的人;他們使天主的熱火在教會內,燃燒不熄。當聖人們還在世時,就已如此熱烈祈禱,甚至有著感染力。當我們親近他們,會更容易祈禱。當然,我們絕不拜聖人,但我們可以呼求在天上的他們,為我們在天主座前求恩。

〔教理2683-2684〕

以偉大的聖人們為中心,發展出各種特殊的→靈修 傳統,好似光譜上的七彩顏色,全都指向天主純粹



<mark>ン</mark> 「如果你在尋求 天主・卻不知如何開始, 就學習祈禱,努力每一 天都祈禱。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

,你對天主愈慷慨,你就會發現,祂對你 也愈慷慨。」

---聖依納爵·羅耀拉 (1491-1556)

99 「不是所有聖人都有同一種聖德。有些聖人可能根本無法和另一些聖人相處。不是所有聖人都走同樣的路。不過,他們都到了天主

——聖若翰·衛雅 (1786-1859)

那裡。」

的光。這些傳統都始於信仰中一個基本的要素,而 後各自經由不同的途徑,引導人走向信仰的核心,並 熱心虔敬天主。因此,方濟的靈修始於神貧。本篤的 靈修始於讚頌天主,而依納爵靈修則始於分辨與召 叫。人會受怎樣的靈修吸引,端看他的個人特質,而 每種靈修也都是一個祈禱的傳統。

### 498 在任何地方都可以祈禱嗎?

是的,你在任何地方都可以祈禱。不過,天主教友總會去找那些天主以特別的方式「居住」之地。最重要的是天主教教堂,在那裡,我們的主以麵餅之形,臨在於→聖體櫃內。(教理2691,2696)

隨時隨地祈禱,對我們是非常重要的:學校裡、捷運上、派對中、朋友間。整個世界都該沉浸在→祝福當中。不過,專程到那些神聖的空間,對我們也是重要

# 靈修

(SPIRITUALITY)

教會內各種虔信的形式,大多發展自聖人們 聖神滿被的生活方式。 因此我們會提到「方濟 靈修」、「本篤靈修」或「 道明會靈修」。



「〔透過祈禱〕我 們以一種靈性的方式, 觸碰……一切天主的受 选,從最遙遠的星球到 最深的海底,從一座可 愛的修院小聖堂,到一 間已廢棄的教堂,從城 市裡一家墮胎診所,到 另個城市裡,監獄裡的 一間囚房……的確,從 天堂直到地獄的門口。 我們與受造的每一處相 連。我們為一切受告祈 禱,也與他們一同祈禱, 好讓天主聖子為之傾流 鮮血的所有人,都能得救 和聖化。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

「我們思念天主, 該比呼吸次數還多。」 ——聖國瑞·納祥 (330-390)

——教宗本篤十六世 2005年11月21日對荷蘭青年 的談話 的。在那裡,天主等待著我們,好讓我們安歇於祂的 臨在之內,祂來堅定我們、補給我們、派遣我們。真 正的基督徒拜訪教堂的時候,絕不只是觀光。他會 留在那裡靜默片刻,朝拜天主,更新自己對祂的友 誼和愛情。 → 218

#### ◆ 第三章 ◆ 祈禱生活

499 什麼時候該祈禱?

從最一開始,基督徒就至少在晨間、三餐與晚間作祈禱。那些沒有固定祈禱的人,很快就不再祈禱了。

〔教理2697-2698,2720〕

如果有人愛著另一個人,但一整天卻沒有對那個人作出愛的表示,這不是真的愛他。對天主也一樣。真正尋求祂的人,會不斷地對祂表示自己渴望祂的陪伴與友誼。早晨起來,就將一天奉獻給祂,請求祂的→祝福,在一切聚會與需要中,與你「同在」。感謝祂,特別是用餐之時。一天將盡,把一切交在祂手中,求祂寬恕,並為自己和他人祈求平安。多麼好的一天——充滿了觸及天主的生命記號。→ 188

500 祈禱有各種不同的方法嗎?

是的。有口禱、默想、及默觀祈禱。這三種祈禱,前提都是要心神集中。〔教理2699,2721〕

501 什麼是口禱?

首先,祈禱是舉心朝向天主。但耶穌自己也教導門徒 用言語來祈禱。主禱文是祂留給我們最完美的口禱 經文,是祂告訴我們該如何祈禱的明證。

〔教理2700-2704,2722〕

祈禱的時候,我們不要故作虔誠的思慮。應該表達

出內心所想的一切,將之獻給天主,無論是抱怨、是 求恩、是讚頌或感恩。那些美妙的口禱經文──《聖 詠》和聖經中的頌謝詩、〈天主經〉、〈聖母經〉── 常能引我們進入祈禱真正的本質,進而做出自由的、 內在的祈禱。 → 511-527



— 羅哲修士 (1915-2005)

#### 502 默想的本質是什麼?

默想的本質,是以祈禱之情來探尋,由神聖的文字或 圖像開始,來思索天主的旨意,祂的記號與祂的臨 在。〔教理2705-2708〕

我們「讀」聖經或聖像,不能像我們讀報紙上與己身無關的事情那樣。相反地,我們要默想它們;換句話說,就是舉心朝向天主,告訴祂:我現在真的開放自己,透過我所讀所見,接受天主要對我說的一切。除了聖經之外,還有很多篇章,都能引我們走向天主,適合默想祈禱之用。 → 16

,「博學周知,不能 使人滿意,唯有深切地 玩味體驗,方能令人心 足。」

——聖依納爵·羅耀拉 (1491-1556)



「保持靈魂平安。 譲天主在你內工作。歡 迎一切舉揚你心朝向天 主的思念。將你靈魂之 窗大大敞開。」

——聖依納爵·羅耀拉 (1491-1556)

ララ 「祂望著我,我望 著祂。」

——一位農民和聖若翰·衛 雅(1786-1859)提及他祈禱 時的情況



(MEDITATION,出自拉 丁文meditatio=思索) 默想是一種屬靈操練, 在不同的文化與宗教中 都有,人藉此尋找通向 我(也通向神)的路。基 督宗教承認也珍惜各 默想的實踐,但是反對 以特定默想技巧,來保 證和天主或神性結合的 那類實踐。



503 什麼是內在的祈禱(心禱/默觀祈禱)? 默觀祈禱是愛、靜默、聆聽,與天主同在一起。

〔教理2709-2719,2724〕

這種內在祈禱,需要人空出時間、下定決心,最重要的是,秉持一顆單純的心。它是受造謙遜而卑微的祈禱,放下所有的面具,在愛裡相信,從內心尋求天主。內在的祈禱也被稱作心禱(prayer of the heart)或者→默觀(contemplation)。 → 463

504 基督徒透過默想,可以達到什麼?

在一默想之時,基督徒尋求靜默,好能體驗與天主間的親密,在祂內找到平安。他會渴望感受到祂的臨在,儘管他並不配得這份恩寵的禮物。不過,他不會期待某種特定的默想技巧,就能帶來這樣的禮物。

→默想對信德可說是重要的援助,它使人堅定、成熟。不過,如果某種默想方法保證能體驗天主,或甚至靈魂與天主合一,這是虛假的。這種錯誤的保證,讓很多人以為天主遺棄了他們,只因他們沒有感受到天主。但是,天主不可能以特定的方式被強迫出現。祂何時以何種方法,向我們通傳自身,全憑祂的意願。

## 505 為什麼祈禱有時是種奮鬥?

各時代的靈修大師,都曾描述信德與對天主之愛的成長,乃是生死交關的靈修戰爭。人的內在生活就是這戰場。而基督徒的武器,就是祈禱。我們或是容許自私打敗自己,為了不值得的事失去自我——或者,我們可以贏得天主。〔教理2725-2752〕

想要祈禱的人,通常先要克服缺乏意志力的問題。即便是沙漠教父,對靈修上的懶散(acedia懈怠)亦不陌生。在靈修生活中,厭於尋求天主是個大問題。這時代對祈禱缺乏興趣,而我們填得滿滿的行事曆,

ZZZZZZ.

也沒有空間留給祈禱。再來,就是我們與誘惑者之 間的戰爭, 牠總是盡其所能, 使人不再熱心虔敬天 主。要不是天主願意我們在祈禱中,找到涌往祂的 路,我們是不可能打贏這場仗的。

### 506 祈禱不就只是種自言自語嗎?

祈禱的獨特之處,恰好正是人從「我」走向「祢」,從 自我中心,走向徹底開放這事實。真正祈禱的人,可 以體驗到天主開口說話——通常祂所說的,與我們 想聽的、預期會聽到的,都不一樣。

那些熟悉祈禱的人會提到,往往祈禱結束時,和剛 淮入祈禱時的心態有所不同。有時人的期待會得到 滿足:你的悲傷得到安慰;雖缺乏信心,又重新獲得 力量。但也有可能,你原希望忘記壓力,卻反而更加 不安: 原希望不受打擾, 卻又被派遣一項任務。與天 主真正的相遇——在祈禱中一再發生的那一種一 會打破我們對天主、對祈禱的成見。

### 507 要是覺得祈禱沒有幫助,怎麼辦?

祈禱求的不是表面的成功, 而是求天主的旨意與和 祂的親密。天主明顯的沉默,本是邀請我們更進一步 - 進入完全的虔敬、無窮的信德與無盡的盼望。所 有祈禱的人,都必須讓天主完全自由地,在祂所要的 時刻發言,給予祂所要給予的,日以祂想要的方式來 給。〔教理2735-2737〕

我們常說:我祈禱了,可是沒用。也許,是我們禱告 得不夠熱切。亞爾斯本堂神父聖衛雅,曾問過一位 抱怨事情總不順利的司鐸弟兄:「你祈禱過了,也嘆 過氣了……但你禁食過嗎?有徹夜祈禱嗎?」也有可 能,是我們向天主作了錯誤的請求。聖女大德蘭就 說過:「別祈求負擔減輕;該祈求更有力的肩膀。」

→ 40,49

「我們該具備神 聖的勇氣,因為天主幫 助那些勇敢的人,而不看 重表面。」

- 聖女大德蘭 (1515-1582)

「要奮力打這場 有關信仰的好 仗。」

- 弟前六12

「天主與魔鬼在 此相爭,戰場就是人的 1000

——杜斯妥也夫斯基 (1821-1881),《克拉馬助 夫兄弟們》

「只要活著,就要 戰鬥,只要我們還在戰 鬥,就表示我們仍未被 擊敗,善的神仍居住在 我們內。當死亡來到時, 即便你不是個勝利者, 也還是個鬥十。」

-聖奧斯定(354-430)

「祈禱是聆聽甚 於説話。默想是受祂注 視,甚於注視祂。」

-卡羅·加勒度 (Carlo Carretto,

1910-1988, 義大利作家、神 祕者、「耶穌小兄弟」)



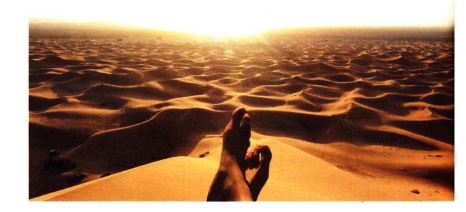
「你們得不到, 是因為你們不 求;你們求而不得,是因 為你們求的不當,想要 浪費在你們的淫樂中。」 ——雅四2~3

99 「所有祈禱中的 困難·都只有一個原因: 祈禱的時候·像是天主 不在一樣。」 ——聖女大德蘭

——聖女大德蘭 (1515-1582) 508 如果祈禱時沒有任何感覺,甚至覺得厭煩, 該怎麼辦?

祈禱中的分心,內在空虛、乾枯的感覺,或甚至對祈 禱感到厭惡,是每個祈禱者都會有的經驗。忠實地堅 持下去,這本身就已是祈禱。〔教理2729-2733〕

就連聖女小德蘭,也有很長一段時間,完全無法感覺到天主的愛。在她死前不久,她的姊姊瑟琳來看她。她注意到小德蘭雙手緊握。「妳在做什麼呢?妳該試著入睡才對。」瑟琳說道。「我沒法睡。實在太痛苦了。可是我在祈禱。」小德蘭答道。「那麼妳對耶穌說什麼呢?」「我什麼也沒說。我愛祂。」



「靈修上的乾枯 最好的解藥,就是在天 主和諸聖面前,把自己當 作乞丐。像乞丐一樣,對 著一個又一個的聖人,求 取靈性的施捨,好似街 頭上的窮人要飯那樣堅 持。」

——聖斐理·乃立

(St. Philipp Neri,

1515-1595,又稱「羅馬宗徒」,司鐸祈禱會會祖)

509 祈禱不是逃避現實嗎?

祈禱的人,並不是在逃避現實;而是打開心眼,觀看整個現實。由全能的天主那裡,來得到面對現實的力量。

祈禱就像免費加油站,為我們的長途旅程和艱困挑 戰提供燃料。祈禱不會讓人脫離現實,而是使人深 入它。它不會占用別的事情的時間,反而使現有的時 間加倍,在其中注入真正的意義。 → 356

510 有可能一直不斷地祈禱嗎?

隨時都可以祈禱。祈禱乃是不可或缺的。祈禱與生命,密不可分。(教理2742-2745,2757)

光是早或晚和天主說個幾句話, 祂是不會滿意的。 我們的生活必須是祈禱, 我們的祈禱也必須成為生活。每個基督徒的生命史, 也都是祈禱史, 是為達到與天主更深的合一, 長期不斷的努力。許多基督徒, 都感到真心渴望與天主一直在一起, 所以他們會用所謂的「耶穌禱文」(Jesus prayer), 這是一個在東方禮教會尤其盛行的古老傳統。用此禱文祈禱的 「因此,基督宗教的靈修……不是……逃避或拒絕這世界,但也不該被當作純粹現世的活動而已。聖神在其中灌注……這是轉變世界面貌、期待天主國來臨的靈修。」

——教宗若望保祿二世 (1920-2005),

1998年12月2日



人,試著把這簡單的禱詞——「主耶稣基督、天主子, 求祢憐憫我們」,是最為人所知的形式——與他的日 常生活整合起來,使生活成為連續不斷的祈禱。



少 「要想天主就在這 些鍋碗瓢盆間,無論是 你內在和外在的責任, 祂都站在你身邊。」 ——聖女大德蘭 (1515-1582)



# ◆第二部◆

主禱文:我們的天父

511 〈天主經〉(主禱文)的內容是什麼? 我們的天父,願祢的名受顯揚,

願祢的國來臨,

願祢的旨意奉行在 人間,

如同在天上。

求祢今天賞給我們日用的食糧,

求祢寬恕我們的罪過,

如同我們寬恕別人一樣;

不要讓我們陷於誘惑,

但救我們免於凶惡。

天下萬國, 普世權威, 一切榮耀, 永歸於祢。阿們。

#### 拉丁文版:

Pater noster, qui es in caelis;

sanctificetur nomen tuum; adveniat regnum tuum,

fiat voluntas tua, sicut in caelo et in terra.

Panem nostrum quotidianum da nobis hodie;

et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus nostris;

et ne nos inducas in tentationem;

sed libera nos a malo.

Quia tuum est regnum, et potestas, et gloria

in saecula. Amen

〈天主經〉是耶穌自己唯一教過門徒的祈禱(瑪六9~13;路十一2~4)。所以,〈天主經〉又被稱為「主禱文」。各基督宗教教派的基督徒,每天都在禮儀或個人祈禱當中,用它祈禱。結尾「天下萬國……」一

句,最早是出現在《宗徒訓誨錄》,誦念〈天主經〉 時可加於最後。

512 〈天主經〉是怎麼來的?

〈天主經〉是應耶穌的一個門徒要求而來。當他看 到主在祈禱時,就想從耶穌身上,學習如何正確地祈 禱。 → 477

513 〈天主經〉的結構是什麼?

〈天主經〉包含了向我們仁慈天父的七個祈求。前三個和天主,以及如何正確地服事祂有關。後四個則向天父表達我們人基本的需要。

〔教理2803-2806,2857〕

514 在各種祈禱中,〈天主經〉有怎樣的地位? 〈天主經〉是「最完美的祈禱」(聖道茂),並且是「 全部福音的撮要」(戴都良)。

〔教理2761-2772,2774,2776〕

〈天主經〉不只是一個禱詞——它是直接通往我們 天父之心的路。初期基督徒一天三次,誦念在領洗 時託付給每個基督徒的,這教會原始的祈禱。為度 過每一天,我們不可不試著以口誦念主禱文,並默 存心中,使它在我們生命中活出來。

515 我們從哪裡得來信心,稱天主為「父」? 我們可以如此大膽稱天主為父,因為耶穌召叫我們, 與祂自己建立親密的關係,使我們也成為天主的子 女。因著與「那在父懷裡的」耶穌(若一18)一體共 融,我們有權呼喊:「阿爸,父啊!」

〔教理2777-2778,2797-2800〕 → 37

「有一次,耶穌在 一個地方祈禱, 停止以後,祂的一個門徒 對祂説:『主,請教給我 們祈禱,如同若翰教給了 他的門徒一樣。』」 ——路十一1

John Stranger

「其實你們所領 受的聖神,並仍 舊恐懼;而是使你們作 義子。因此,我們呼號: 『阿爸,父呀!』 親自和我們的心神一同 作證:我們是天主的子 女。」

**—**羅八15~16

 「天主永不停止 作祂兒女的父親。」
 一聖安道
 (St. Anthony of Padua・
1195-1231・方濤會士)

一切受造,都是同一位父親的兒女,因此也都是兄弟姊妹。」 一一亞細西聖方濟 (1182-1226)

「基督徒不説『我的天父』,而是説『我們的天父』,就算暗中關起門來祈禱時,也是一樣,因為他知道,無論什麼地方、什麼場合,他都是同一奧體的一分子。」

——教宗本篤十六世 2007年6月6日 516 如果有人被親生父親(或父母親)虐待或遺棄,他們怎麼能去稱天主為「父」?

身為人的父親母親,常使良善和父愛的天主形象,遭到扭曲。但是,我們在天之父,和我們對人性父母的經驗,是不一樣的。我們必須在自己的想法中,對天主不足的形象加以淨化,好能夠以無條件的信賴,與祂相遇。(教理2779)

就連那些遭到自己父親強暴的人,也能夠學習向我們的天父祈禱。往往他們一生的功課,就是要讓自己體驗到那份愛情,那份曾被他人殘酷地拒絕給予,卻仍舊以奇妙的方式存在的,超越人想像的愛情。

517 我們的天父怎樣轉變我們?

我們的天父使我們喜悅地發現,我們都是同一父親的子女。我們有相同的召叫,就是來讚頌我們的天父,並且共同生活,有如「一心一意」(宗四32)。

〔教理2787-2791,2801〕

因為天主父以同樣獨特的愛,愛著祂每一個子女, 彷彿我們是祂唯一奉獻的對象似的,我們也應當以 全新的方式,共同相處:保持和平,充滿愛和體貼, 好使每個人都能成為令人起敬的奇蹟——這確實是 一個天主看顧的人。 → 61,280

518 如果父在「天上」,這個天國在哪裡呢?

哪裡有天主,哪裡就是天國。「天國」(heaven)這個字指的不是一個地方,而是指天主的臨在,這臨在沒有時空的限制。〔教理2794-2796,2803〕

我們不該在天空上找天國。每當我們轉向光榮中的 天主,面對需要幫助的近人;每當我們體驗到愛的 喜樂;每當我們悔改,讓自己與天主和好,天國就此 打開。「不是天國在哪裡,天主就在那裡;而是天主 在哪裡,哪裡就是天國。」(埃貝林 Gerhard Ebeling)



519 說「願祢的名受顯揚(尊為聖)」,是什麼 意思?

「聖化」(to hallow),或者說,尊天主之名為聖,意思 是置祂在萬有之上。〔教理2807-2815,2858〕

在聖經中,「名字」表達的是一個人真正的本質。尊 天主之名為聖,意思是對天主的存在作出合宜的回應,讚美祂、感謝祂、給祂應有的榮耀、按祂的誡命來生活。→ 31

520 說「願祢的國來臨」,是什麼意思?

當我們祈求說「願祢的國來臨」,就是呼求基督再來,如祂所應許的那樣,並祈求那今世已開始的天主王國,最終要全部實現。

〔教理2816-2821,2859〕

費奈隆曾說過:「願意天主所願意的,無論何時何地,都毫無保留,這就是內心完全的天國。」

→ 89·91

了在主禱文中,我 們全部一起說『我們的 天父』,無論是君王、 写、奴隸還是主人,都 這樣說。他們全都是兄 弟,因為他們有同一的 父親。」

——聖奧斯定(354-430)

22 「在地上的天國,就是當人們充滿了對天主的愛,對旁人的愛、對他們自己的愛。」

— 賓根的聖賀德佳

(1098-1179)

「你們該思念天上的事,不該思念地上的事。」

——哥三2



「其實天主的 國……在於義 德、平安以及在聖神內的 喜樂。」

一羅十四17

「祂(耶穌)官講 的中心,是天主的國,也 就是讓天主,成為我們 生活的泉源與重心。祂 告訴我們:唯有天主是 人的救贖。我們可以看 看上個世紀的歷史,那 些將天主拋諸腦後的國 家,不但經濟受了重創, 靈魂更是猵體鱗傷。, ——教宗本篤十六世

2006年2月5日

「天上的父啊,我 不求健康,也不求疾病; 我不求生,也不求死, 但為祢的光榮和我的救 贖,求祢隨意處置我的 健康、我的疾病、我的生 死。只有祢知道,什麼對 我才是有用。阿們。」

——巴斯噶 (1623-1662)

521 說「願祢的旨意奉行在人間,如同在天上」, 是什麽意思?

當我們祈求天主的旨意在普世實現時,就是祈禱在 此世、在我們的心中,有如已經身在天國。

(教理2822-2827,2860)

要是我們始終堅持自己的計畫、自己的意願、自己的 想法,這世界就無法成為天國。一個人想要這個,另 一個人想要那個。但是,我們若一起想望天主所要 的,就會找到幸福。祈禱就是讓天主的旨意,一點一 滴在世上實現。 → 49-50,52

522 說「求祢今天當給我們日用的食糧」,是什 麽意思?

關於日用糧的祈求,表現了我們要從天父的美善裡, 等待所需的一切,包括那些不可或缺的、物質與精神 的善。當基督徒作此祈求時,莫不想到他對世上那些 缺乏基本生活需要的人,所該負的責任。

〔教理2828-2834,2861〕

523 為什麼人不是只靠食糧而生活?

「人生活不只靠餅,而也靠天主口中所發的一切言 語」(瑪四4,引用申八3)。(教理2835)

經上的這段話提醒我們,人有屬靈的饑渴,是物質所 不能滿足的。缺乏食糧人會餓死,但是,人若只是領 受食糧,也會死亡。我們深深仰賴有「永生的話」( 若六68)、有不朽的食糧(若六27) ——→聖體聖事 ——的那一位,給我們滋養。



99 「人會渴望普通的 食物,但人也會渴望愛、 良善、互相尊重——今 天的人在這方面,飽受 貧乏之苦。」

——真福德蕾莎修女 (1910-1997)

「〔天主〕願意 所有的人都得 救,並得以認識真理。」 ——弟前二4

一 宗全的自我棄 絕,就是以微笑接地 給的一切,和祂取更也的 一切……給出祂所好的 一 甚至是你的健康——甚至是你的健康—— 聲,或你的健康——讓你 就是自我棄絕,會讓你

——真福德蕾莎修女 (1910-1997) 284 285

「假使有人説: 我愛天主,但他 卻惱恨自己的弟兄,便 是撒謊的;因為那不愛 自己所看見的弟兄的,就 不能愛自己所看不見的 天主。」

——若壹四20

「你們應當慈 悲,就像你們的 父那樣慈悲。」

一路六36

「沒有受過試探 的,就沒有受過考驗;沒 有受猧考驗的,就不會 進步。1

一聖奧斯定(354-430)

「你們要節制, 要醒寤,因為, 你們的仇敵魔鬼,如同 咆哮的獅子巡遊,尋找 可吞食的人。」

一伯前五8

「我們知道我們 屬於天主,而全 世界卻屈服於惡者。」

一若壹五19

**9** 「魔鬼最狡獪的 伎俩,就是説服我們牠 不存在。」

--波特萊爾

(Charles Baudelaire 1821-1867, 法國詩人)

524 說「寬恕我們的罪過,如同我們寬恕別人一 樣」,是什麼意思?

仁慈的實恕——我們對別人所表現的仁慈,和我們 所希求的仁慈——是不可分的。如果我們不仁慈,不 彼此實恕,天主的仁慈也無法觸及我們的心。

〔数理2838-2845,2862〕

許多人一生都為了無法寬恕而掙扎。這無法和好的 重重心鎖,只有仰望天主,才能解開,祂「在我們還 是罪人的時候」(羅五8),就接納了我們。因為我們 有這位寬容的父親,使生命中的和好與寬恕成為可 能。 → 227,314

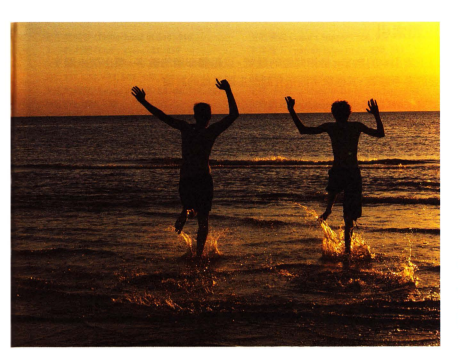
525 說「不要讓我們陷於誘惑」,是什麼意思? 因為每一天、每一時,我們都有落入罪惡,向天主說 不的危險,所以我們求天主不要任我們陷於試探,而 毫無抵抗之力。(教理2846-2849)

自己也曾受過誘惑的耶穌,知道我們是軟弱的人,自 己沒有什麼力量來對抗邪惡者。從〈天主經〉,祂仁 慈地給了我們這個祈求,教導我們在試煉的時刻,信 賴天主的援助。

526 說「但救我們免於凶惡」,是什麼意思? 在〈天主經〉裡,「凶惡」指的不是某種負面的精神力 或能量,而是具有位格的邪惡者,就是聖經稱之為「 誘惑者」、「撒謊者之父」、撒殫或魔鬼的那一位。

〔教理2850-2854,2864〕

沒有人能否認,這世界的邪惡且有毀滅性,而我們 周遭充斥著魔鬼的暗示,歷史上也不乏惡魔般的作 為。只有聖經明白指出這是何者的作為:「因為我們 戰鬥不是對抗血和肉,而是對抗率領者,對抗掌權 者,對抗這黑暗世界的霸主」(弗六12)。〈天主經〉 裡「救我們免於凶惡」這項而求,把所有此世的不 幸,帶到天主面前,並求全能的天主,救我們脫免一



切邪惡。

527 為什麼〈天主經〉的最後要說「阿們」? 自古以來,猶太人與基督徒都以「阿們」作為祈禱的 結束,以此表達「是的,但願如此!」

〔教理2855-2856,2865〕

當人向他自己所說的一切,向他自己的生活和命運, 向那等待著他的喜樂,回答「阿們」的時候,天與地 就合為一體,我們也到達終點:與那起初創造我們 的愛,同在一起。 3 165

### <del>"</del> β

#### 附禱經

(EMBOLISM,出自希臘文emballein=插入)是在彌撒中誦念〈天主經〉之後,加入的一段祈禱:上主,求祢從一切災禍中拯救我們,恩賜我們的時代得享平安;更求祢大發慈悲,從在我們脫免罪恶,並在一切困擾中,獲得安全,使我們虔誠期待永生的幸福,和教主耶穌的來臨。

,我們信仰的『阿們』,不是死的,而是活 的。」

——佛哈伯樞機主教 (1869-1952)



### 主題索引

以下索引中的數字,是指問題的題號。以粗體印刷的數字,標出該主題主 要的參考顯號,其他數字則指有關該主題其他的討論。

#### 一書

·神論 (monotheism) 30

#### 二書

人/男·女(being a man, created as man and woman) 64, 260, 401 人口買賣(human trafficking) 435 人工授精 (artificial fertilization) 423 人工授精,同體(insemination, homologous) 423 人工授精,異體(insemination, heterologous) 423 人成為被利用的工具(man as means to an

end) 322 人的不平等 (inequality among human beings) 331, 446 人的位格 (man as person) 56, 58, 63, 322,

327, 383, 401, 430, 464, 519 人的特殊地位 (man's special place) 56,59 人的尊嚴 (human dignity) 58, 280, 289, 353, 382, 392, 411, 412, 438, 441, 444 人是天主的肖像(man, as Image of God) 56, 58, 64, 262-263, 402

421, 423 人被當作商品 (man as commodity) 435 人權 (human rights) 136, 262, 441 人體實驗 (research on live human subjects) 390

人格 (human personality) 56, 323, 404,

十字架 (cross) 96, 98, 101-103, 360 十字架, 背起自己的 (taking up one's cross) 102

十字架的犧牲/祭獻(sacrifice of the cross) 155, 191, 208, 216, 217, 250 十字苦路 (stations of cross) 277 十字聖號 (sign of the cross) 360 十誡 (Ten Commandments) 349

#### 三畫

上下輔助性原則(subsidiarity, principle of) 323 三位一體 (Trinity) 35, 36, 122, 164

三超德 (theological virtues) 305 亡者,信友(departed, the faithful) 146

口禱 (vocal prayer) 500, 501 大公主義 (ecumenism) 130, 131, 134, 222 大公會議(Ecumenical Council) 140, 143 大會 (synod) 140 大罪 (mortal sins) 316 女人的生命 (being a woman) 64, 401 女性可以作司鐸嗎? (women as priests) 257 小罪 (sin, venial) 316 工資, 合理的 (wages, just) 332, 426, 428

四書 不孕(infertility) 422 仁慈 (mercy) 302, 450, 451, 524 內心平安 (inner peace) 38, 159, 233, 245, 311, 393, 494, 503, 504, 517 內心空虛 (inner emptiness) 467, 508 公民社會 (civil society) 447 公益 (common good) 296 公審判 (General Judgment) 157 六天創世的工程(work of six days, Genesis) 42, 46 分辨之恩 (gift of discernment) 291

分辨善惡的標準 (criteria for distinguishing good and evil) 234, 291-292, 295, 296 午前祈禱 (Terce) 188

午後祈禱(None) 188 午時祈禱(Sext)188

反猶太主義 (anti-Semitism) 135 天主,全能 (omnipotence of God) 40, 66, 485

天主,全善(omniscience of God) 51

天主, 否認其存在(denying the existence of God) 5

天主,形象/立像(images of God) 355, 358 天主, 創造者 (God the Creator) 41, 44, 330

天主, 尋求 (seeking God) 3-4, 89, 136, 199, 467,

天主,朝拜 (adoration of God) 302, 352, 365

天主,服從(obeying God) 20,34

天主, 感恩 (giving thanks to God) 461, 488, 494, 501

天主,敬拜(worship of God) 166

天主,敬畏(fear of God) 310, 353

天主,讚頌(praising God) 48, 183, 489, 519

天主子女 (children of God) 113, 125, 138, 173,

200, 226, 279, 283, 340, 401

天主的仁慈 (mercy of God) 89, 226, 314, 337, 524

天主的父性 (fatherhood of God) 516 天主的名號 (God's name) 31, 359 天主的旨意(will of God) 1, 50, 52, 100, 309, 335, 337, 463, 493, 502, 507, 521 天主的肖像 (Image of God) 58, 64, 122, 262-263, 271, 279, 402 天主的居所 (house of God) 189, 190, 214, 天主的信實 (God's fidelity) 8, 49, 64, 176, 天主的真理 (God's truth) 13, 32, 307, 359, 453, 461 天主的國 (kingdom of God) 89, 139, 520 (參見 「天國/天堂」) 天主的眷顧(God's providence) 49, 50, 466 天主的超越性 (transcendence of God) 358 天主的愛(love of God) 2, 61, 91, 115, 127, 156, 169, 200, 229, 270, 271, 309, 314-315, 339-340, 402, 424, 479 天主是仁慈的 (God is merciful) 314 天主是爱 (God is Love) 2. 33, 145, 156, 309 天主教/公教的(Catholic) 130, 133, 134, 220, 222, 267-268 天主教社會訓導(Catholic social teaching) 323 天主經/主禱文(Our Father) 511-527 天主聖子 (God the Son) 39 天主聖父 (God the Father) 37 天主聖神 (God the Holy Spirit) 38, 113-120 天使 (angels) 52, 54, 55, 179, 183, 489 天國/天堂(heaven) 52, 123, 158, 242 天國禮儀 (heavenly liturgy) 179 天路行糧(臨終聖體Viaticum) 247 夫妻分居 (separation from bed and board) 269 夫妻仳離 (separation from spouse) 269 心禱 (prayer of heart) 503 心靈 (heart) 3, 7, 20, 38, 113, 205, 281, 283, 290, 307, 314, 463, 470 心靈純潔 (purity of heart) 89, 282-283, 463, 469, 477, 503 手淫 (masturbation) 409 文化融合/本地化(inculturation) 274

#### 五畫

世界末日 (the end of the world) **111**, 164 世界青年日 (World Youth Day) 192, 235 主日/禮拜日 (Sunday) 47, 187, **364-366** 主日的義務 (Sunday duty) 219, 345

方濟靈修 (Franciscan spirituality) 497

日用糧 (daily bread) 522, 523

主的晚餐(Lord's Supper) 166, 212 主保聖人(patron saint) 146, 202, 361 主教 (bishops) 92, 134, 137, 142-144, 213, 主教, 祝聖 (consecration of a bishop) 252 主教的責任 (bishops, their duty) 144, 246, 主教與教宗 (bishops and the Pope) 142 主禮/主祭(celebrant)215 代理孕母(surrogate motherhood) 423 代禱/轉禱(intercessions) 85, 142, 213-214, 361,483, 487, 497 古板 (prudishness) 404 召叫(聖召vocation) 73, 138, 139, 144, 145, 205, 250, 255, 265, 340 召叫宗徒 (calling of apostles) 92 司祭職 (priesthood) 99, 249-250 司祭職,基督的(priesthood of Christ) 250 司祭職,普通(universal priesthood) 259 司祭職,聖秩 (ordained priesthood) 257, 259 司鐸與罪赦 (priests and the forgiveness of sins) 150, 193, 227, 228, 233, 236 四樞德 (cardinal virtues) 300 失業問題(unemployment) 444 尼西亞一君士坦丁堡信經 (Nicene-Constantinopolitan Creed) 29 市場經濟 (market economy) 442 平安, 內心 (peace, inner) 38, 159, 233, 245, 311, 393, 494, 503, 504, 517 平信徒 (laity, lay people) 138, 139, 214, 440 平等(equality)330 平等,全人類(equality of all human beings) 61, 330-331, 401, 441 打賭(betting)434 未開發狀態 (underdevelopment) 448 本篤靈修 (Benedictine spirituality) 497 正義 (justice) 89, 111, 123, 164, 283, 300, 302, 323-329, 376, 392, 395, 438, 520 民間熱心敬禮 (popular devotions, popular piety) 274 永生(eternal life) 61, 98, 108, 136, 155, 156, 161, 247, 280, 285, 317, 348, 364 永生的真福 (eternal happiness) 1,52,61, 164, 285, 468 永恆之光 (eternal light) 191 玄秘學 (esotericism) 55, 355, 356 生育控制 (birth control) 421 生命的意義 (meaning of life) 1, 5, 41-43, 284-285, 406, 427, 465 生物科技(biotechnology) 435

#### 六畫

色情 (pornography) 412, 460 色慾(lust) 264, 406, 462 先知 (prophets) 8, 30, 113, 116, 135, 240, 308, 310, 336 交換正義 (commutative justice) 430 企業倫理 (business ethics) 428 企業家 (entrepreneurs) 443 光榮頌(Gloria) 214 全能的天主 (omnipotence of God) 40, 49, 66.485 全球化(globalization) 327, 446-447 全善的天主 (omniscience of God) 51 共產主義 (communism) 439 同性戀的傾向(homosexual tendencies) 65, 415 地方教會(local Church) 141, 253 地位的恩寵 (grace of state) 339 地獄(hell) 51, 53, 157, 161-162 多神論 (polytheism) 355 守獨身/守貞(celibacy) 255, 258, 261 守齋(大小齋)的命令(fasting and abstinence, precept requiring) 151, 345 安息日(安息)(Sabbath, Sabbath rest) 39, 47, 90, 96, 349, 362, 363, 364 安樂死 (euthanasia) 379, 382 成義 (justification) 337 成聖的召叫(call to holiness) 342 成瘾 (addiction) 287, 389 托拉(律法Torah)335 死亡與臨終 (death and dying) 154-156,

死刑 (death penalty) **381** 死者復活 (resurrection of the dead) **152** 肉身復活 (resurrection of the body) **153** 自由 (freedom) 49, 51, 59, 68, 125, 136, 161, 178, 285, **286**, 290

自由,行使權 (right to exercise

freedom) 289 自由意志(free will) 289

382

自由與成癮 (freedom and addiction) 287 自由選擇 (free decision) 68, **69**, 161, 287, 296

296 自我防衛 (self-defense) 378, 380 自我修養 (self-discipline) 300 自我給予 (self-giving) 263, 402, 479 自宗座權威 (ex cathedra) 143 自殺 (suicide) 379 自殘 (self-mutilation) 379, 387 自然律 (natural law) 45, 333 自然家庭計畫 (Natural Family Planning) 421

自然道德律(natural moral law) 326, **333-334**, 344

自愛(self-love)315,387 至聖聖體(Blessed Sacrament)212,218

#### 七書

486, 487

伯鐸牧職 (Petrine ministry) 129, 140, **141** 否認天主存在 (denying the existence ofGod) 5 告解, 保密 (secret of theconfessional) **238**,

告解,保密 (secret of theconfessional) **238,** 458 告解,教友義務 (obligation toconfess) 234

告解聖事 (confession) 151, 173, 175, 193, 206, 220, **225-239**, 317, 458 困頓時刻的祈禱 (prayer in need) 476 巫術 (magic) 91, 177, 355, 356 投資 (speculation) **432** 投資股票市場 (stock market speculation) 432 投機 (不正當利益) (profiteering) 428 求恩的祈禱 (prayer of petition) 471, 483,

私有財產 (private property) **426-427** 私定終身 (marriage without a certificate) **425** 私散示 (private revelations) **10** 私審判 (individual judgment) 112, **157** 良心 (conscience) 1, 4, 20, 120, 136, 232, 289, 291, **295-298**, 312, 354, 397, 470 良心、省察 (examination of conscience) **232**,

良心,培養 (formation of conscience) **297** 良心,違背 (violation of conscience) **296** 身心障礙者 (people with disabilities) **51**, 302, 379, 384

#### 八畫

亞巴郎與祈禱 (Abraham and prayer) 471 亞當厄娃 (Adam and Eve) 66, 68 使命 (mission) 11, 91, 137-138, 144, 193, **248-250**, 259

**250**, 259 供養饑餓者 (feeding the hungry) 450 依納厨靈修 (Ignatian spirituality) 497 兒童・販賣 (trafficking in children) 435 兒童/子女 (children) 86, 262, 265, 271, 354, 368, **371-372**, 374, 383, 384, 416, 418, 419, 422, 460

初期教會(early church) 482 初期教會的祈禱(prayer in the early church) 482 和平/和諧(peace) 66, 115, 164, 282, 284, 327, 370, **395**, 396, 398, 436

和平主義 (Pacifism) 398 和好,與天主(reconciliation with God) 226. 239 和好聖事 (Sacrament of Reconciliation) 226 青年(youth) 139, 192, 235, 243, 373, 408, 460 咒罵(cursing)359 固定的祈禱 (regular prayer) 499 固定時刻的祈禱(set times for prayer) 188 夜禱(Compline) 188 奇蹟 (miracles) 90,91 宗徒 (apostle) 12-13, 26, 92, 99, 106, 118, 129, 137, 140-141, 143, 175, 209, 252, 259, 482 宗徒,召叫(calling of apostles) 92 宗徒信經(Apostles' Creed) 28 宗徒傳下來的教會(apostolic character of the Church) 137, 141 宗徒傳承 (apostolic succession) 92, 137, 141 宗教 (religion) 3, 30, 37, 136, 268, 289, 504 宗教自由(freedom of religion) 354 定改 (purpose of amendment) 232 屈膝禮 (genuflection) 75, 218, 485 性行為 (sexuality) 400 性別歧視(sexism) 61, 330, 377 性虐待 (sexual abuses) 386, 410 性慾 (sexual desire) 400, 404, 409, 411, 417 性衝動 (sexual urges) 462 性趣與性吸引力 (erotic pleasure and attraction) 65, 417, 462 明智/智德(prudence)300,301 服從 (obedience) 145, 326 服從天主(obeying God) 20, 34 東方禮教會 (Eastern Church) 258 武力 (military force) 397, 399 歧視 (discrimination) 330, 377,398, 415 治療(healing)224 法治國家 (government of laws) 326 法律(laws)326,377 牧靈工作 (pastoral ministry) 138, 252-253, 物質的施捨(corporal works of mercy) 450 玫瑰經(Rosary) 149, 481 社會 (society) 139, 271, 322-325, 329, 369, 440, 444 社會正義 (social justice) 329, 449 計會安全 (social security) 327, 367, 369 社會原則 (social principles) 324 社會責任 (social obligation) 427 表裡不一(double standard) 347, 405(參見「 偽善」)

阿肋路亞(Allleluia)214

阿爸、父呀 (abba, dear Father) 38, 290, 477

非天主教的基督徒(non-Catholic Christians) 130, 222 非基督宗教 (non-Christian religions) 136 非暴力 (nonviolence) 397 九書 保險套(condoms) 414 信仰, 宣認 (profession of faith) 24-25, 26-29, 136, 165, 307 信仰,強迫人相信?(faith, compulsory?) 354 信仰, 傳遞 (handing on the faith) 11-12, 143, 信仰與科學 (faith and science) 15, 23, 41. 42, 62, 106 信仰與教會 (faith and Church) 24 信理(dogma)83,143 信經 (creed) 24, 25-29, 76, 214, 307 信經,尼西亞一君士坦丁堡信經(Nicene-Constantinopolitan Creed) 29 信經,宗徒信經(Apostles' Creed) 28 信德/信仰(faith) 20, 21-22 信賴(trust) 20, 21-22, 155, 307-308, 476-477, 515 勇德 (fortitude) 300, 303 哀傷 (lamentation) 111, 164, 476, 486, 501 垂憐經 (Kyrie) 214 宣認信仰 (profession of faith) 24-25, 26-29, 136, 165, 307 政治 (politics) 139, 438, 440, 446, 447 施行洗禮 (administration ofbaptism) 195 施洗者 (minister of baptism) 198 施捨(alms)345,447,449 毒品(drugs) 389 洗腳 (washing of the feet) 99, 375 洗禮(聖洗聖事baptism) 130, 151, 193, 194-202 洗禮,領洗的前提(prerequisite for baptism) 196 洗禮,嬰兒領洗 (infant baptism) 197 洗禮是得救唯一的途徑?(baptism, the only way to salvation?) 199 洗禮聖名(baptismal name) 201, 361 洗禮儀式 (formula of baptism) 195 祈禱 (prayer) 469-470 祈禱,口禱(vocal prayer)500,501 祈禱,心禱(prayer of heart) 503 祈禱,內在的(interior prayer) 500,503 祈禱, 分心 (distractions during prayer) 508 祈禱,午前祈禱(Terce)188 祈禱,午後祈禱(None)188

阿們 (amen) 165,527

祈禱,午時祈禱(Sext)188 祈禱,主要形式 (main types of prayer) 483 祈禱,以聖詠 (praying the Psalms) 473 祈禱,困頓時刻(prayer in need) 476 祈禱,求恩的(prayer of petition) 471, 483, 486, 487 祈禱,沒有用?(praver ineffective?)507 祈禱,亞巴郎 (Abraham and prayer) 471 祈禱,初期教會的(prayer in the early church) 482 祈禱,固定的(regular prayer) 499 祈禱,固定時刻的(set times for praver) 188 祈禱,夜禱(Compline) 188 祈禱, 恆常的 (constant prayer) 510 祈禱,是自言自語嗎?(praver, a conversation with oneself?) 506 祈禱,是逃避嗎?(prayer, an escape?) 509 祈禱,個人的 (personal prayer) 492 祈禱,基督徒的(Christian prayer) 493 祈禱,教會的(prayer of the Church) 492 祈禱,時辰頌禱禮/日課(Liturgy of the Hours) 188 祈禱,晚禱(Vesper=evening prayer) 188 祈禱, 晨經 (Matins) 188 祈禱, 晨禱 (Lauds, morning prayer) 188 祈禱·梅瑟 (prayer, Moses and) 472 祈禱, 感謝的 (prayer of thanks giving) 371, 469, 483, 485, 488 祈禱,聖人的 (prayer of the saints) 497 祈禱, 厭惡 (aversion to prayer) 490 祈禱,對話 (prayer as dialogue) 472 祈禱,撥出時間(making time for prayer) 499 祈禱,默觀祈禱(contemplative prayer) 472, 503 祈禱,讚頌的(prayer of praise) 483, 489 祈禱的地方(place for prayer) 498 祈禱與日常生活 (prayer and everyday life) 494 祈禱與聖神 (prayer and the holy spirit) 496 祈禱與默想 (prayer and meditation) 500, 祈禱與屬靈爭戰 (prayer and the spiritual combat) 505

祈禱獲得應允 (prayer granted) 478, 495

紀念主的受難 (memorial of the Lord's

42, 62, 106

Passion) 212

科學與信仰 (Science and faith) 15, 23, 41,

耶稣,不為人知的生活(hidden life of Jesus) 86 耶稣,天主的啟示(Jesus, the revelation of God) 9, 10 耶穌,主(Jesus, the Lord) 75 耶稣,死亡(death of Jesus) 96-103 耶穌,死亡只是表象?(Jesus only apparently died?) 103 耶穌,行奇蹟 (miracles of Jesus) 90,91 耶穌,我們的榜樣(Jesus as example) 60,449 耶穌,我們與耶穌的關係(relationship to Jesus) 348, 454, 491 耶穌,受洗(Baptism of Jesus) 87 耶穌,真人(Jesus, true man) 79,88 耶稣,基督(Jesus, the Christ) 73 耶穌,救贖者(Jesus, the Redeemer) 70, 72, 101, 136, 330, 468 耶穌,被處死 (Jesus condemned to death) 96 耶穌,猶太人(Jesus, the Jew) 336 耶穌,超越人的身分(Jesus, more than a man) 74, 77, 78 耶穌,升天(Ascension of Jesus intoheaven) 106, 109 耶穌的兄弟姊妹 (brothers and sisters of 耶穌的名字(Name of Jesus) 72 耶穌的祈禱 (Jesus at prayer) 474-477 耶穌與病人(Jesus and the sick) 241 耶穌與聖神 (Jesus and the Holy Spirit) 114 胚胎,買賣(trafficking in embryos) 435 胚胎著床前診斷 (pre-implantation diagnosis) 423 胚胎幹細胞研究 (embryonic stem cell research) 385 計畫生育 (regulating births) 420 貞潔 (chastity) 311, 404-406, 463 貞潔,單身者的(chastity for single persons) 145 貞潔與愛 (love and chastity) 404 負責 (responsibility) 288, 290

美(beauty)461

耶稣,山園祈禱(agony of Jesus) 100

#### 十書

個人主義(individualism) **321** 個人的祈禱(personal prayer) 492 個體性(individuality) 62, 173, **201** 原罪(original sin) **68-70**, 83, 197 家庭(family) 86, 138, 139, 271, 322, 327, **368-370**, 373, 374, 419, 474 家庭教會(domestic church) 271, 368

恐怖主義(terrorism)392 恐懼 (fear) 245, 438, 470, 476, 494 恩寵 (grace) 197, 206, 274, 279, 285, 337, 338-341 恩寵,天主的自我通傳(grace as God's self communication) 338 恩寵,地位的(grace of state) 339 恩寵,常居的(grace, habitual) 339 恩寵,現時的(grace, actual) 339 恩寵,聖化的 (grace, sanctifying) 339 恩寵, 聖事的 (grace, sacramental) 339 悔改/皈依(conversion) 131, 235, 328 挾持人質(hostage taking) 392 效法基督 (imitation of Christ) 477 時辰頌禱禮/日課(Liturgy of the Hours) 188 時間(time) 184, 185, 187, 364, 492 晉鐸 (priestly ordination) 173, 249, 254, 257 (參見「聖秩聖事」) 晉鐸的效力 (effects of priestly ordination) 254 殉道(martyrdom) 21, 454 殉道者(martyrs) 289 浪子回頭的比喻 (parable of the Prodigal Son) 227 病人,關懷(care of the sick) 242 病人傅油 (anointing of the sick) 193, 243-246 病人傅油的效用 (effects of the anointing of the sick) 245 病人傅油的執行者(minister of the anointing of the sick) 246 病人傅油的條件 (requirements of anointing of the sick) 243 病人傅油的儀式 (rite of the anointing of the sick) 244 病痛(sickness) 89, 224, 240-245, 273, 280, 310, 314, 379, 450 真福,永生的真福 (eternal happiness) 1,52, 61, 164, 285, 468 真福·尋求 (search for happiness) 3, 57, 281, 真福八端(山中聖訓Beatitudes) 282, 283, 284 破壞公物 (Vandalism) 433 祝聖主教 (consecration of a bishop) 252 祝聖餅酒(consecration)213 祝聖餅酒經文(words of consecration) 210 祝福/降福(blessing) 170, 213, 259, 272, 483, 484, 498, 499 祝福, 祈求豐收的 (blessing of produce) 272 神父,聽告解(father Confessor) 236

神恩 (charism) 113, 119, 120, 128, 257, 393

神恩,治病的 (charism of healing) 242

神貧 (poverty of spirit) 283, 467 神義論(theodicy)51 神聖的彌撒 (Holy Mass) 168, 212, 213-214. 神聖的禮儀(divine lituray) 212 神聖記號 (sacred signs) 115, 123, 128, 167, 174, 181, 189 神聖奥蹟 (Sacred Mysteries) 212 神職人員(clerics) 138 秘密儀式(occult)355 羔羊讚 (Agnus Dei) 214 財產 (property) 316, 426-428, 433, 465 迷信(superstition)355,356 逃稅(tax dodges, evasion) 428, 431 十一書 健康(health) 388, 389 偶然性(chance) 20, 43 偶像崇拜(idolatry)355 偷竊(theft) 426 偽善(hypocrisy) 347,405, 455(參見「表裡不 動物,愛護(love of animal) 57, 437 啟示 (revelation) 7, 8, 10, 36, 333, 351, 356 國家 (state) 289, 322, 326, 333, 366, 367, 370, 376, 377, 381, 383, 388, 392, 420, 427, 428,

國家的基本責任 (fundamental duties of state) 388 執事 (deacon) 140, 255 執事・晉秩 (ordination of deacon) 255 執事的責任 (duties of deacon) 255 培養良心 (formation of conscience) 297 基督・主 (Christ, the Lord) 110, 363, 489 基督・原始聖事 (Christ, the original sacrament) 193

431, 439, 441

基督·復活的身體 (risen Body of Christ) 107 基督·審判世界者 (Christ, the Judge of the world) 112

基督再來 (second coming of Christ) 111, 157 基督受難 (Passion of Christ) 94-103, 277 基督的司祭職 (priesthood of Christ) 250 基督的貧窮 (poverty of Christ) 284, 449, 467 基督為主 (lordship of Christ) 110 基督徒的祈禱 (Christian prayer) 493 基督真實臨在 (real presence of Christ) 19, 168, 191, 212, 216-218

基督顯聖容 (transfiguration of Christ) 93 堅振聖事 (Confirmation) 193, 203-207 堅振聖事的施行者 (minister of Confirmation) 207 堅振聖事施行條件(requirements forConfirmation) 206 婚外性行為(sex outside of marriage) 410 婚前性行為 (sex before marriage) 407 婚姻,自由地選擇(marriage freely entered) 261 婚姻,使婚姻聖事有效的條件(marriage. conditions for a sacramental ) 262 婚姻,混合婚姻(跨宗派婚姻)(marriage, "mixed." interdenominational) 267 婚姻,與非教友結婚(marriage with a non-Christian) 268 婚姻,與基督教徒結婚(marriage with a non-Catholic) 267 婚姻中的性(sex within marriage) 417 婚姻內的忠實(fidelity in marriage) 262 婚姻合意(marital consent) 261, 262 婚姻的不可拆散性(indissolubility of marriage) 262, 263 婚姻的阻礙(impediment tomarriage) 261, 婚姻的記號(marriage as a sign) 263

婚姻的記號 (marriage as a sign) 263 婚姻的基本要素 (essential characteristics ofmarriage) 416 婚姻的結合 (bond of marriage) 261 婚姻問題 (marital problems) 264

婚姻無效(annulment)269 婚姻聖事(sacrament of marriage)193, 260-267

婚姻聖事的完成 (consummation of marriage) **261** 

婚姻聖事的施行者 (marriage, minister of the sacrament) **261** 

婚姻聖事的效力 (marriage, effects of the sacrament) **261** 

婚姻與子女 (marriage and children) 418, 419 婚姻等分 (marriage and children) 418, 419 婚姻譬約 (marital vows) 261, 266, 425 婚姻儀式 (rite of marriage) 266 常居的恩寵 (habitual grace) 339 強迫 (coercion) 261, 288, 296, 420 強暴 (rape) 386, 413 情緒 (情慾) (emotions) 293, 294 情慾 (passions) 294 救恩/得敦 (salvation) 10, 21, 136, 174, 199,

教宗 (pope) 92, 140, **141-143** 教宗不可錯誤權 (infallibility of the pope) **143** 教宗的權威 (authority of the Pope) 141 教宗與主教 (pope and the bishops) **142** 教會 (Church) **121-128** 

教會,不可錯誤性(infallibility of

theChurch) 13, 143

教會,分裂 (divisions in theChurch) 130, **131**, 267

教會·天主子民 (Church as People of God) 121, 125, 128, 138, 191, 204

教會,名稱由來 (origin of the termChurch) **121** 

教會,基督的新娘(Church as Bride of Christ) 127

教會·基督奧體 (Church as Body of Christ) 121, **126**, 129, 131, 146, 175, 196, 208, 211, 217, 221, 343

教會,組織性 (Church as institution) 121, **124** 教會, 普世主教共融性 (Church, collegiality

of the) **140** 教會,聖神宮殿(Church as Temple of the Holy Spirit)119, **128**, 189

教會·聖統制 (Church, hierarchical structure of the) 140, 413

教會內的領導權威 (governing authority in the Church) 252

教會法規 (precepts of Church) **345** 教會的本質 (nature of the Church) **125** 教會的任務 (task of the Church) **123**, 150 教會的合一 (unity of the Church) **25**, 92, **129**, 131, 134, 137, 141, 143, 222

教會的合一與唯一性 (unity and uniqueness of the Church) 129, 141 教會的至公性 (catholicity of the Church) 133.

134 教會的至聖性 (holiness of the Church) 124,

132

教會的社會教導 (social teaching of the Church) 438

教會的祈禱 (prayer of the Church) 492 教會的教導權威 (teaching authority of the Church) **141**, 252, 344

教會的聖事 (Sacraments of the Church) 129, **172-178**, 193

教會建築/教堂(Church building) 189, **190**, 191, 214, 498

教會架構 (structure of the Church) 138 教會與天國 (Church and the kingdom of God) 89, 91, 110, 123, 125, 138, 139, 284, 520 教會與民主制度 (Church and democracy) 140 教會與非基督宗教 (Church and non-Christian religions) 136, 198, 438

教會與聖神(Church and the Holy Spirit) 119 教會與聖經(Church and Sacred Scripture) **19** 晚禱(Vesper=evening prayer) 188 晨經(Matins) 188

晨薾 (Lauds, morning prayer) 188 望徳 (hope) 105, 108, 146, 152, 305-306, **308**, 337, 352, 493

梅瑟與祈禱 (Moses and prayer) 472 殺人 (murder) 237, 316, **379** 

深度報導(investigatory journalism) 459 混合婚姻(跨宗派婚姻)(marriage,

"mixed," interdenominational) 267 現時的恩寵 (actual grace) **339** 理性/理智 (reason) **4-5**, 7, 23, 32, 291, 297, 300, 333, 334, 351

理性的認識天主 (knowledge of God by reason) 4, 6

眷顧 (providence) **48-50**, 466 祭台 (altar) **191**, 213, 214, 215-217, 255 羞恥心 (shame) 159, **464** 貧窮 (poverty) 27, 354, **446-449**, 497, 523

貧窮·基督的貧窮 (poverty of Christ) **284**, 449, 467

貧窮,福音勸諭 (evangelical counsel ofpoverty) 138, 145

貪腐(corruption)428 赦罪(罪過赦免absolution)231,233,237, 239,458

通姦(adultery) **424** 通姦/行淫(fornication) **410** 通靈(spiritualism) 355

#### 十二畫

傅油 (anointing) 115, 174, **181**, 195, 203, 244 創造, 敬意 (reverence of creation) 370, 427, **436** 

創造/受造物 (creation) 2, 7, 25, **41-50**, 52, 56, 57, 163, 165, 263, 308, 364, 366, 368-370, 401, 416, 426, 436, 488 創造的計畫 (plan of creation) 368, 444 勞工權益 (Laborers, rights of) 439 勞動/工作 (labor) 47, 50, 66, 332, 362, 366, 426, 428, 439, 442, **444-445**, 494

勞動與資本 (labor and capital) 439 善行 (善功good works) 120, 151, 274, 341,

番行 (番切good works) 120, 151, 274, **341**, 450-451 善惡·分辨的標準 (Good and evil, criteria for

喜樂 (joy) 1, 2, 21, 38, 71, 108, 120, 170, 179, 187, 200, 239, **285**, 311, 314, 365, 438, 489, 517, 520, 527

單身者的貞潔 (chastity for single persons) 145

報復(revenge) 396

媒體 (media) 404, 412, 459, 460

尋求天主 (seeking God) **3-4**, 89, 136, 199, 467, 470

尋求真福 (search for happiness) 3, 57, 281, 282, 285

復活 (resurrection) 104-108

復活的證明 (resurrection, proofs for) 106

復活節 · 事件 (Easter events) **105**, 227

復活節,慶祝(Easter, celebration of resurrection) 171, 187, 365

復活蠟 (Paschal candle) 272

惡(evil) 51, 111, 161, 163, 164, 234, 273,

**285-296**, 314, 318, 320, 333, 386, 396, 397, 525, 526

普通司祭職 (universal priesthood) 259 智慧財產 (intellectual property) **429** 

最後晚餐 (Last Supper) 92, **99**, 166, 171, 192, 208-223, 259

最後審判 (Last Judgment) 163

朝拜 (adoration) 149, 218, 461, 483, **485** 

朝拜天主 (adoration of God) 302, **352**, 365

朝拜聖體 (Eucharistic adoration) 218

朝聖 (pilgrimage) 274, 276

渴望(yearning)281,468,470

無神論 (atheism) 5, 357

猶太人該為耶穌之死負責?(Jews guilty of Jesus'death?) 97, 135

猶太人與基督徒 (Jews and Christians) 30, 97,

痛苦(suffering)66

135, 349, 358

發誓 (swearing) 359, 455

童兵(child soldiers) 435

絕望(despair) 98, 476

絕罰 (excommunication) 237

虚誓 (perjury) 455

詐騙(fraud) 428, 465

買賣聖職或聖物 (simony) 355

進化論(evolution) 42, 43, 280

階級鬥爭(class war) 439

雅威(自有者Yahweh) 8, 31, 214

集體赦罪 (general absolution) 233

傳教,基督的命令 (mission, by Christ's command) 11, 123

傳遞信仰 (handing on the faith) **11-12**, 143, 175

傳播媒體 (communication media) 459

#### 十三畫

債務 (debts) 430

嫉妒 (envy, jealousy) 120, 318, 465, 466

愛(love) 402

愛子女 (love for children) 372, 418

愛父母 (love for parents) 367, 368, 371, 516 愛近人(love of neighbor) 220, 321, 329, 373 愛滋病(AIDS, HIV)414 愛與性(love and sexuality) 403 愛與貞潔(love and chastity) 404 愛德(virtue of love) 305, 309 愛敵人(love of enemy) 34, 329, 396, 477, 487, 494 愛護動物(love of animal) 57, 437 感同身受(vicarious suffering) 146 感恩 (gratitude) 59, 371 感恩天主(giving thanks to God) 461, 488, 感恩祭/彌撒(Mass)168,212-214,365 (參 見「聖體聖事」) 感恩經(Eucharistic prayer) 214 感謝的祈禱 (prayer of thanksgiving) 371, 469, 483, 485, 488 慎重(discretion) 457 敬拜天主(worship of God) 166 敬畏天主(fear of God) 310, 353 敬禮(devotions)274 敬禮·民間熱心 (popular devotions, popular piety) 274 敬禮,聖人(devotion to the saints) 497 敬禮,聖髑(relics, veneration of) 274, 275 敬禮,瑪利亞(Marian devotion) 149 新天新地(heaven, new) 111, 164 新約(New Testament) 18 會議/大公會議(Council)140 準備禮品 (preparation ofgifts) 214 煉獄 (Purgatory) 159, 160 盟約,與天主的(Covenant with God) 8, 116, 194, 210, 334-336 禁止立像(images forbidden) **358** 禁止殺人(prohibition againstkilling) 378 節制 (moderation) 300, 301, 304 節德 (temperance) 300, 301, **304** 綁架(kidnapping)392 經驗 (experience) 148, 504, 507, 508 罪(sin)1,8,66-67,70-71,76,87,98,221, 224-239, 315, 337 罪的奴役(sin, slavery of) 95, 288 罪的赦免(forgiveness of sins) 150-151, 228, 236 罪的結構(sinful structure) 320 罪惡感 (guilt feelings) 229 聖人(saints) 132, 146, 275, 342, 497 聖人,我們的榜樣(saints as models) 202, 235, 342-343, 497 聖人的祈禱 (prayer of the saints) 497

聖三頌(doxology)214 聖化的恩寵(sanctifying grace) 339 聖水 (Holy Water) 272 聖母經(Ave Maria) 480 聖灰禮(imposition of ashes) 272 聖事,施行者德行不足(Sacraments, administeredunworthily) 178 聖事性的客觀效力(ex opera operato) 178 聖事的恩寵(sacramental grace) 339 聖事,教會的(Sacraments of the Church) 129, **172-178**, 193 聖事與信德 (Sacraments and faith) 177 聖事與聖神 (Sacraments and the Holy Spirit) 119, 128 聖油 (Sacred chrism) 115, 170, 174, 203, 244 聖洗聖事 (洗禮baptism) 130, 151, 193, 194-202(參見「洗禮」) 聖神 (Holy Spirit) 113-120 聖神,一項恩賜(Holv Spirit as gift) 205 聖神·力量(power of Holy Spirit) 138, 177, 203, 205, 227, 241, 242, 249, 254, 290 聖神,在我們內的(Holy Spirit in us) 120, 203 聖神的果實(fruits of the Holy Spirit) 311 聖神的恩賜 (gifts of the Holy Spirit) 310 聖神的記號與名號(Holy Spirit, his signs and names) 115 聖神降臨 (Pentecost) 118, 204 聖神與先知(Holy Spirit and the prophets) 116 聖神與堅振聖事 (Holy Spirit and Confirmation) 176, 203-207 聖神與教會(Holv Spirit and the Church) 119 聖神與聖洗聖事 (Holy Spirit and Baptism) 176, 195 聖神默感 (inspiration) 14-15 聖秩司祭職 (ordained priesthood) 257, 259 聖秩聖事 (Sacrament ofHoly Orders) 193, 249-251 聖秩聖事,條件(Holy Orders, requirements for) 256 聖祭 (Holy Sacrifice) 212 聖詠 (Psalms) 17, 214, 473, 491, 501 聖詠祈禱 (praying the Psalms) 473 聖傳 (Tradition) 12, 141, 143 聖經(Bible) 12-19 聖經,正確地閱讀(Bible, reading it correctly) 16 聖經,受天主默感 (Sacred Scripture, inspired by God) 14, 15 聖經正典 (Canon of Sacred Scripture) 14 聖經各部經書總表(Bible, list of the

聖人敬禮 (devotion to the saints) 497

individual books) 22 聖經的錯誤 (Bible, its errors) 15 聖經與祈禱 (Bible and prayer) 491 聖經與教會 (Sacred Scripture and the Church) 128 聖經與聖神 (Bible and the Holy Spirit) 119 聖經與聖傳 (Sacred Scripture and Tradition) 11-12, 143, 492 聖聖聖 (Sanctus) 214 聖道禮儀(Liturgy of the Word) 213 聖像(icons)358 聖儀 (Sacramentals) 272 聖樂修的祝福 (Blasé, blessing of St.) 272 聖髑,敬禮 (relics, veneration of) 274, 275 聖體,非天主教徒可以領嗎?(communion, reception by non-Catholics?) 222 聖體,朝拜(Eucharistic adoration) 218 聖體, 領受 (Holy Communion) 208, 212, 213, 217. 221. 247 聖體,領受聖體聖事的條件(requirements for reception of Eucharist) 220, 270 聖體聖事/感恩祭(Eucharist) 19,99,126, 160, 167, 193, 208-223, 365, 488, 523 聖體聖事的建立 (institution of the Eucharist) 99, 209, 210 聖體聖事的效力 (effects of the Eucharist) 221 聖體齋 (Eucharisticfast) 220 葬禮(burial) 278, 394(參見「殯葬」) 補贖 (penance) 195, 230, 232, 276 (參見「賠

跨宗派共融 (intercommunion) 222 逾越節 (Passover) 95, 171, 209 遊行 (processions) 274 道成肉身 (Incarnation) 10, 76, 153

違背良心 (violation of conscience) 296

誠實(真實truthfulness) 452-455, 485

資本;資本主義(capital/capitalism) 331, 435,

#### 十四畫

439. 442

厭惡祈禱 (aversion to prayer) 490 團結互助 (solidarity) 61, 323, 332, 376, 395, 447 團結聯繫/團契 (fellowship) 12, 24, 64, 86, 99, 122, 211, 248, 321, 368, 397 對話祈禱 (prayer as dialogue) 472 瑪利亞·天主之母 (Mary, the Mother of God) 82, 84, 147 瑪利亞·我們的榜樣 (Mary as model) 147 瑪利亞·始胎無染原罪 (Immaculate Conception of Mary) 83

瑪利亞,信友之母(Mary, the Mother of all Christians) 85, 147, 148 瑪利亞,童貞女(Mary, the Virgin) 80 瑪利亞,敬禮 (Marian devotion) 149 瑪利亞的祈禱 (Mary's prayer) 479 瑪利亞的援助 (help through Mary) 148 瑪利亞與聖神 (Mary and the Holy Spirit) 117 瑪利亞與諸聖 (Mary and the saints) 147 福音(Gospel) 10, 18, 19, 71, 199, 213, 282, 491 福音勸諭 (evangelical counsels) 145 種族主義 (racism) 61, 330, 377, 398 管理階層 (manager) 443 精神的施捨 (spiritual works of mercy) 451 與天主和好 (reconciliation with God) 226, 239 與非教友結婚(marriage with a non-Christian) 268 與基督教徒結婚 (marriage with a non-Catholic) 267 誘惑(temptation)88,525 誘騙 (seduction) 386 誡命 (Commandments) 17, 67, 307, 335-337, 348, 352 說謊(lying) 359, 452, 453, 456 領受聖體聖事的條件 (requirements for reception of Eucharist) 220, 270 領洗的前提 (prerequisite for baptism) 196 領聖體 (Holy Communion) 208, 212, 213, 217. 221. 247 領聖體,非天主教徒可以嗎?(communion, reception by non-Catholics?) 222 領養(adoption) 422, 435 餅與酒 (bread and wine) 99, 181, 208, 213,

# 216, 218, 488

498

寬恕,祈求寬恕(prayer forforgiveness)524 寬恕,獲得寬恕(obtaining forgiveness)226 德行(virtue)294, 299 慕道期(catechumenate)196 慰問囚犯(visiting the imprisoned)450 憤怒(anger)120, 293, 318, 396 撥出時間祈禱(making time for prayer)499 暴力(violence)270, 284, 296, 386, 392, 397, 399, 413, 452, 460

堕胎 (abortion) 237, 292, 379, 383, 421,

暴力·讚揚 (glorification ofviolence) 460 熱心 (hospitality) 271, 450 窮人 (poor) 89, 110, 168, 218, 230, 255, 332, 449

諸聖共融/諸聖相通功(communion of saints) **146** 

點補 (reparation) 232, 430 賣淫 (prostitution) 411, 435 賭博 (gambling) 434 適中 (sobriety) 304 器官捐贈 (organ donation) **391** 

#### 十六畫

戰爭 (war) 379, 398 戰爭,正義的 (justwar) 399 獨身者 (people living alone) 265 默想 (meditation) 502, 504 默觀祈禱 (contemplative prayer) 472, 503

#### 十七畫

嬰兒領洗 (infant baptism) 197 彌撒/感恩祭 (Mass) 168, **212-214**, 365 彌撒·祭獻 (sacrifice of the Mass) 212 擘餅 (breaking of the bread) 212, 223, 482 環境·人的責任 (responsibility for environment) 288 臨終/瀕死 (dying) **154**, 155, 393 (參見「死 亡與臨終」)

區終聖事 (sacraments of the dying) **393** 臨終關懷 (assisted dying) **382** 褻瀆 (blasphemy) 316, 359, 455 褻瀆神聖 (sacrilege) 355 謙遜 (humility) 235, 485 講道 (homily) 214

#### 十八畫

魔葬 (funeral) 278, 394 (參見「葬禮」) 禮儀 (liturgy) 167, 192, 212 禮儀中的音樂 (music in the liturgy) 183 禮儀年度 (liturgical year) 185, 186 禮儀・神聖的 (divine liturgy) 212 禮儀服務人員 (servers at the altar) 214 禮儀空間 (liturgical places) 191 禮儀經文 (liturgical words) 182 職業 (occupation) 138, 328 舊約 (Old Testament) 17 舊約的律法 (Laws of the Old Covenant) 8, 135, 334, 335, 336, 363 覆手 (imposition of hands) 115, 137, 174, 203, 254 轉變 (transformation) 217

#### 十九畫

離婚 (divorce) **270**, 424 離婚與再婚者 (divorced and remarried persons) **270** 壟斷 (monopoly) 442 藝術 (art) 461

#### 二十書

關懷病人(care of the sick) 242 懺悔(repentance) 159, 229, 232 懺悔聖事(Sacrament of Penance) 151, 172, 224-239, 345(參見「告解聖事」) 懺悔聖事的建立(institution of the Sacrament of Penance) 227 懺悔聖事的條件(requirements of the Sacrament of Penance) 231 懺悔禮(penitential rite) 214 獻身生活(dedication to God) 145, 258, 485, 497, 507 獻身聖召/聖召生活(consecrated religious) 138, 145, 258, 339, 374, 440 饑餓(hunger) 91, 446, 522, 523 犧牲/祭獻・十字來的(sacrifice of the

Cross) 155, 191, 208, 216, 217, 250 二十一書以上 護守天使 (quardian angel) 55 驅魔 (exorcism) 273 權力 (power) 140, 328 權力,束縛與釋放(power to bind and loose) 140 權利與義務 (rights and duties) 136, 302, 326-330, 333, 370, 376, 380, 381, 383, 387, 392, 398, 401, 420, 422, 423, 427, 430, 436, 441, 442, 445, 459 權威 (authority) 325, 326, 329, 367, 375, 392, 399, 446 權威,自基督而來的(authority from Christ) 92, 139-144, 242, 249 讀經 (reading) 192, 213, 214 靈修 (spirituality) 497 靈修,方濟(Franciscan spirituality) 497 靈修,本篤(Benedictine spirituality) 497 靈修,依納爵(Ignatian spirituality) 497 靈魂 (soul) 62-63, 79, 120, 153, 154, 160, 205, 241, 330, 418, 460 讚頌天主 (praising God) 48, 183, 489, 519 讚頌的祈禱 (prayer of praise) 483, 489

### 詞語定義檢索表

下列詞語後的阿拉伯數字,表示該詞語定義所在的頁數。

一夫一妻 (Monogamy) 150 一神論 (Monotheism) 31 入門禮 (Initiation) 115 十二宗徒(Twelve Apostles) 85 十誡 (Decalogue) 193 三位一體/天主聖三 (Trinity) 34 上主,求祢垂憐(Kyrie Eleison) 127 大公主義 (Foumenism) 82 大公會議(Ecumenical Council) 90 不可知論(Agnosticism) 198 公益(Common good) 182 天主教社會訓導/社會原則 (Catholic social teaching/ social principles) 181 手淫/自慰 (Masturbation) 223 主教(Bishop)87 司鐸(Priest)88 平信徒(Laity)86 本性私慾的作為(Works of the Flesh) 76 正典 (Canon) 21 玄祕學/密契主義 (Esotericism) 196 光榮頌(Gloria) 128 多夫多妻(Polygamy) 150 守貞/守獨身(Celibacy) 147 安息日(Sabbath)200 成義(Justification) 187 自有省/雅威(YHWH/ Yahweh) 31 自宗座權威 (Ex cathedra) 90 自然家庭計畫(Natural Family Planning) 229 自然道德律(Natural moral law) 185 宗徒(Apostle)20 宗徒傳承(Apostolic Succession) 86 宗教 (Religion) 15

宗教自由(Religious

freedom) 85

泛神論(Pantheism)197 玫瑰經/玫瑰念珠 (Rosary) 266 社會傳播工具 (Means of Social Communication) 250 阿肋路亞(Alleluia) 128 阿們 (Amen) 99 附禱經(Embolism)287 信理 (Dogma) 90 信經 (Credo/Creed) 27 耶稣基督天宇子救宇 (ICHTHYS) 51 貞潔(Chastity)220 負責的生育(Responsible parenthood) 228 殉道者(Martyrs)248 祝聖/聖化 (Consecration) 126 祝福/降福(Blessing)104 神恩(Charism)72 油減學 (Occultism) 197 神創論 (Creationism) 37 神職人員(Clergy)86 羔羊讚 (Agnus Dei) 130 迷信(Superstition) 196 偽善(Hypocrisy) 191 啟流 (Revelation) 17 執事 (Deacon) 88, 145 基督再來/基督復臨 (Parousia) 72 基督受難(Passion)67 堅振聖事(Confirmation) 120 教宗(Pope)87 教會(Church)77 教會訓導權(Magisterium/ Teaching authority) 20 教會與教派團體(Churches and Ecclesial communities) 82 赦罪(Absolution)137 創世紀(Genesis)39 無神論(Atheism)197 絕罰(Excommunication)139 虛誓(Perjury)248 超越性(Transcendence) 198 進化(Evolution)37

傳教/使命(Mission)19

剽竊(Plagiarism) 234 奥祕/奥蹟(Mystery)55 慎重(Discretion) 249 新約 (New Testament) 22 聖三頌/讚詞(Doxology)131 聖母經(Ave Maria/Hail Marv) 264 聖事 (Sacrament) 105 聖油 (Chrism) 120 聖神的果實(Fruits of the Holy Spirit) 76 聖神降臨(Pentecost)75 聖統制 (Hierarchy) 87 聖經(Bible)21 聖聖聖(Sanctus) 129 聖像(Icon) 198 聖潔/聖德(Holiness)83 聖髑 (Relics) 157 聖體光(Monstrance) 131 聖體聖事/感恩祭 (Eucharist) 123 聖體櫃 (Tabernacle) 131 道成肉身(Incarnation)18 團結互助原則(Principle of Solidarity) 185 福音勸諭(Evangelical counsels) 91 誘人改信宗教 (Proselvtism) 195 領型體/共融 (Communion) 127 餅酒實體轉變 (Transsubstantiation) 129 審判(Judgment)96 慕道期(Catechumenate) 117 默想(Meditation)276 默感(Inspiration)21 默觀(Contemplation) 260 褻瀆/褻聖(Sacrilege)195 講道(Homily)128 豁免/寬免 (Dispensation) 153 禮儀(Liturgy)102 舊約(Old Testament)22 羅馬 (Rome) 89 驅魔(Exorcism) 156

靈修(Spirituality)273

### 聖經新舊約經書簡寫表

### 舊約

| 英文                        | 簡寫      | 天主教譯名           | 天主教簡寫 | 基督教譯名 | 基督教簡寫 |
|---------------------------|---------|-----------------|-------|-------|-------|
| Genesis                   | Gen     | 創世紀             | 創     | 創世記   | 創     |
| Exodus                    | Ex      | 出谷紀             | 出     | 出埃及記  | 出     |
| Leviticus                 | Lev     | 肋未紀             | 肋     | 利未記   | 利     |
| Numbers                   | Num     | 戶籍紀             | 戶     | 民數記   | 民     |
| Deuteronomy               | Dtn     | 申命紀             | 申     | 申命記   | 申     |
| Joshua                    | Josh    | 若蘇厄書            | 蘇     | 約書亞記  | 書     |
| Judges                    | Judg    | 民長紀             | 民     | 士師記   | 士     |
| Ruth                      | Ruth    | 盧德傳             | 盧     | 路得記   | 得     |
| 1 Samuel                  | 1Sam    | 撒慕爾紀上           | 撒上    | 撒母耳記上 | 撒上    |
| 2 Samuel                  | 2 Sam   | 撒慕爾紀下           | 撒下    | 撒母耳記下 | 撒下    |
| 1 Kings                   | 1 Kings | 列王紀上            | 列上    | 列王紀上  | 王上    |
| 2 Kings                   | 2 Kings | 列王紀下            | 列下    | 列王紀下  | 王下    |
| 1 Chronicles              | 1 Chron | 編年紀上            | 編上    | 歷代志上  | 代上    |
| 2 Chronicles              | 2 Chron | 編年紀下            | 編下    | 歷代志下  | 代下    |
| Ezra                      | Ezra    | 厄斯德拉上           | 厄上    | 以斯拉記  | 拉     |
| Nehemiah                  | Neh     | 厄斯德拉下<br>(乃赫米亞) | 厄下    | 尼希米記  | 尼     |
| Гоbit                     | Tob     | 多俾亞傳            | 多     | ×     | ×     |
| Judith                    | Jud     | 友弟德傳            | 友     | ×     | ×     |
| Esther                    | Esther  | 艾斯德爾傳           | 艾     | 以斯帖記  | 斯     |
| 1 Maccabees               | 1 Mac   | 瑪加伯上            | 加上    | ×     | ×     |
| 2 Maccabees               | 2 Mac   | 瑪加伯下            | 加下    | ×     | ×     |
| Job                       | Job     | 約伯傳             | 約     | 約伯記   | 伯     |
| Psalms                    | Ps      | 聖詠集             | 詠     | 詩篇    | 詩     |
| Proverbs                  | Prov    | 箴言              | 箴     | 箴言    | 箴     |
| Ecclesiastes              | Eccles  | 訓道篇             | 訓     | 傳道書   | 傳     |
| Song of Songs             | Song    | 雅歌              | 歌     | 雅歌    | 歌     |
| Wisdom                    | Wis     | 智慧篇             | 智     | ×     | ×     |
| Sirach/<br>Ecclesiasticus | Sir     | 德訓篇             | 德     | ×     | ×     |
| Isaiah                    | Is      | 依撒意亞            | 依     | 以賽亞書  | 賽     |
| Jeremiah                  | Jer     | 耶肋米亞            | 耶     | 耶利米書  | 耶     |
| Lamentations              | Lam     | 哀歌              | 哀     | 耶利米哀歌 | 哀     |
| Baruch                    | Bar     | 巴路克             | 巴     | ×     | ×     |
| Ezekiel                   | Ezek    | 厄則克爾            | 則     | 以西結書  | 結     |
| Daniel                    | Dan     | 達尼爾             | 達     | 但以理書  | 但     |
| Hosea                     | Hos     | 歐瑟亞             | 歐     | 何西阿書  | 何     |
| Joel                      | Joel    | 岳厄爾             | 岳     | 約珥書   | 珥     |
| Amos                      | Am      | 亞毛斯             | 亞     | 阿摩斯書  | 摩     |
| 0badiah                   | Obad    | 亞北底亞            | 北     | 俄巴底亞書 | 俄     |
| Jonah                     | Jona    | 約納              | 納     | 約拿書   | 拿     |

| 英文        | 簡寫    | 天主教譯名 | 天主教簡寫 | 基督教譯名 | 基督教簡寫 |
|-----------|-------|-------|-------|-------|-------|
| Micah     | Mic   | 米該亞   | 米     | 彌迦書   | 彌     |
| Nahum     | Nahum | 納鴻    | 鴻     | 那鴻書   | 鴻     |
| Habakkuk  | Hab   | 哈巴谷   | 哈     | 哈巴谷書  | 哈     |
| Zephania  | Zeph  | 索福尼亞  | 索     | 西番雅書  | 番     |
| Haggai    | Hag   | 哈蓋    | 蓋     | 哈該書   | 該     |
| Zechariah | Zech  | 匝加利亞  | 匝     | 撒迦利亞書 | 亞     |
| Malachi   | Mal   | 瑪拉基亞  | 拉     | 瑪拉基書  | 瑪     |

### 新約

| 英文                          | 簡寫      | 天主教譯名  | 天主教簡寫 | 基督教譯名       | 基督教簡寫 |
|-----------------------------|---------|--------|-------|-------------|-------|
| Matthew                     | Mt      | 瑪竇福音   | 瑪     | 馬太福音        | 太     |
| Mark                        | Mk      | 馬爾谷福音  | 谷     | 馬可福音        | 可     |
| Luke                        | Lk      | 路加福音   | 路     | 路加福音        | 路     |
| John                        | Jn      | 若望福音   | 若     | 約翰福音        | 約     |
| The Acts of the<br>Apostles | Acts    | 宗徒大事錄  | 宗     | 使徒行傳        | 徒     |
| Romans                      | Rom     | 羅馬書    | 羅     | 羅馬書         | 羅     |
| 1 Corinthians               | 1 Cor   | 格林多前書  | 格前    | 哥林多前書       | 林前    |
| 2 Corinthians               | 2 Cor   | 格林多後書  | 格後    | 哥林多後書       | 林後    |
| Galatians                   | Gal     | 迦拉達書   | 迦     | 加拉太書        | 加     |
| Ephesians                   | Eph     | 厄弗所書   | 弗     | 以弗所書        | 弗     |
| Philippians                 | Phil    | 斐理伯書   | 斐     | 腓立比書        | 腓     |
| Colossians                  | Col     | 哥羅森書   | 哥     | 歌羅西書        | 西     |
| 1 Thessalonians             | 1 Thess | 得撒洛尼前書 | 得前    | 帖撒羅尼迦<br>前書 | 帖前    |
| 2 Thessalonians             | 2 Thess | 得撒洛尼後書 | 得後    | 帖撒羅尼迦<br>後書 | 帖後    |
| 1 Timothy                   | 1 Tim   | 弟茂德前書  | 弟前    | 提摩太前書       | 提前    |
| 2 Timothy                   | 2 Tim   | 弟茂德後書  | 弟後    | 提摩太後書       | 提後    |
| Titus                       | Tit     | 弟鐸書    | 鐸     | 提多書         | 多     |
| Philemon                    | Phlm    | 費肋孟書   | 費     | 腓利門書        | 門     |
| Hebrew                      | Heb     | 希伯來書   | 希     | 希伯來書        | 來     |
| James                       | Jas     | 雅各伯書   | 雅     | 雅各書         | 雅     |
| 1 Peter                     | 1 Pet   | 伯多祿前書  | 伯前    | 彼得前書        | 彼前    |
| 2 Peter                     | 2 Pet   | 伯多祿後書  | 伯後    | 彼得後書        | 彼後    |
| 1 John                      | 1 Jn    | 若望一書   | 若壹    | 約翰一書        | 約壹    |
| 2 John                      | 2 Jn    | 若望二書   | 若貳    | 約翰二書        | 約貳    |
| 3 John                      | 3 Jn .  | 若望三書   | 若參    | 約翰三書        | 約參    |
| Jude                        | Jude    | 猶達書    | 猶     | 猶大書         | 猶     |
| Revelation/<br>Apocalypse   | Rev     | 默示錄    | 默     | 啟示錄         | 啟     |

### 引用教會文件

《天主教教理》(Catechism of the Catholic Church/CCC),簡稱《教理》,1992 《天主教法典》(Code of Canon Law of the Catholic Church/CIC), 簡稱《法典》,1983

梵蒂岡第二次大公會議,《教會憲章》(Lumen Gentium/LG),1964 梵蒂岡第二次大公會議,《天主的啟示教義憲章》(Dei Verbum/DV), 簡稱《教義憲章》,1965

梵蒂岡第二次大公會議,《禮儀憲章》(Sacrosanctum Concilium/SC),1963 梵蒂岡第二次大公會議,《論教會在現代世界牧職憲章》(Gaudium et Spes/GS),簡稱《牧職憲章》,1965

梵蒂岡第二次大公會議,《信仰自由宣言》(Dignitatis Humanae/DH),1965 教宗良十三世,《新事》通諭(Rerum novarum),1891

教宗碧岳十二世,《人類》通諭(Humani generis),1950

真福若望廿三世,《和平於世》通諭(Pacem in terris),1963

教宗保祿六世,《民族發展》通諭(Populorum progressio/PP),1967

教宗若望保祿二世,《論人的工作》通諭(Laborem exercens/LE),1981

教宗若望保祿二世,《論社會事務關懷》通諭(Sollicitudo rei socialis),1987

教宗若望保祿二世,《救主使命》通諭 (Redemptoris missio),1990

教宗若望保祿二世,《百年》通諭(Centesimus annus),1991

教宗若望保祿二世,《生命的福音》通諭(Evangelium vitae),1995

教宗本篤十六世,《天主是愛》通諭(Deus caritas est),2005

教宗本篤十六世,《在希望中得救》通諭(Spe salvi),2007

教宗本篤十六世,《在真理中實踐愛德》通諭(Caritas in veritate/CiV),2009

### 致謝

德國主教團,奧地利主教團,瑞士主教團感謝以下協助本書德文版與國際版發行的人士:Johannes zu Eltz博士(法蘭克福),Michaela Heereman(梅爾布施),Bernhard Meuser(慕尼黑)及Christian Schmitt博士(明斯特)。也感謝Michael Langer教授(奥伯勞多夫)、Manfred Lütz博士(波昂)、Edgar Korherr教授(格拉茲)、Otto Neubauer(維也納)、Regens Martin Straub(奥格斯堡)及Hubert-Philipp Weber博士(維也納)所提供的寶貴建議。

同時也感謝以下協助青年: Agnes, Alexander, Amelie, Anne-Sophie, Angelika, Antonia, Assunta, Carl, Claudius, Clemens, Coco, Constantin, Damian, Daniela, Dario, Dominik, Donata, Esther, Felicitas, Felix, Felix, Gina, Giuliano, Huberta, Ida, Isabel, Ivo, Johanna, Johannes, Josef-Erwein, Karl, Katharina, Kristina, Lioba, Lukas, Marie-Sophie, Marie, Marie, Mariella, Matern, Monika, Nico, Nicolo, Niki, Niko, Philippa, Pia, Rebekka, Regina, Robert, Rudolph, Sophie, Stephanie, Tassilo, Theresa, Theresa, Theresa, Theresa, Teresa, Uta, Valerie, Victoria。

### 感謝提供本書照片者:

Paul Badde 34, 65, 66, 74, 130, 170, 264, 275; Nikolaus Behr 160, 163, 253, 285; Anne-Sophie Boeselager 98; Damian Boeselager 110, 153, 206, 246; Ilona Boeselager 138, 205; Ildikó Ketteler 44; Kloster Magdenau 91; Josef Kressierer 144, 145; Michael Langer 216; Caroline Lasson 180; Alexander Lengerke 19, 32, 52, 55, 57, 87, 88, 104, 113, 114, 118, 175, 192, 196, 210, 250, 256; Marie-Sophie Lobkowicz 15, 28, 30; Philippa Loë 184; Felix Löwenstein 12, 24, 68, 77, 78, 188, 238, 301; 245; Jerko Malinar (www.cross-press.net) 66, 249, 260; Nightfever (www.nightfever.de) 267, 272, 273; Christiane Pottgießer 287; Bernhard Rindt 108, 125; Luc Serafin 38, 40, 43, 47, 84, 85, 100, 121, 157, 203, 219, 226, 230, 239, 259, 278, 279, 280, 283; Sxc.hu168, 194, 213; Wieslaw Smetek 62, 63; 廖儁凡、鄭之涵149; 林君陽、廖儁凡、鄭之涵150-151; 曹志誠、謝孟璋、弘宣天(Jaime Valenciano, S.J.)164; 王芷萱、黄慕天、吳宗鴻、鄭翊群(蝶頁)。

光啟文化事業感謝:劉振忠總主教、陳科祕書長、曾慶導神父、趙一舟蒙 席、蔣祖華老師及其他人士,費心協助與指教。

#### 國家圖書館出版品預行編目資料

YOUCAT:天主教青年教理/陳芝音譯. -- 初版. -- 臺北市:

光啟文化,2013 [民 102]

面;公分

譯自:YOUCAT Deutsch Jugendkatechismus der Katholischen

Kirche

ISBN: 978-957-546-745-6(平裝)

1. 天主教教理

242

101025833

### YOUCAT

## 天主教青年教理

2013年6月初版 2013年9月再版

譯 者:陳芝音

准 印 者:台灣地區主教團教義委員會 劉振忠總主教

出版者:光啟文化事業

地 址:台北市 (10688) 敦化南路一段 233 巷 20 號 A 棟

電 話: (02)2740 2022 傳 真: (02)2740 1314

郵政劃撥:0768999-1(光啟文化事業)

發 行 者: 甘國棟

E — mail: kcq@kcq.orq.tw

網 址:http://www.kcg.org.tw

承 印 者:中茂分色製版印刷事業股份有限公司

地 址:新北市中和區立德街 26 巷 17 弄 5 號 3 樓

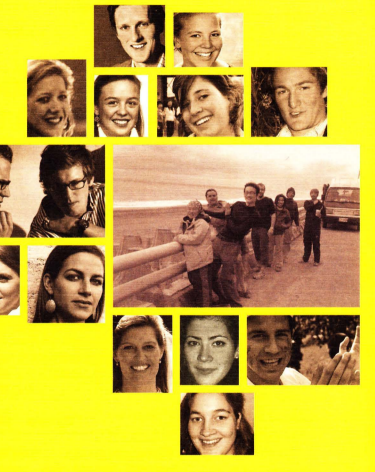
電 話:(02)2225 2627

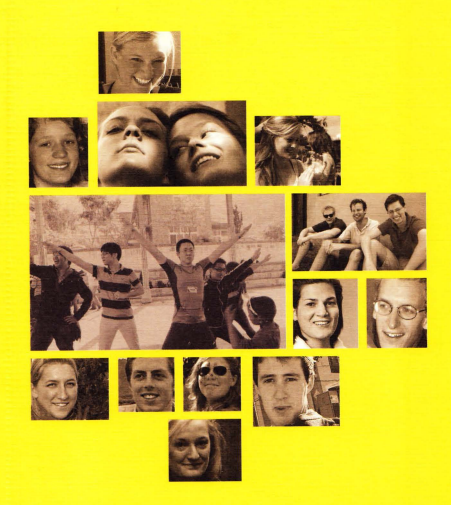
定 價:550元

#### ◎版權所有 · 翻版必究◎

光啟書號 105051 ISBN 978-957-546-745-6 本書如有缺頁、破損、裝訂錯誤,請寄回調換。







### 研讀這教理吧!

這是我衷心的期盼。 成立讀書會或通訊網, 在網路上彼此分享心得!

一教宗本篤十六世



光啓書號105051 定價550元