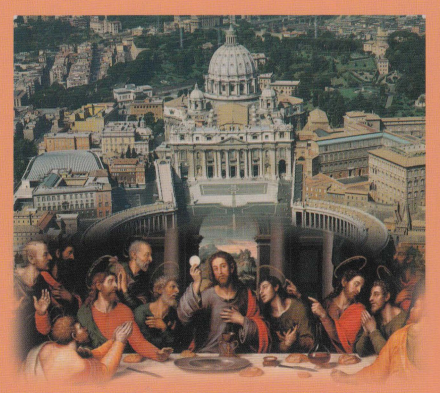
教宗若望保禄二世通諭

# 活於感恩祭的教會 論感恩祭與教會的關係



天主教台灣地區主教團秘書處 出版

# 教宗若望保祿二世



ENCYCLICAL LETTER

# 「活於感恩祭的教會」通諭

一論感恩祭與教會的關係
TO THE BISHOPS
PRIESTS AND DEACONS
MEN AND WOMEN
IN THE CONSECRATED LIFE
AND ALL THE LAY FAITHFUL
ON THE EUCHARIST
IN ITS RELATIONSHIP TO THE CHURCH

台灣地區主教團秘書處出版

# 目 錄

| 粤  | 言… |     | ••• | ••• | ••• | •••      | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | • • • | • • | •••          | ••• | 7  |
|----|----|-----|-----|-----|-----|----------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-------|-----|--------------|-----|----|
| 第一 | 章  | 信   | 德   | 的   | 奧   | 蹟        | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• |       |     | •••          |     | 13 |
| 第二 | 章  | 感   | 恩   | 祭   | 建   | 立        | 教   | 會   | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• |       | ••  | •••          | ••; | 27 |
| 第三 | 章  | 感   | 恩   | 祭   | 和   | 教        | 會   | 的   | 宗   | 徒   | 性   | ••• | ••• | • • • | ••  | •••          | ••; | 35 |
| 第四 | 章  | 感   | 恩   | 祭   | 與   | 教        | 會   | 共   | 融   | ••• | ••• | ••• | ••• | · • • |     | •••          | ••• | 45 |
| 第五 | 章  | 感   | 恩   | 祭   | 的   | 尊        | 貴   | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | ••• | • • • | ••  | •••          | ••  | 59 |
| 第六 | 章  | 師   | 法   | 瑪   | 利   | <u> </u> |     | . r | 感   | 恩   | 聖   | 事   | ά   | ]     | ₽ { | <del>}</del> | ذ   | 67 |
| 結  | 論… | ••• | ••• |     |     | •••      | ••• | ••• | ••• | ••• |     |     | ••• |       |     | •••          |     | 73 |

致主教、神父、執事 度奉獻生活的男士、女士 所有平信徒 論感恩聖祭與教會的關係

## 導 言

1. 教會從感恩聖祭汲取生命。此一真理不單 表達我們日常的信仰體驗,也概括了教會與蹟 的心。她以各種方式,喜樂地體驗到此一許諾 不斷的應驗,那許諾就是:「看!我同你們天天 在一起,直到今世的終結」(瑪廿八 20);但在 感恩祭中,藉著餅酒變化爲主的體血,她對這 種臨在的喜樂,更是無比的強烈。自從聖神降 臨,教會——新盟約的子民,開始了走向天鄉 的朝聖之旅,這神聖的聖事就一直不斷地標誌 出教會走過的日子,使之充滿著堅定的希望。

梵二大公會議很恰當地宣稱感恩祭是「整個基督徒生活的泉源與高峰」<sup>1</sup>。「因爲至聖聖體含有教會的全部精神財富,就是基督自己,

焚二大公會議文獻《教會憲章》11。

#### 2 活於感恩祭的教會

他是我們的逾越聖事,是生命的食糧。以祂那經聖神而成的生活的並有活力的肉體,祂賜給人們生命」<sup>2</sup>。因此教會的眼光經常轉向那臨在於祭台上聖體內的她的天主,她在其中找到了天主無限愛情之充分的明證。

2. 兩千年大禧年期間,我有機會在耶路撒冷的晚餐廳舉行感恩祭,傳說此晚餐廳是耶穌首次舉行感恩祭的地方。耶穌就是在晚餐廳建立了此一至聖事。在那兒,基督拿起麵餅,擘開,分給祂的門徒,說:「你們拿去吃罷!這是我的身體,將爲你們而犧牲」(參瑪廿六 26;路廿二 19;格前十一 24)。接著祂拿起杯來,對他們說:「你們大家拿去喝,這一杯就是我的血,新而永久的盟約之血。將爲你們眾人傾流,以赦免罪惡」(參谷十四 24;路廿二 20;格前十一 25)。我感謝主耶穌准許我在同一地點,重複祂兩千年前所說的話,爲遵行祂的誡命:「你們要這樣做,來紀念我」(路廿二 19)。

當時參加最後晚餐的門徒,是否明白基督 話中的意義呢?也許並不明白。只有過了逾越 節那三日慶典之後,也就是直到復活主日清

<sup>2</sup> 梵二大公會議文獻《司鐸職務與生活法令》5。

晨,他們才能完全明白耶穌的那些話。那三天 涵括了逾越奧蹟,也涵括聖體奧蹟。

 教會生於逾越奧蹟。正因爲這個緣故,聖 *體聖事位居教會生活的中心*,而此聖事以十分 特別的方式成為逾越奧蹟的聖事。由宗徒大事 錄對初期教會的描述,就可以清楚地看到這一 點:「他們專心聽取宗徒的訓誨,時常團聚、璧 餅、祈禱<sub>(</sub>(二 42)。這裡的「擘餅」就是指感 恩祭。兩千年之後,我們繼續重新經歷教會的 早期形象。每一次的感恩祭,都在精神上把我 們帶回那渝越節三日慶典(Triduum):回到聖調 四晚上,回到最後晚餐時,以及隨後發生的一 切。感恩聖事的建立,以聖事的方式提前了即 **將發生的一連串大事,而以耶穌在革責瑪尼山** 園憂苦祈禱開始。我們再一次看到耶穌離開晚 餐廳,與門徒一起走下克德龍山谷,然後到了 橄欖山園。至今橄欖山園中還有幾株非常古老 的橄欖樹。也許它們會目睹當晚在樹下發生的 事,那時基督充滿痛苦地祈禱,「祂的汪如同血 珠滴在地上」(參路廿二 44)。在不久之前,祂 才把祂的血給了教會,作爲聖體聖事中的救恩 飲料,這血開始流下;直到在哥耳哥達,祂的 血 才 會 流 盡 , 成 爲 我 們 救 恩 的 工 具 :「 基

#### 4 活於感恩祭的教會

督……,未來鴻恩的大司祭……,不是帶著公山羊和牛犢的血,而是帶著自己的血,一次而 爲永遠進入了天上的聖殿,獲得了永遠的救贖」 (希九 11-12)。

4. 我們得救的時辰。耶穌雖然心神煩亂,卻 不逃避祂的「時辰」。「我說什麼好呢?我說: 父啊!救我脫離這時辰罷?不,因爲正是爲 此,我纔到了這時辰」(若十二 27)。祂希望門 徒留下來陪祂,然而祂必須經歷孤單及被捨 棄:「你們竟不能同我醒寤一個時辰嗎?醒寤祈 禱吧! 免陷於誘惑」(瑪廿六 40-41)。只有若望 留下來,站在十字架下,陪在瑪利亞以及那些 忠信的婦女身邊。革責瑪尼山園的痛苦,是耶 穌受難那天在十字架上痛苦的前導。那神聖的 時辰,世人獲得救贖的時辰。任何時候,只要 在耶路撒冷耶穌聖墓旁舉行感恩祭,就幾乎等 於實際上回到了祂的「時辰」,回到祂的十字架 以及光榮的時辰。每一位主持彌撒聖祭的司 鐸,都與參與彌撒的基督徒團體一起,在精神 上回到那個地方、那個時辰。

架!基督藉著它,拯救了整個世界。請大家前來朝拜」。這是聖週五下午耶穌被釘的時辰,教會對所有人的邀請。到了復活期,教會則唱著:「主已從死者中復活了;祂為了我們而被釘十字架。阿肋路亞」。

5. 「信德的奧蹟!」當主祭唸或唱出這句話時,全體在場者高呼:「基督,我們傳報祢的聖死,我們歌頌祢的復活,我們期待祢光榮地來臨」。

在這些或在類似的話語中,教會指向苦難 奧蹟中的基督,也顯示出她自己的奧蹟:活於 感恩祭的教會。是由於天主聖神的恩賜,教會 在五旬節那天誕生,並在這世界的路途上出發 前行,然而教會之所以形成,有一個決定性的 時刻,那當然就是在晚餐廳建立聖體聖事的 刻。教會的基礎和泉源全在於那逾越節的三日 慶典。但此三日【的事蹟】好似被收集起來, 提前納入並永遠「濃縮」於感恩祭的恩賜中。 在這個恩賜中,耶穌基督把逾越奧蹟永遠臨在 的任務託付給教會。藉此奧蹟,祂使逾越節三 日慶典與世紀的運轉,形成一種奧秘的「同時 代性」。

這個想法使我們深深地驚異和感謝。在逾

#### 6 活於感恩祭的教會

越事件,以及使此事件世世代代臨在的感恩聖祭中,有一個非常龐大的「包容性」,能包容整個歷史,做為教贖恩寵的領受者。教會在舉行感恩祭時,應該常常充滿這樣的驚異。但它應該更以特殊的方式充滿感恩祭的主持者。因因是他在領受司鐸聖秩時得到權柄,而使這祝聖有效力。是他,藉著從晚餐廳的基督賦予的能力,說:「這是我的身體,將爲你們而犧牲;這是我的血,爲你們而傾流……」。司祭說這些的力,或更好說,他任由在晚餐廳說了這些話的那一位,藉他的口餐言,而晚餐廳的那一位,希望教會內世世代代所有分享祂司祭職的人,都能一再重複這句話。

6. 我願藉此通論,重新燃起聖體聖事的「奇異感」,以延續我在宗座文告《新千年的開始》以及《童貞瑪利亞玫瑰經》中所留給教會的千禧年遺產。默觀基督的面容,並與瑪利亞一起默觀,是我在第三個千年開始時交給教會的「功課」,召喚教會以新福傳的熱忱,深入歷史的汪洋。默觀基督,包括了不論基督在什麼地方、以各種形式的臨在,特別是在祂聖體聖血之生命的聖事中臨現,都能認出祂來。從感恩聖祭中的基督,教會沒來生命;教會藉著基督,得

到滋養,並藉著祂受到光照。感恩祭是一個信 德的奧蹟,也是「光明奧蹟」<sup>3</sup>。

任何時候,只要教會舉行感恩聖祭,信友都能以某種方式重新體驗厄瑪烏兩位門徒的經歷:「他們的眼睛開了,這纔認出耶穌來」(路廿四 31)。

7. 自從擔任伯鐸繼承人的職務以來,我總是在聖週四,也就是建立聖體聖事及司祭職的那天,向全世界的司鐸發出一封致司鐸書。今年是我任職廿五年,我希望整個教會都能來反省聖體聖事,並爲天主所賜的聖體聖事及司祭職而感謝天主,這是一份「禮物與奧蹟」4。我宣佈我就任的第廿五年爲玫瑰經年,是希望效法聖母瑪利亞來默想基督。因此我不能讓二〇〇三年的聖週四就這樣過去,我必須在基督的「聖體中的面容」前停下來,以新的動力向教會指出聖體聖事的中心地位。而教會從聖體聖事中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。教會從這「生命的食糧」中汲取生命。我怎能不感到必須敦促每一個人常去重新體驗這一點呢?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 參閱若望保祿二世宗座牧函《童貞瑪利亞玫瑰經》(二〇〇二年十月十六日),21。

<sup>&#</sup>x27;這是我爲晉鐸五十年所寫的自傳的書名。

當我想到感恩聖祭,並回顧我身爲司鐸、 主教以及伯鐸繼承人的這一生時,自然會想起 我舉行感恩祭的許多時、地。我記得涅哥維采 (Niegowic) 堂區,那是我第一次負責牧靈工作 的堂區,還有克拉科夫(Krakow)聖弗洛里亞諾 (St. Florian)的協同教會(collegiate church), 瓦 維爾主教座堂(Wawel Cathedral), 聖伯鐸大 殿,以及羅馬和世界各地許許多多的大殿及教 堂。我有幸在沿著山路、在湖邊、在海邊建浩 的聖堂舉行彌撒聖祭;我也曾在體育場、都市 廣場中搭建的祭台上舉行彌撒聖祭……。在不 同場所舉行感恩祭,使我強烈地感受到感恩祭 的普世性特色,也可說是宇宙性的特色。對, 宇宙性的!因爲即使是在一座鄉村教堂中簡陋 的祭台上舉行聖祭,也都可以說是在世界的祭 台上舉行的。它結合了天與地。它接納並滲透 了天地萬物。天主之子降生成人,是爲了以最 崇高的讚美行動,使天地萬物回歸從虛無中將 其創浩出來的那一位。這位藉著十字架上傾流 聖血,而進入永遠聖所的永遠的大司祭,將獲 得救贖的天地萬物交還浩物主天主聖父。祂這 樣做,是藉著教會的司祭職,以光榮至聖聖三。 這實在就是感恩祭中所達成的「信德的奧蹟」: 出於造物主天主之手的世界,現在蒙基督救贖 後,而回到祂的身邊。

9. 感恩聖祭,是基督救恩於信友團體中的臨 在,也是他們的精神食糧,因此是教會在歷史 旅程中最寶貴的財產。所以教會時時活潑地表 達她對聖體奧蹟的關切,歷代教宗和歷屆大公 會議也權威性地表達了這份關切。特倫多大公 會議對其頒佈的有關至聖聖體和彌撒聖祭的法 令中教義上的闡述,怎能不令我們欽佩呢?在 這麼多個世紀以來,這些法令指引了教會的神 學和教理講授,而且當天主子民在信仰中不斷 更新成長、熱愛聖體聖事時,這些法令仍然是 其教義的參考指南。在比較近代的時期,則有 三個通論值得一提:教宗良十三世的《論感恩 聖祭》(Mirae Caritatis)通諭(一九〇二年五月廿八 日)5;数宗比約十二世的《天主中保》(Mediator Dei) 涌諭(一九四七年十一月廿日)<sup>6</sup>;教宗保祿六世 的《信德的奧蹟》(Mysterium Fidei)通諭(一九 六五年九月三日)7。

梵二大公會議雖然並未特別就聖體奧蹟發 表文獻,卻在各個文獻中談論了聖體聖事的不 同層面,尤其是在《教會憲章》和《禮儀憲章》 兩份文獻中。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Leonis XIII P.M. Acta, XXII (1903), 115-136.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 教廷公報 39(一九四七年),521-595 頁。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 教廷公報 57(一九六五年),753-774 頁。

#### 10 活於感恩祭的教會

我個人在就任教宗職的最初幾年,寫了《主的筵席》書函(一九八〇年二月廿四日)<sup>8</sup>,在書函中我討論了聖體奧蹟的某些層面,以及此奧蹟在施行者生活中的重要性。今天我重新提出這一課題,心中懷著更強烈的情緒及感謝,並像聖詠作者一樣說道:「我要怎樣報謝上主,謝祂賜給我的一切恩佑?我要舉起救恩的杯爵,我要呼籲上主的名號」(詠一一六 12-13)。

10. 教會的訓導當局致力於宣講聖體奧蹟,在基督徒團體中相對有了內在的成長。當然,大公會議所開始實施的禮儀改革,也大大有助於信友更有意識、更積極、更有效果地參與聖祭。在許多地方,朝拜聖體也是一個重要的每日敬禮,而且成爲成聖的無盡泉源。信友在基督聖體聖血節時虔誠地參與聖體遊行,是天主所賜的恩寵,每年都能給參加的人帶來喜樂。

對聖體聖事的信德與愛德,還有許多正面標記,也都頗值一提。可惜的是,跟著這些光明面而來的,也有一些陰暗面。有些地方幾乎完全廢除了朝拜聖體的敬禮。教會的許多方面都曾有陋習發生,使教友對於這奇妙聖事的健

<sup>8</sup> 教廷公報 72(一九八○年),113-148 頁。

全信仰以及天主教教義感到困惑。有時我們會 遇到極度貶低對聖體奧蹟的了解的情況。例如 把感恩聖祭中犧牲祭獻的意義除去,只當做一 種友愛的盛筵來慶祝。更有甚者,從宗徒傳下 來的公務司祭職,其必要性有時卻被遮掩,聖 體聖事的聖事性質也貶爲只有宣講的功效而 已。這使得許多地方的合一運動,儘管有好的 意向,卻用違反教會對信仰表達的方式,來 行聖祭,而且樂此不疲。對這一切我們怎能不 深表憂心呢?感恩祭是一項厚禮,不能讓它的 意義變得模糊,並受到輕視。

我希望這篇通諭能有效地幫助我們,驅除 那些我們所不能接受之教義和習慣的鳥雲,使 感恩聖祭能繼續散發這光輝奧蹟的所有光芒。

### 第一章 信德的奧蹟

11. 「主耶穌在被交付的那一夜」(格前十一 23) 建立了以祂的體血爲祭獻的感恩祭。保祿宗徒 的這句話,帶我們回到聖體聖事誕生時的戲劇 化場景。吾主的受難與死亡,永遠留在感恩祭 中,無法抹去,那不僅是一種提醒,也是聖事 性的重現。那是永留於後世的十字架的祭獻<sup>9</sup>。 在拉丁禮儀中,會眾回答主祭「信德的奧蹟」 的宣報時,說:「*主啊,我們傳報祢的聖死*」, 最能表達前面所提的真理。

教會從主基督領受了感恩祭,這恩賜雖然 可貴,卻不能算是天主所賜與的許多恩賜中的 一個,而應該說是*最卓越的一項恩賜*,因爲這 禮物就是祂自己,是祂具有神聖人性的位格, 以及祂的救恩工程。祂的恩賜也不局限在過 去,因爲「基督本身的一切——祂爲全人類所 做和所受的苦——都分享了天主的永恒,超越 萬世,臨現人間」<sup>10</sup>。

<sup>&</sup>quot;參梵二大公會議文獻《禮儀憲章》47:「我們的救主,… 建立了祂的體血感恩祭獻,藉以永留十字架的祭獻於 後世,直到祂再度來臨」。

<sup>10 《</sup>天主教教理》1085。

#### 14 活於感恩祭的教會

教會舉行感恩祭時——即舉行主的死亡與復活的記念禮時,此救恩的主要事件就會真正地臨在,而「實行我們得救的工程」<sup>11</sup>。這個祭獻對於人類的救恩是如此事關重大,因此基學完成了這祭獻,並且留給我們能夠身臨其境似地多與的方法,然後才回到祂的父那裡。因無盡的果實。這就是歷代基督徒所生活的信仰。我親愛的弟兄姊妹們,我看望的信德<sup>12</sup>。我親愛的弟兄姊妹們,我看望的人回想此一真理,並與各位一起在這奧蹟時。那穌爲我們做的還不夠多嗎?真的,在感恩不知,這是一個偉大的奧蹟,一個慈愛的奧蹟,那穌爲我們做的還不夠多嗎?真的,在感恩祭中,祂向我們證明,祂「愛我們到底」(參若十三1),這愛,是無法測量的愛。

12. 感恩(聖體)聖事中普世性仁愛的這一層面,是依據救主親自說的話。在建立聖體時, 祂不僅僅說:「這是我的身體」,「這是我的血」,

<sup>&</sup>quot;梵二大公會議文獻《教會憲章》3。

<sup>12</sup> 参保祿六世《天主子民信經》(一九六八年六月卅日)24:教廷公報 60(一九六八),442 頁;若望保祿二世《主的筵席》書函(一九八〇年二月廿四日),12:教廷公報 72(一九八〇),142 頁。

而且還接著說:「是爲你們而捨棄的」、「是爲你們而傾流的」(路廿二 19-20)。耶穌不僅僅表明,祂給他們吃、喝的,就是祂的體和血;祂還表達了其*祭獻的意義*,並讓祂的祭獻以聖事的方式臨在,而這祭獻很快就要爲了所有人的救恩而在十字架上完成了。「彌撒是祭獻性的紀念——在它內延續十字架的祭獻,同時也是領受主的體血的神聖宴會,兩者是不可分的」<sup>13</sup>。

教會時時從這救恩祭獻中汲取生命;她不但透過充滿信德的回憶,也透過真實的接觸去接近這祭獻,因爲藉由被祝聖過的司祭舉行這祭獻時,它就永遠臨在,並且聖事性地永存擊行聖祭的每一個教友團體中。因此聖體聖事把基督爲每一世代的人一次而永遠贏得的好,施給今天的人。「基督的祭獻和感恩祭獻,是一個獨一無二的祭獻」「4。金口聖若望說的好:「我們奉獻的永遠是同一羔羊,不是今天奉獻一隻,明天奉獻另一隻,而是永遠奉獻同一羔羊。因此之故,這祭獻永遠只是一個祭獻……。即使現在,我們所奉獻的祭獻,也是曾經奉獻過的,而且永遠用之不盡」「5。

<sup>『《</sup>天主教教理》1382。

<sup>14 《</sup>天主教教理》1367。

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> In Epistolam ad Hebraeos Homiliae, Hom. 17,3: PG63,131.

#### 16 活於感恩祭的教會

彌撒使十字架上的祭獻臨在;它不會使祭獻加多,也不會使其成倍增加<sup>16</sup>。彌撒所重複的,是此祭獻紀念性的慶祝,是它「紀念性的 再臨現」<sup>17</sup>,藉此使基督一次而有決定性的救贖 犧牲,常在時間中臨在。因此,聖體奧蹟的祭 獻性質,不能理解爲某種與十字架無關、獨立 於十字架之外的事物,或只是間接地與加爾瓦 略山的犧牲有關的事物。

13. 由於感恩祭與耶穌在哥耳哥達的犧牲密切相關,因此,感恩祭之本義是一種祭獻;它不僅是一般意義所指,只是基督自我奉獻,做信友們的精神食糧而已。因爲基督的愛及服從,甚至到了捨棄性命的地步(參若十17-18),這首先是祂奉獻給天父的禮物。當然,這禮物是爲了我們,甚至是爲了全人類(參瑪廿六 28;谷十四 24;路廿二 20;若十 15),然而最重要的還是

<sup>16</sup> 参 Ecumenical council of Trent, Session XXII,
Doctrina de ss. Missae Sacrificio, Chapter2:DS
1743:"It is one and the same victim here offering
himself by the ministry of his priests, who then
offered himself on the Cross; it is only the manner of
offering that is different."

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>比約十二世,《天主中保》通諭(一九四七年十一月廿日): 教廷公報 39(一九四七), 548 頁。

送給天父的禮物:「此祭獻爲父所接納,把『聽命至死』(斐二 8)的聖子的自我奉獻,交換成天父自己的恩惠,也就是在復活中所給予的新而不死的生命」<sup>18</sup>。

基督把祂的祭獻留給教會時,也願意將教會精神上的祭獻看做是自己的祭獻,教會受召自我奉獻與基督的犧牲合而爲一。這就是梵二大公會議對所有信友的教導:「信友們參與感恩祭——整個基督徒生活的泉源與高峰,就是把天主性的祭品獻給天主,同時把自己和這祭品結爲一體一同奉獻」<sup>19</sup>。

14. 基督的逾越不只包括祂的受難和死亡,也包括祂的復活,就如在成聖體聖血之後,會眾的歡呼詞所說的:「我們歌頌祢的復活」。因爲感恩祭獻不僅使救主受難與死亡的奧蹟臨在,也讓基督犧牲的榮耀,即復活奧蹟臨在。基督以其身爲生活者及復活者,能在感恩祭中使自己成爲「生命的食糧」(若六 35,48)、「生活的食糧」(若六 51)。聖安博提醒新信友,聖體聖事能使復活大事實行在生活中:「基督今天屬於

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 若望保祿二世,《人類救主》通諭(一九七九年三月十 五日),20: 教廷公報 71(一九七九年),310 頁。

<sup>&</sup>quot; 梵二大公會議文獻《教會憲章》11。

你,而祂每天都會爲你而復活」<sup>20</sup>。亞力山卓・ 聖濟利祿也很清楚地表示,分享這神聖的奧 蹟,「是真正明認且記念,主是因了我們,並爲 了我們而死亡並復活的」<sup>21</sup>。

15. 基督的祭獻、以其復活達到高峯的祭獻,在彌撒中以聖事的方式重現,其中包含了一個最特別的臨在,用保祿六世的話來說,「我們稱這種臨在爲真實的,這說法並非是排他性的,好似其他的臨在是不真實的;但這臨在是最卓越的,因爲它是實體的臨在,而且既是天主、國明了特倫多大公會議永遠真實的教導:「藉著餅與酒的被祝聖,餅的整個實體,被轉變成爲社寶血的實體。這種轉變,天主教會恰當地、正確地稱之爲餅酒的實體轉變(transubstantiation)」。 聖體聖事確實是 6 德的 與蹟,這奧蹟超越我

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《論聖事》, V, 4, 26: CSEL 73, 70,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> In Ioannis Evangelium, XII, 20:PG 74, 726.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 《信德的奧蹟》通諭(一九六五年九月三日): 教廷公報 57 (一九六五年),764 頁。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Session XIII, Decretum de ss. Eucharistia, Chapter 4: DS 1642.

們的理解,只能憑信德接受,正如教會的教父們在教理講授中談到這聖事時,曾多次指出:「耶路撒冷・聖濟利祿勸告說,不要只在餅酒中看到自然物質,因爲主曾明確地說,那是祂的體和血:信德向你保證這一點,雖然你的感官所告訴你的並非如此」<sup>24</sup>。

我們要繼續與天使聖師多瑪斯一起高唱: 我今度誠朝拜,隱形的天主。在這愛的奧蹟之前,人的理性充分感受到自身的有限。但我們 能了解,多少個世紀以來,這個真理如何激發 神學家,努力去更加深入地了解此一奧蹟。

這些都是值得稱頌的努力,這些努力越能使批判性思考的運用與教會「生活的信德」相結合,就更有助益和功效;「生活的信仰」特別取之於教會訓導「正確闡述真理的特恩」以及「對精神事物之深切了解」<sup>25</sup>,那主要是許多聖人達到的境界。不過教宗保祿六世也指出它的界限:「神學上爲了對此奧蹟有所了解而做的解釋,爲與天主教信仰一致,這些解釋必須堅定地主張,在客觀現實上,同時不管我們心裡怎麼想,祝聖之後,餅與酒就不再存在,從祝聖的那一刻,主耶穌可敬的體和血,就真實地存

<sup>24 《</sup>釋奧期的教理講授》IV, 6: SCh 126-138.

<sup>25</sup> 梵二大公會議文獻《天主的啓示教義憲章》8。

在於我們面前,隱藏在餅與酒聖事性的形象下」 а。

16. 當我們在共融禮(領聖體禮)中領受了主 的體血後,此祭獻的救恩功效就完全實現了。 感恩祭在本質上是指向信友透過共融禮與基督 的內在結合;我們領受了爲我們自我犧牲的那 一位,我們領受祂爲我們在十字架上犧牲的身 體,我們領受祂「爲大眾傾流,以赦免罪過」(瑪 廿六 28)的血。我們因此想起祂的話:「就如那 生活的父派遣了我,我因父而生活;照樣,那 吃我的人,也要因我而生活」(若六 57)。耶穌 也親自向我們保證:這種結合,祂比做聖三的 生命,真正實現了。感恩聖祭是一個真正的筵 席,在這筵席中,基督把自己給我們作食糧。 耶穌初次提到這食糧時,聽到的人都大吃一 驚,也很迷惑,於是主耶穌不得不強調祂的話 有客觀的真實性:「我實實在在告訴你們:你們 若不吃人子的肉,不喝祂的血,在你們內,便 沒有生命」(若六 53)。祂所指的,不是比喻意 義上的食糧:「我的肉,是真實的食品;我的血, 是真實的飲料」(若六 55)。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>《天主子民信經》(一九六八年六月卅日): 教廷公報 60 (一九六八年),442-443 頁。

17. 透過領受祂的體血,基督也賜給我們祂的 神。聖師義範(St. Ephrem)寫道:「祂稱麵餅爲 祂生活的身體,而將這麵餅充滿了祂自己以及 祂的神……,凡以信德吃這食糧的人,就是吃 了火及聖神……,你們大家拿去吃吧,並同此 一起領受聖神。因爲那確實是我的身體,凡吃 它的人,必得永生」20。教會在感恩祭的「呼求 聖神禱詞,中懇求這天主的恩賜——其他所有 恩賜的泉源。例如在金口聖若望的神聖禮儀 (Divine Liturgy)中,我們看到這篇禱文: 一我們 乞求、哀求、懇求祢: 請派遣聖神降臨於我們 身上,也降臨於這些禮品上……,讓那些參與 的人,靈魂得到淨化,讓他們的罪過得到寬恕, 並能分享天主聖神」28。在羅馬彌撒經書中,主 祭祈禱:「求祢使我們藉祢聖子的聖體聖血得到 滋養,並充滿祂的聖神,在基督內成爲一心一 體」29。於是基督藉著祂的體血,在我們內增加 聖神的賜與,這是在聖洗聖事中已經爲我們傾 注的, 並在堅振聖事中賜給我們做爲一種印 記的恩賜。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Sermo IV in Hebdomadam Sanctam: CSCO 413/Syr. 182, 55.

<sup>28</sup> 感恩經。

<sup>29</sup> 感恩經第三式。

18. 會眾在成聖體後的歡呼詞之結束,適當地 表達了感恩祭之末世幅度:「我們期待祢光榮地 來臨」(參格前十一 26)。感恩祭趨向的最終目 標是預嚐基督許給我們的圓滿的喜樂(參若十 五 11);從某方面來說,那是對天國的預期,是 「未來光榮的保證」30。感恩祭中的一切,都提 到以信心「虔誠期待永生的幸福,和救主耶穌 的來臨」31。在感恩祭中接受基督餵養的人,不 必等到來生才能獲得永生: 他們在今世已經得 享永生,那是將來圓滿的初果,且包括整個的 人。因爲在感恩祭中,我們得到我們的身體要 在末日復活的保證:「誰吃我的肉, 並喝我的 血,必得永生,在末日,我且要叫他復活」(若 六 54)。未來復活的保證,來自下面的事實:即 賜給我們做爲食糧的人子的血肉,是祂復活後 的光榮的身體。由於聖體聖事,我們獲得了復 活的「秘密」。因此安提約基、聖依納爵給聖體 下了很適當的定義,他說那麵餅是「常生的良 藥,抗除死亡的解毒劑」32。

基督聖體聖血節,晚課,讚主曲對經。

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 羅馬彌撒,天主經之後的附加經。

三《致厄弗所人書》20:PG 5,661。

- 19. 聖體聖事所燃起的對末世的期盼,表達並加強了我們與天上教會的共融。東方教會的感恩經和拉丁禮的感恩經不約而同的都尊敬吾主天主耶穌基督之母——永遠童貞聖母瑪利亞、眾天使、諸位宗徒、光榮的殉道者和諸位聖人,並不是偶然的。這是感恩聖祭值得受到更多重視的一面:在紀念天主羔羊的犧牲時,我們與天上的「禮儀」聯合,與眾人一起呼喊:「救恩來自那坐在寶座上的我們的天主,並來自羔羊!」(默七 10)。感恩祭確實是天堂出現在塵世的一瞥。是天上耶路撒冷的榮耀光芒,穿透歷史的層雲,照亮我們的旅途。
- 20. 感恩聖祭中所固有的對末世的期盼,還有一個意味深長的後果,那就是我們在走過歷史的旅程中,它會激勵我們,並在我們每天致力於眼前的工作時,種下活潑的希望的種子。當然,基督徒的眼光會使我們期待一個「新天新地」(默廿一1),但這個期待,不但不應削弱,反而應增進我們對此世的責任感33。在新千年的開始,我願意強烈地重申這一點,使基督徒比

渦去更覺得不應輕忽他們在此世當盡的責任。 他們的責任就是用福音之光,致力於建立一個 更人性化的世界,一個與天主的計畫完全一致 的世界。許許多多的問題,使這世界變得黑暗。 我們必須想到應爲世界和平而努力,讓人與人 之間的關係,建立在正義與團結的堅定前提 下,並維護人類從受孕到自然死亡時的生命。 在這個「全球化世界」中,最弱小、最無權勢、 最貧窮的人,似乎沒有多少希望可言,對於這 無數的矛盾現象,我們該說什麼好呢?基督徒 所懷的希望,必須照耀在此世!也是因爲這個 原因,天主希望在聖體聖事中與我們在一起, 臨在於用餐及祭獻中,藉祂的愛,許諾人類, 使他們煥然一新。值得注意的是,在敘述最後 晚餐時,三部對觀福音敘述了建立聖體聖事, 而若望福音則記載耶穌爲門徒洗腳,在其中, 耶穌是一位共融與服務的老師(參若十三 1-20),藉此說明聖體聖事的意義深長。保祿宗 徒則說,基督徒團體若是彼此分裂,不關心窮 人,就不配吃主的晚餐(參格前十一 17-22,  $(27-34)^{34}$  •

<sup>「</sup>你們希望光榮基督的身體嗎?當祂赤身裸體時,不要忽視祂。不要在聖殿裡對身穿華衣的祂敬禮膜拜,到了聖殿外,卻對受凍、衣著襤褸的祂不聞不問。說:

宣告主的死亡,「直到主再來」(格前十一 26),表示凡參與聖宴的人,都承諾要改變生命,使他們的生命在某方面能完全有「感恩祭宴」的特色。改變的生命以及承諾按照福音來改變世界,【感恩祭】這些效果,充分說明感恩祭及基督徒整個生命的末世幅度:「主耶穌,請來罷!」(默廿二 20)。

給我吃的』以及說『你們爲我這些最小兄弟中的一個所做的,就是對我做的』那一位……。如果聖體桌上擺滿了金爵,而你的弟兄卻餓得奄奄一息、又有什麼好處呢?先去讓你的弟兄吃飯,如果有剩的,再用來裝飾祭台吧。」:金口聖若望,《瑪寶福音講道集》50:3-4:PG 58,508-509;參若望保祿二世《論「社會事務關懷」》通諭(一九八七年十二月卅日)31:教廷公報80(一九八八年),553-556頁。

## 第二章 感恩祭建立教會

21. 梵二大公會議教導我們,舉行感恩祭,在教會的成長過程中居於最中心的地位。大公會議說:「教會即基督之國,已於奧秘中臨在,因天主的德能,讓世人看到其成長」<sup>35</sup>,然後似乎爲了回答:「教會如何成長?」該文獻接著說:「每次在祭台上舉行『我們的逾越羔羊——基督在十字架上的犧牲祭』(格前五 7),就是實行我們得救的工程。同時,聖體聖事也代表並實現信友們的合一,他們在基督內形成一體(參格前十 17)」<sup>36</sup>。

在教會的起源中,可以看到*聖體聖事*對教會*決定性的影響*。幾位聖史特別指出,與耶穌一起用最後晚餐的,是那十二位宗徒(參瑪廿六20;谷十四17;路廿二14)。這是一個非常值得注意的重要細節,因爲宗徒們「是新以色列的初芽,也是聖統階級的起源」<sup>37</sup>。基督把祂的體血給他們作爲飲食,而奧妙地使他們介入了這祭獻之中,此祭獻後來要在加爾瓦略山上完

<sup>35《</sup>教會憲章》3。

<sup>36</sup> 同上。

<sup>37</sup> 梵二大公會議《教會傳教工作法令》5。

成。爲了與西奈山上,由犧牲和灑出的血爲印 記的盟約<sup>38</sup>相比,耶穌在最後晚餐時的言行,爲 新的默西亞團體,即新盟約子民奠立了基礎。

宗徒在晚餐廳接受耶穌的邀請:「你們拿去吃罷」、「你們都由其中喝罷」(瑪廿六 26-27),而與祂有了第一次聖事性的共融。從那時起,一直到天地的終結,教會都是透過與爲我們而犧牲的天主之子聖事性的共融而建立起來:「你們要這樣做,爲紀念我……;你們每次喝,應這樣行,爲紀念我」(格前十一 24-25;參路廿二 19)。

22. 我們因聖洗而與基督的結合爲一體,要靠參與感恩祭,而不斷地更新並強化,特別要靠完全的參與:即領受使人共融的聖事。我們可以說,不但每一個人都領受了基督,而且基督也領受了我們每一個人。祂與我們建立了友誼:「你們是我的朋友」(若十五 14)。的確,因爲基督,我們才有了生命:「那吃我的人,要因我而生活」(若六 57)。在聖體聖事中基督及祂的門徒以卓越的方式相互「居住」其中:「你們

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 梅瑟取了血,灑在人身上,並說:「看,這是盟約的血, 是上主本著這一切話同你們訂立的約」(出廿四 8)。

住在我內,我也住在你們內」(若十五4)。

新盟約的子民,由於與基督結合,不但不會只獨善其身,反會成爲人類的一件「聖事」<sup>39</sup>,是基督爲人所完成的救恩的記號和工具,而基督是世上的光、地上的鹽(參瑪五 13-16),爲使萬民得到救贖<sup>40</sup>。教會的使命是延續基督的使命:「就如父派遣了我,我也同樣派遣你們」(若廿 21)。教會從十字架之祭獻的延續中,並從她在感恩祭中與基督的體血共融中,汲取了履行使命所需要的精神力量。因此感恩祭是所有福傳工作的*泉源和高峰*,因爲福傳工作的目標就是人與基督的共融,以及在基督內,人與天父和聖神的共融<sup>41</sup>。

23. 教會藉由感恩祭也強固她與基督身體的合一。聖保祿寫信給格林多人時,就指出參與感恩祭宴的結合力量:「我們所擘開的餅,豈不是共結合於基督的身體嗎?因爲餅只是一個,我們雖多,只是一個身體,因爲我們眾人都共享

<sup>39</sup> 參閱梵二大公會議文獻《教會憲章》1。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 參同上,9。

<sup>&</sup>quot;多梵二大公會議文獻《司鐸職務與生活法令》5。同一 文獻的第6號說:「如果不以舉行至聖聖體大禮爲基 礎與中心,則基督徒團體決不會建立起來」。

這一個餅」(格前十16-17)。金口聖若望對這話的詮釋,十分深入而確切:「這餅是什麼?是基督的身體。接受這餅的人會成爲什麼呢?會成爲基督的身體——不是許多身體,而是一個身體。正如麵餅是一個完整的麵餅,雖然是一個完整的麵餅,雖然是一個完整的麵餅,這些麥粒雖然看不到,卻依然完在,而它們的差別則不顯著,因爲它們已結合於完全了。他的論證很有說服力是好情形也是一樣」<sup>42</sup>。他的論證很有說服力是與基督的結合是給我們每一個人的恩賜與恩龍,這結合使我們都能在祂內分享祂身體的結合,也就是教會。感恩祭加強我們與基督的結合,那結合是在領受洗禮時,藉著聖神的恩賜而產生的(參格前十二13,27)。

聖子和聖神的活動是相連而不可分的,此活動是教會的起源,即她的構成和持續生存的起源,仍在感恩聖祭中發生效力。這一點對於聖雅格禮儀(Liturgy of Saint James)作者來說,是非常明顯的:在感恩經的「呼求聖神禱詞」中,我們祈求天父派遣聖神降臨於信友身上,也降臨到我們的獻禮上,使基督的體和血「成爲所

<sup>《</sup>格林多書前書講道集》24,2:PG 61,200;參《十二宗徒訓言》9,4:F.X. Funk, I,22;聖西彼廉《書信集》LXIII,13:PL 4,384。

有參與者的幫助……,幫助他們的靈魂和身體 成聖」<sup>43</sup>。神聖的護慰者透過信友在感恩祭中的 聖化,使教會更加堅固。

24. 我們在感恩(聖體)聖事中所領受的基督及 聖神的恩賜,能充分地滿足深植於人類心中對 兄弟般合一的渴望;同時又能提昇我們已在同 一感恩祭宴桌上那兄弟之愛的體驗,使其遠遠 超過人類只是在一起用餐的體驗。教會藉著與 基督身體的共融,愈來愈深入於其爲聖事的本 質內,「於基督內,也就是說,教會是與天主親 密結合,以及全人類彼此團結的記號和工具」 4.。

分裂的種子深深植根在人類當中,是我們 日常的經驗,那是罪惡帶來的結果,而這分裂 的種子,是基督奧體合一的力量所反對的。因 爲聖體聖事藉著建立教會,而產生人類之間的 團體。

25. *在彌撒以外的時間朝拜聖體*,對教會生活 有不可估量的價值。朝拜聖體與感恩祭的舉行

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> PO 26, 206.

<sup>4</sup> 梵二大公會議文獻《教會憲章》1。

有很緊密的關係。基督臨在於彌撒後所保存的 餅酒形下——而且只要餅酒形存留不變,基督 就一直臨在<sup>45</sup>——這臨在是源自聖祭的舉行,並 且是爲了供人實領聖體或神領聖體<sup>46</sup>。神職牧者 有責任鼓勵信友朝拜聖體,並要以身作則,特 別是明供聖體,並在臨在於餅酒形下的基督前 祈禱<sup>47</sup>。

能與耶穌共處、像祂所愛的那位門徒一樣,靠在耶穌懷裡(參若十三 25),並感受到祂心中對我們無窮的愛,是一件幸福的事。如果對現代基督徒的首要要求是祈禱<sup>48</sup>,那麼,在臨在於至聖豐體中的基督前,我們怎會不再度感覺到需要與祂做心靈上的交談、安靜地朝拜祂、衷心地愛祂呢?親愛的弟兄姊妹,你們知道我曾多次經驗到這些,且由其中得到力量、安慰和支持嗎?

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> 參特倫多大公會議, Session XIII, Decretum de ss. Eucharistia, Canon4:DS 1654.

<sup>46</sup> 參《羅馬禮書》: De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra Missam, 36 (No. 80)。

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 參同上,38-39 (Nos. 86-90)

<sup>\*\*</sup> 若望保祿二世宗座文告《新千年的開始》(二〇〇一年 一月六日) 32: 教廷公報 93(二〇〇一年), 288 頁。

教會訓導一再稱揚並推薦這項敬禮<sup>49</sup>,許多 聖人也如此身體力行。在這方面最傑出的聖人 就是聖雅風(St. Alphonsus Liguori),他寫道: 「在一切敬禮中,朝拜至聖豐體內的耶穌,是 僅次於各個聖事的最重要的敬禮,是天主最 愛的,也是對我們最有幫助的一種敬禮」<sup>50</sup>。聖 體聖事是一個無價的寶藏:不僅藉著舉行感恩 聖事,而且彌撒時間之外藉著在聖體前所壽 我們都能與這恩寵的泉源接觸。基督徒團體若 我們都能與這恩寵的泉源接觸。基督徒團體若 能以我在《新千年的開始》及《童貞瑪利亞 瑰經》這二份宗座牧函中所提出的精神,渴望 瞻想基督的面容,必會培養出對聖體的敬禮, 而這又能延長和增加我們在主之體血內共融所 結的果實。

<sup>&</sup>quot;「在一天的時間裡,信友不應忽略朝拜聖體,按照禮儀的規定,教會應保存此做法,並把聖體供在重要的地點。朝拜聖體是一種感恩的表示,是愛的表達及承認天主的臨在。」保祿六世,《信德的奧跡》(一九六五年九月三日):教廷公報57(一九六五),771。

Visite al SS. Sacramento e a Maria Santissima, Introduction: Opere Ascetiche, Avellino, 2000, 295.

# 第三章 感恩祭和教會的宗徒性

26. 正如我說過,如果感恩祭建立教會,教會實行感恩祭,那麼這二者之間就有很密切的關係。這關係如此真實,致使我們能把在尼西亞·君士坦丁堡信經中,用以承認教會是「至一、至聖、至公,從宗徒傳下來的」這句話,應用在聖體聖事奧蹟上。聖體聖事也是至一、至公的。它也是聖的,而且是至聖的聖事。但是,現在我們希望關注的在於它是「從宗徒傳下來的」特性。

27. 《天主教教理》解釋教會是「從宗徒傳下來的」——意即建立在宗徒們身上的——這句話時,指出它具有三層意義。第一,「無論過去或現在,教會常是在『宗徒的基礎上』建立的(弗二 20),宗徒們是基督親自簡選和派去傳教的證人」。感恩聖事也是在宗徒的基礎上建立的,這並非說它的起源不是基督自己,而是因爲耶穌把它託付給宗徒,並由宗徒及他們的繼承人所傳遞給我們的。因此教會服從主的命令,延續十二宗徒的做法,在世代綿延中,不

<sup>51 857</sup> 號。

斷舉行感恩祭。《天主教教理》指出,「教會是從宗徒傳下來的」,其第二層意義是「教會藉著住在她內的聖神的助祐,保管和傳授來自宗徒們的訓誨、美好的寶庫和健全的道理」<sup>52</sup>。依據這個意義,感恩聖祭也是從宗徒傳下來的為它是以按照宗徒的信仰來舉行的。在新約子民兩千年的歷史中,教會訓導在許多時機都曾明確地界定她對感恩祭的教導,甚至包括確切的用語,這正是爲了維護宗徒對這端至崇高的奧蹟傳下來的信仰。這信仰始終不變,它保持不變對教會也是非常重要的。

28. 最後,「教會是從宗徒傳下來的」,意指「直到基督再來,教會透過宗徒們在牧職上的繼承者——世界主教團,繼續受到宗徒們的訓誨、聖化和引導;而普世主教團則『由司鐸輔助,並與伯鐸的繼承人和教會的最高司牧團結』」<sup>53</sup>。爲繼承宗徒的牧靈使命,必然要有聖秩聖事,也就是從起始就不曾間斷的主教聖秩的授予<sup>54</sup>。爲使在其本義及充分意義下的教會存在,這種繼承是十分必要的。

52 同 ト。

<sup>53</sup> 同上。

警 参信理部《公務司祭職》(Letter Sacerdotium Ministeriale) (一九八三年八月六日), III.2: 教廷公報 75(一九八三年)1005 頁。

感恩祭也表達了「從宗徒傳下來的特質」這層意義。正如梵二大公會議教導:「信友們藉著其王家司祭的職位,一同奉獻感恩祭」",然而「代表基督舉行感恩祭,以全體民眾的名義奉獻給天主」"的,卻是接受過聖秩聖事的司鐸。因此羅馬彌撒經書規定,只有司祭能誦唸感恩經,信眾則以信德靜默地與主祭聯合一起

29. 梵二大公會議一再表達的:「公務司祭【······】 代表基督舉行感恩祭」<sup>58</sup>,已深深植根於宗座的訓 導<sup>59</sup>。我在其他場合也曾指出,in persona Christi 一 詞,其意義不僅止於「代表基督」或「代替基督」 舉行祭獻。In persona 是指在聖事上等同於永遠盟

<sup>55</sup> 梵二大公會議文獻《教會憲章》10。

<sup>56</sup> 同上。

<sup>&</sup>quot;「公務司祭代表基督,做爲基督的頭,以全體成員的名義奉獻祭獻」:比約十二世,《天主中保》通諭(一九四七年十一月廿日):教廷公報 39(一九四七年),556頁;參比約十世,《告公教神職人員書》(Haerent Animo)勸諭(一九〇八年八月四日):Acta Pii X, IV, 16:比約十一世《論天主教司祭職》(Ad Catholici

Sacerdotii)通諭(一九三五年十二月廿日): 教廷公報 28(一九三六年), 20 頁。

約的大司祭,祂是這祭獻的創始者和主要的主 體,在這祭獻中實在沒有人能替代祂<sup>60</sup>。在基督 預定的救恩計畫中領受聖秩聖事的司祭之職 務,很清楚地顯示,他們所舉行的感恩聖祭是 一項恩賜,它絕對超越會眾的權能;而目此職 務在任何情形下,爲能有效地將祝聖聖體與十 字架上的犧牲和最後晚餐結合,是不可或缺 的。會眾聚在一起舉行感恩祭,如果是真正的 感恩祭聚會,就絕對需要一位領受過聖秩禮的 司祭來主持。另一方面,團體本身沒有能力提 供受過聖秩禮的司祭。這司祭是會眾*透過那源* 自宗徒的主教傳承而領受的一項賜予。主教藉 聖秩聖事祝聖新的司鐸,授予他成聖體的權 力。因此,「依照拉特朗第四届大公會議明白的 教導,在團體中,除非由一位祝聖渦的司鐸, 其他人不得舉行聖體聖事奧蹟」61。

30. 天主教會對於司祭職和感恩禮之間關係的

<sup>∞</sup>《主的筵席》書函(一九八○年二月廿四日),8:教廷 公報72(一九八○年),128-129。

<sup>61</sup> 信理部《公務司祭職》(Letter Sacerdotium Ministeriale) (一九八三年八月六日),III.4:教廷公報 75(一九八三年)1006 頁;參拉特朗第四屆大公會議,第一章,Constitution on the Catholic Faith Firmiter Credumus:DS 802。

教導,以及對於感恩祭獻的教導,成爲近幾十年來頗有成果的 6 - 運動交談的主題。我們必須感謝天主聖三,因爲在這方面一些深具意義的進展,及相互接近,使我們能期待一個在信仰中完全共融的未來。至於在十六世紀後所產生的許多與天主教會分離的教會團體,大公離的教會團體,雖然從聖事而來的合一,也們與我們之間尚不完整,我們也相信他們因爲沒有聖秩聖事,因而沒有完整地保存聖體與時內有完整,但他們在聖餐中紀念主的死亡和復活時,他們承認共融於基督的生命,並期待基督的光榮來臨」<sup>62</sup>。

因此天主教會的信友,雖然尊重分離弟兄的宗教信念,但應避免在他們的禮儀中領聖餐,以免對聖體聖事的本質造成模糊,進而無法爲此真理作明確的見證。這將使尋求可見的完全合一的進程遲滯不前。同樣,也不能如此設想:以爲與前面所提到的教會團體的信徒一同舉行的聖道禮、或公眾祈禱、或甚至參與他們的禮拜,可以代替主日彌撒。這樣的禮儀和聚會,在某些情況下值得稱揚,可以爲達到完

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> 梵二大公會議文獻,《大公主義法令》22。

全共融的目標做準備,包括感恩祭的共融在內,然而卻不能取代感恩祭。

祝聖聖體的權力,只交付給主教及司鐸, 這事實並不表示看輕其他的天主子民,因爲在 基督奧體——即教會的共融內,這項恩賜使所 有人都受惠。

31. 如果感恩聖祭是教會生活的中心與頂峰,同樣,它也是司祭職的中心和頂峰。因此,我對我們的主耶穌基督懷著感謝之情,重申感恩聖祭「是聖秩聖事存在的主要及中心理由,在建立聖體聖事的那一刻,它就確實地存在了」<sup>63</sup>。

司鐸要參與的牧靈活動種類很多。如果我們也注意到現代世界的社會及文化情況,就容易了解,在這許多不同的工作當中,司鐸是如何面對失去工作重心的危險。梵二大公會議在牧靈的愛德中,看到能使司鐸的生活與工作結合在一起的維繫力。大公會議說,牧靈的愛德「主要導源於感恩聖祭,因此是司鐸整個生活的中心與根源」<sup>64</sup>。因此我們能了解,司鐸遵行

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>《主的筵席》書函(一九八○年二月廿四日),2:教廷 公報72(一九八○年),115。

⁴《司鐸職務與生活法令》14。

大公會議的勸勉,每天舉行感恩聖祭,對自己的靈修生活以及對教會和世人的好處是多麼重要:「即使信友不能參與,彌撒真的是基督及教會的行動」<sup>65</sup>。這樣,司鐸將能克服所有使他在每天生活中重心分散的壓力,而能在生活及職務真正的中心——感恩祭中得到需要的精神力量,以面對他的各種牧靈工作。於是每天的生活就會成爲真正的感恩祭獻。

感恩祭在司鐸的生活及牧職工作中佔有中心地位,從此也引伸出它在推動司鐸聖召的牧職工作上的中心地位。首先,因爲在感恩祭中爲聖召作的祈禱,能與永遠的大司祭基督的祈禱最緊密地結合。同時,也由於司鐸慎重地執行其主持感恩祭的職務,加上教友專注、主動且有效地參與感恩祭,就能給年輕人有力的榜樣,鼓勵他們慷慨地答覆天主的召叫。天主常藉助司鐸熱切的牧靈愛德的榜樣,在年輕人心中播下司鐸聖召的種子,進而使之成長、茁壯。

32. 這一切顯示出,一個基督徒團體儘管有足夠的信友,具有構成一個堂區的條件,卻沒有

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> 同上,13; 參《天主教法典》904;《東方教會法典》 378。

一位司鐸帶領的情況,是多麼令人苦惱與不正常的。事實上,堂區是受過洗的信友的團體,是特別藉舉行感恩祭,表達並肯定他們的身分。這必需要有一位司鐸,因爲他才有資格以基督的身分(in persona Christi)奉獻感恩祭。當一個信友團體沒有司鐸時,他們合理地謀求補救之道,好能繼續舉行主日敬禮,於是修會會士及平信徒帶領弟兄姊妹,在祈禱中以值得稱道的方式,執行他們基於聖洗恩寵的普通司祭職。但是這只能看作是信友團體在等待一位司鐸的到來時,暫時性的解決之道。

事實上,這些禮儀就其爲聖事來看是未完成的,這樣的情況,應該激勵整個信友團體更加熱切地祈禱,祈求天主派遣工人來收祂的莊稼(參瑪九 38)。同時鼓勵信友團體利用其他各種適當的資源,以落實聖召牧靈,但不可以藉由降低爲司鐸候選人所要求的道德素質及培育標準,去尋找解決的途徑。

33. 如果由於司鐸不足,未晉秩的平信徒受託 分擔堂區的牧靈職責時,他們應該記住,正如 梵二大公會議所教導的:「如果不以舉行至聖感 恩祭爲基礎與中心,則基督徒團體決不會建立 起來」<sup>66</sup>。因此他們有責任在基督徒團體中,不 斷激起對聖體聖事的真正「飢渴」,因而不放過 任何一次舉行彌撒的機會,偶而有司鐸臨在 時,只要他未受教會法禁止,則可主持彌撒。

<sup>66《</sup>司鐸職務與生活法令》6。

## 第四章 感恩祭與教會共融

34. 一九八五年舉行的非常規世界主教會議,認爲「共融的教會學」概念,是梵二大公會議文獻的中心及基本思想<sup>67</sup>。教會在塵世的朝聖旅途中,蒙召保持並促進與天主聖三的共融,以及信友之間的共融。爲了這個目標,她擁有聖言和聖事,特別是聖體聖事,藉著聖體,教會「繼續生存增長」<sup>68</sup>,同時在聖體內她表達自己的真正本質。「共融」一詞會成爲此一至崇高聖事的特殊名稱之一,並非出於偶然。

因此感恩聖事猶如所有聖事之冠,它藉聖神的行動,讓我們與聖父的唯一子認同,而與天父的共融臻於完美。一位拜占廷傳統的傑出作家,以富於洞察力的信仰表達了聖體聖事的這項真理:「感恩聖事不同於其他聖事,因在其中『共融』奧蹟是如此完美,而能將我們提昇到一切美善的頂峰:此頂峰是每個人之欲望的終極目標,因爲在此,我們遇到天主,天主也

<sup>&</sup>quot;參〈最後報告〉II.C.1:羅馬觀察報,一九八五年十二 月十日,7。

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 梵二大公會議文獻《教會憲章》26。

### 46 活於感恩祭的教會

以最完美的合一與我們結合」。。正由於這原因,應在心中培育對聖體聖事恆常的渴望。這也就是「神領聖體」的由來,很慶幸這個做法在教會內已有好幾世紀之久,並有許多靈修生活導師的推薦。聖女大德蘭寫道:「若你不能在彌撒中領聖體時,你可以神領聖體,這種方法很有助益【……】,藉此天主的愛會深深銘刻在你身上」<sup>™</sup>。

35. 然而,不能把舉行感恩祭作爲共融的出發點;舉行感恩祭的先決條件是共融已經存在,繼而要使之強固、臻於完美。聖體聖事一方面以不可見的幅度表達這項共融的聯繫:在基督內並藉著聖神的工作,使我們與天父結合,也彼此結合;另一方面是在有形可見的幅度中表達,即是指在宗徒的訓誨、在聖事以及在聖統制中的共融。聖體聖事就是這兩個幅度結合的表達。教會共融的有形及無形要素之間的密切關係,是教會作爲救恩聖事的本質<sup>71</sup>。只有在這

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Nicolas Cabasilas, *Life in Christ*, IV, 10:SCh 355, 270.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>《全德之路》第卅五章。

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> 参信理部, Letter to the Bishops of the Catholic Church on Some Aspects of the Church Understood as Communion *Communionis* Notio (一九九二年五月廿八日), 4:教廷公報 85 (1993),

種情況下,才有合法的感恩祭,以及真正的參與。因此感恩祭應在共融中舉行,具體而言,即在各種必要條件俱全的情況中舉行。

36. 不可見的共融,雖然按其本質,不斷地成長,但仍以擁有恩寵的生命爲前題,藉此生命,我們成爲「有分於天主性體的人」(伯後一4),而且能實踐信望愛三德。唯有如此才能與天父、聖子、聖神有真正的共融。只有信德是不夠的,我們必須常保持聖化的恩寵及愛德,而身體和心靈都要在教會內";用聖保祿的話來說,所需要的是「以愛德行事的信德」(迦五6)。

希望充分參與感恩祭並領受基督聖體聖血的基督徒,應尊重、保持這無形結合的完整性,這是一項嚴謹的道德責任。對於這道德責任,保祿宗徒提醒信友:「人應省察自己,然後纔可以吃這餅、飲這杯」(格前十一28)。金口聖若望以其有力的口才勸勉信友:「我也要提高聲音,我乞求、懇請大家,不要帶著不潔、敗壞的心思接近聖桌。因爲這樣的態度,絕不能稱爲『共融』,即使我們領主聖體一千次,卻只能

<sup>(1993) , 839-840 •</sup> 

<sup>&</sup>quot;參梵二大公會議《教會憲章》14。

招致『判罪』、『懲戒』和處罰的『加重』」73。

《天主教教理》順著同一思想,適當地規定:「凡明知自己身負大罪的人,必須先接受和好聖事,才可領受主的體血」<sup>74</sup>。特利騰大公會議具體地援用保祿宗徒嚴厲的警告,肯定地說,爲相稱地領主的聖體,「如果知道自己犯了大罪,必須先告明自己的罪」<sup>75</sup>。因此我願重申這個規定在教會的現在及將來都有效。

37. 聖體聖事與懺悔聖事的關係十分密切。因 爲聖體聖事使十字架上的救恩犧牲臨在,以聖 事的方式永續地臨在,因而就要求不斷地悔 改,亦即個人回應聖保祿對格林多基督徒的呼 籲:「我們如今代基督請求你們:與天主和好罷」 (格後五 20)。如果一位基督徒的良心身負重 罪,必須深自懺悔,藉領受和好聖事的途徑, 才能完全參與感恩聖祭。

<sup>73</sup> 依撒意亞先知書講道集 6, 3: PG 56, 139.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 1385 號;參《天主教法典》916 條;《東方教會法典》 711 條。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Address to the Members of the Sacred Apostolic Penitentiary and the Penitentiaries of the Patriarchal Basilicas of Rome (30 January 1981): AAS 73 (1981), 203. 参特倫多大公會議,Sess. Xiii, Decretum de ss. Eucharistia, Chapter 7 and Cannon 11:DS 1647, 1661.

判斷一個人的恩寵狀態,顯然只有當事人能夠,因爲這涉及良心的判斷。然而,如果一個人外在的舉止,明顯且持久地嚴重違反道德律,那麼教會站在牧靈關懷的立場,爲了團體的秩序,也爲了尊重聖事,無法不感覺直接受到牽連。《天主教法典》規定「頑固且執意犯明顯大罪」的人,不可領聖體<sup>16</sup>,指的就是前面所提明顯相反道德的情況。

38. 正如我說過的,「教會的共融」也是可見的,它藉大公會議教導中所列舉的各種聯繫而表達出來:「領有基督的聖神,又接受其教會的全部組織,及教會內所設的一切得救的方法,同時在教會的有形組織內,以信仰、聖事及教會行政與共融的聯繫,並與藉著教宗及主教們而治理教會的基督聯合在一起的那些人,便是完整地參加了教會的社團」"。

感恩聖祭既是教會共融的至高聖事性的表現,必須在尊重共融的各項外在聯繫的情況中,才能舉行感恩聖祭。由於感恩聖事「是猶如靈性生活的圓滿,及所有聖事的終向」<sup>78</sup>,因

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>《天主教法典》915;《東方教會法典》712。

<sup>&</sup>quot;《教會憲章》14。

<sup>&</sup>quot; 聖多瑪斯·亞奎那,《神學大全》III,q.73,a.3c.

此它以特殊的方式,要求在所有聖事中,尤其是聖洗及聖秩聖事中,共融的聯繫必須是真實的。未領洗、或拒絕相信有關聖體奧蹟信仰真理的人,將不能領受聖體。基督是真理,祂也爲這真理作證(參若十四 6;十八 37);祂的聖體聖血的聖事,不允許有虛構之事。

39. 此外,鑑於教會的共融本質以及它與聖體 聖事的關係,必須謹記「感恩祭雖然都是在一 個別的團體中舉行,但它絕不是只屬於那個團 體。事實上,這團體領受了天主在聖體聖事中 的臨在的同時,也領受了救恩的全部恩賜,因 此即使在它那永久可見的個別形式上,都能彰 顯出這團體是至一、至聖、至公、從宗徒傳下 來的教會的形象及真正的臨在」<sup>79</sup>。從這個訓 導,可知,一個真正的感恩聖祭的團體,不能 封閉自己,好像是自給自足的,卻應該與所有 的天主教團體保持和諧。

感恩聚會的「教會性共融」,是與自己的主 教及與羅馬教宗共融。事實上,主教是其個別

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>參信理部, Letter to the Bishops of the Catholic Church on Some Aspects of the Church Understood as Communion *Communionis Notio* (一九九二年五月廿八日), 11: 教廷公報 85 (1993), 844。

40. 感恩祭能產生並培育共融。聖保祿寫信給 格林多教會的信友,指出他們在聖餐聚會時的

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> 參梵二大公會議《教會憲章》23。

<sup>81 《</sup>致斯米納人書》8:P

<sup>82</sup> 梵二大公會議文獻《教會憲章》23。

<sup>\*\*</sup>信理部,Letter to the Bishops of the Catholic Church on Some Aspects of the Church Understood as Communion *Communionis Notio* (一九九二年五月廿八日),14:教廷公報 85 (1993),847。

分裂,是如何違反了他們所紀念的主的晚餐。 於是,保祿宗徒敦促他們反省感恩聖事的真實 本質,以恢復友愛共融的精神(參格前十一 17-34)。聖思定也有力地回應這個呼籲,他回 想宗徒的話:「你們是基督的身體,各自都是 體」(格前十二 27),接著說:「如果你們是祂的 身體,各自都是祂的肢體,這放置在主的餐是 上的,便是你自己的奧蹟。是的,你領受的是 你自己的奧蹟」<sup>84</sup>。從這個領悟,他做此結論: 「主基督……,在祂的祭台上,祝聖了我們的 平安與合一的奧蹟。凡領受這合一奧蹟者,卻 不持守平安團結,就不是爲他的好處而領受奧 蹟,卻成爲反對他自己的明證」<sup>85</sup>。

41. 感恩聖祭對於增進共融特別有效,這也是主日彌撒之所以非常重要的一個原因。我在《主的日子》書函中,已經詳述過這點,及其他使主日彌撒成爲教會及信友生活重心的各種原因 <sup>86</sup>。在書函中我特別提醒,除非遇到重大阻礙,信友都有參與彌撒的義務,牧人也有相對的責

<sup>84 《</sup>講道集》272: PL 38, 1247。

<sup>85</sup> 同上 1248。

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 參 31-51 號:教廷公報 90(一九九八),731-746。

任讓每個人都有機會履行這項規定<sup>87</sup>。最近我在《新千年的開始》宗座文告中,闡述教會在第三個千年的開始應走的牧靈道路時,特別注意到主日感恩祭,強調它對於建立共融的有效性。我寫道:「感恩祭是一個不斷宣講並維繫共融的良好場所。正是藉參與感恩祭,*主的日子*也成爲教會的日子,使教會能有效地執行合一聖事的角色」<sup>88</sup>。

- 42. 每位信友都有維護及促進教會的共融的責任,尤其在感恩祭中,就是教會合一的聖事中,是一個要特別關心的領域。更明確地說,這是教會牧人,按照自己的身分和教會職務,所應負的特殊責任。爲此教會擬定了規範,一方面促使信友經常且有效益地接近聖餐桌,同時也定出不能給予聖體的客觀條件。慎重地協助信友遵守這些規範,是對感恩祭和對教會之愛的一項具體表達。
- 43. 視感恩聖事爲教會共融的聖事時,有一個 重要的主題必不可忽略:即感恩聖事與合一運

<sup>\*7</sup> 參同上,48-49 號:教廷公報 90(一九九八),744。

<sup>\*\* 36</sup> 號:教廷公報 93(二〇〇一年),291-292。

動的關係。我們都應該感謝天主聖三,因爲近幾十年來,世界各地的許多信友都熱切期望所有基督徒的合一。梵二大公會議在《大公主義法令》的開始,就把合一運動視爲天主的特殊恩寵<sup>89</sup>。那是個有效的恩寵,激發我們這些天主教會的兒女,以及其他教會和教會團體的弟兄姊妹,一起走上大公合一之路。

我們對合一的渴望,促使我們把視線轉向感恩聖事,那是天主子民合一的至高聖事,也是這合一的最完美表達和最卓絕的泉源<sup>50</sup>。在舉行感恩祭時,教會祈求天主,仁慈之父,使祂的子女充滿天主聖神,在基督內成爲一心一體<sup>51</sup>。「一切美好的贈與,一切完善的恩賜」,都是來自光明之父(參雅一 17),當教會舉心向上,向祂呈獻這項祈禱時,相信必蒙垂聽,因爲她與基督——首領和淨配一同祈求,基督要將祂淨配的懇求與自己的救恩祭獻結合在一起。

44. 正因爲感恩祭是藉著主的犧牲,並藉著領受祂的聖體聖血而實現教會的合一,因而絕對

<sup>89</sup> 參《大公主義法令》1。

<sup>&</sup>lt;sup>∞</sup> 參《教會憲章》11,

<sup>&</sup>quot;「求祢使我們分享基督的聖體聖血,在聖神內合而爲一」: 聖巴西略禮儀感恩經。

需要在信仰的宣示、在聖事及在教會管理的聯繫上有完全的共融,因此,除非這些聯繫完全重建起來,就不能共同舉行感恩祭。任何這樣的共祭,都不是達到圓滿共融的有效方法,反而可能成爲其阻礙,因爲它會讓我們不再感覺到距離這目標尙遠,同時對於所信仰的某些真理,也會產生或加劇模稜兩可的情況;只有在真理中才能走上完全的共融之路。在這個領域中,教會的法律絕對沒有通融的餘地<sup>92</sup>,必須忠實遵守禁二大公會議所定的倫理規範<sup>93</sup>。

然而,說明了共同分享感恩祭宴的不可能 之後,我願意重申我在《願他們合而爲一》通 諭中所說的話:「然而我們仍熱切渴望,能聯合 一起舉行主的唯一感恩祭,而這個渴望本身, 已經是一項共同的讚美的祈禱,一項同心合意

<sup>&</sup>quot;「神聖事物的共享,如果損及教會的合一,或者故意 附和謬論,或在信仰上有誤入歧途,或有惡表及宗教 中立主義的危險,是天主誡命所禁止的」:《東方公教 會法令》26。

的懇禱。我們一齊轉向聖父,並且我們越來越 『同心』地這樣做」<sup>%</sup>。

45. 雖然在沒有達到圓滿的共融之前,共同舉行感恩祭是不合法的,但在特殊情況下,並不絕對禁止那些尚未與天主教會圓滿共融的教會中的個別人士領聖體。在這種情形下,其主要的用意是爲了個別信友的永遠救恩,滿足其重大的靈性需要,並不是爲實現聖事的相通,因爲除非完全建立起教會共融的有形聯繫,聖事的相通是不可能的。

在這意義下,梵二大公會議對於善意地與 天主教分離的東方教會信友,如果自動向天主 教聖職人士請求領聖體,並準備妥善者,提出 了如上的指引<sup>55</sup>。這個做法得到兩個教會法典批 准,在作了必要的適應後,也考慮到其他並未 與天主教會圓滿共融的非東方教會基督徒的同 一情況<sup>56</sup>。

46. 在《願他們合而爲一》通諭中,我表示了自己對這些規範的重視,它們在適當的分辨

<sup>94 45</sup> 號: 教廷公報 87(一九九五年), 948 頁。

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>《東方公教會法令》27。

<sup>%</sup> 參《天主教法典》844 3-4;《東方教會法典》671 條 3-4。

下,爲靈魂提供救恩:「就此情況來說,這是一個喜樂的源由,即天主公教會的聖職人士,在某些確定的個別案例中,可以給那些尚未與天主公教會完全共融的基督徒,施行感恩聖事、和好聖事及病人傅油聖事;但是他們要有領受這些聖事的高度渴望,自由地請求,並宣認天主公教會關於這些聖事的信仰。反之亦然,在確定的案例中和特別的情況下,天主公教徒也可以從其他教會的聖職人士,請求領受這些聖事,只要在那些教會中,這些聖事是有效的「%」。

這些條件必須認真遵守,不可有例外,即 使是關於特定的個別情況亦然,因爲否定有關 這些聖事的某一個或某些真理,其中之一項真 理是爲有效領受聖事,需要公務職的司祭,否 定此真理,使要求領受聖事的人不適於合法地 領受聖事。反之,天主教徒也不得在缺乏有效 聖秩聖事的團體中領受聖體<sup>98</sup>。

忠實地遵守在這方面所建立的規範<sup>30</sup>,是一種表示,同時也是一項保證:我們對至聖聖體中耶穌基督的愛,及對不同基督徒教派弟兄姊

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> 46 號: 教廷公報 87(一九九五年), 948 頁。

<sup>\*\*</sup> 參梵二大公會議《大公主義法令》22。

<sup>&</sup>quot;《天主教法典》844條 3-4;《東方教會法典》671條 3-4。

### 58 活於感恩祭的教會

妹的愛——我們應爲他們作真理的見證,最後,也是對推動合一之理想的愛。

## 第五章 感恩祭的尊貴

47. 閱讀對觀福音建立聖體聖事的記載,耶穌 在舉行最後晚餐的那個晚上,以簡單卻「隆重」 的方式建立此一偉大聖事,令人感動。其中有 一段敘述,從某方面來說,可以視爲建立聖體 聖事的前奏:伯達尼的傅油。有一名婦人—— 若望指出她名叫瑪利亞,是拉厄祿的姊妹—— 把一瓶極珍貴的香液,倒在耶穌頭上,這事激 怒了門徒,尤其是猶達斯(參瑪廿六 8;谷十四 4;若十二4),激起情怒的反應,認爲此舉是一 種不可容忍的「浪費」,因爲窮人更有需要。但 是耶穌的反應卻完全不同。祂一方面毫不免除 門徒對窮人施行愛德的責任,認爲門徒應時時 關懷他們——「你們常有窮人同你們在一起」 (瑪廿六 11; 谷十四 7; 參若十二 8)——祂也同時把此事件看作是與祂即將來到的死亡與埋葬 相關的,而把這婦人爲祂傅抹香液的舉動,視 爲提前表示對祂的身體,即使在死亡後仍繼續 應受的光榮,因爲這與祂位格的奧蹟相連而不 可分離。

對觀福音繼續敘述耶穌指示門徒,要他們 細心預備爲吃渝越節晚餐需要的「寬大餐廳」

(參谷十四15;路廿二12),同時也記述了聖體聖事的建立。此敘述使我們察覺到其中至少有一部分是猶太人逾越節晚餐的禮儀,直到唱「哈肋耳」聖詠(參瑪廿六30;谷十四26),同時這段敘述以簡潔又隆重的方式,並且依照各種不同的傳統,把基督祝福餅酒所說的話提供給我們,基督用這話作爲祂犧牲身體、傾流聖血的具體記號。聖史把這些細節,在初期教會漸趨穩固的「擘餅」習慣的光照下記錄下來。但是從耶穌時代起,聖週四事件已經有跡可循,可以看到依舊約傳統習俗所形成的禮儀特點,同時也在基督徒禮儀慶典中,爲符合逾越節的新內容而予以更新。

48. 就像伯達尼那位爲耶穌傅抹香液的婦人, 教會也不怕「揮霍」,把最好的獻給祂,以表達 她在無與倫比的聖體思賜之前的嘆賞與崇敬。 如同第一批門徒受命去預備那間「寬大的晚餐 廳」,在世紀更迭中,及在不同文化交替中,教 會也同樣感覺必須在相稱於此偉大奧蹟的佈置 空間舉行感恩祭。基督徒的禮儀是在效法耶穌 的言語行動,及發揮猶太教的禮儀傳統上而 些的。神聖淨配不斷地把自己賜給教會一一把 在十字架上、一次而爲永遠的犧牲傳給世世代 代的信友,使自己成爲所有信友的食糧,我們能以其他適當的方式來領受這項恩賜嗎?雖然「筵席」一詞會有親暱的連想,教會對自己與其淨配間的「親切」,從未屈從於俗化的誘惑,不會忘記這淨配是她的主,而這「筵席」亦意是一項祭宴,以耶穌在哥耳哥達所傾流的血爲標記。感恩祭宴是一個真正的「聖」宴,其中的簡單標記,隱藏著天主深不可測的神聖性:哦,神聖的祭宴,在祭宴中我們領受了基督!(O sacrum convivium, in quo Christus sumitur!)在祭台上被擘開的餅,做爲我們塵世旅人的「天使神糧」,我們除非像福音中的百夫長那樣謙遜地說:「主啊,我當不起祢到我舍下來」(瑪八8;路七6),是不能領受這食糧的。

49. 在認識此奧蹟的崇高意義之後,就容易了解,在歷史中教會對聖體奧蹟的信仰,不但要表達在內在的虔敬上,也要求表現在外在的形式上,以便使人記起並凸顯所舉行的偉大事件。因此漸漸發展出一套特殊的感恩祭禮儀的規程,對於合法形成的各種教會傳統,給予應有的尊重。豐富的藝術傳承也在此基礎上發展出來。建築、雕刻、繪畫、音樂,受到基督奧

蹟的導引,直接或間接地從聖體聖事中找到偉 大靈感的泉源。

例如建築,就見證了這種演變,自從歷史情況許可,感恩祭的舉行就從最初期時在基督徒的家中,進到最初幾世紀時莊嚴的聖殿,到中世紀時代氣勢雄偉的主教座堂,直到在基督信仰所接觸之地逐漸出現的大大小小的教堂。禮儀空間內部的祭台和聖體龕式樣的發展,則往往不只是受到藝術靈感的啓發,也是因爲對此奧蹟的明確了解使然。至於聖樂也是如此,只要想想那出自靈感的優美葛利果聖歌,還有許多偉大作曲家恰如其分地斟酌彌撒的禮儀經文。同樣,禮儀用品及祭衣方面,從精細的手工藝品,到真正的藝術作品,無所不包。這些,我們又怎能忽視呢?

我們可以說,感恩祭在塑造教會和教會的 靈修的同時,也有力地影響了教會的「文化」, 特別是在藝術方面。

50. 在從儀式和美學方面,致力於敬拜此一奧 蹟的努力中,東、西方的基督徒之間出現了某 種「相互媲美」的情形。我們怎能不爲了希臘 ——拜占庭傳統以及整個斯拉夫地區的建築和 藝術傑作,對基督宗教藝術的貢獻,而特別感 謝上主呢?在東方教會,宗教藝術保留了相當 強烈的奧秘感,使藝術家努力於創造「美」的 作品時,不僅在於表現個人的才華,也是爲信 仰而作的一項服務。他們已遠遠超越純粹的技 術,是以開放和順服的心靈,接受天主聖神的 啓發。

東、西方基督宗教在建築和鑲嵌畫上所發出的異彩,是屬於全體信友的共同財產;對於我們在信仰中、在禮儀中所渴望的圓滿共融,這些作品本身包含了希望,甚至可說也包含一項保證。這就要有一個先決條件及要求,就像魯柏列夫(Rublëv)所畫的那幅著名的天主聖三聖像一樣,要有一個深度的感恩精神的教會,在這教會內,藉著領受擘開的麵餅,分享基督的奧蹟,有如沈浸在天主聖三不可言喻的合一中,使教會本身成爲天主聖三的「聖相」(ICON)。

當藝術作品各項要素是要按照教會訓導以表達感恩聖事的意義時,在此觀點下,就須不斷關注有關*宗教建築的構造和陳設的規範*。猶如歷史所呈現的,我在《致藝術家書》中<sup>100</sup>也強調,教會一直給藝術家留下創作的廣大空間。

呦 參教廷公報 91 (一九九九年),1155-117∠。

但是宗教藝術必須有獨特的能力,按照權威當局所規定的牧靈指導,來適當地表達教會整體信仰中所領受的奧蹟。宗教聖像畫和宗教音樂都是如此。

51. 在那些有著古老基督宗教傳統的地方所發展出來的宗教藝術和禮儀典章,如今也在基督宗教尚年輕的地方發展著。這正是梵二大公會議鑑於需要健全的及適當的「本地化」,所給予的指示。在我無數次的牧靈訪問中,我注意到,在世界各地,當感恩祭典在形式、風格和感情上,帶有不同文化的特色,就能彰顯出很大的活力。能適應時空變遷的感恩祭,不但給個人,也給全部民族提供食糧,同時塑造出由基督信仰所激發的文化。

然而,在進行這項重要的適應工作時,必 須時時留意這不可言喻的奧蹟,每一世代都需 要按此奧蹟來作衡量。這「寶藏」太重要、太 珍貴,不能不先經過教會主管當局謹慎地評估 就冒然實施,或是進行實驗,致使感恩祭有變 得貧瘠或受到損害的危險。此外,由於感恩聖 事的基本特質,要求進行這項評估時,應與聖 座密切聯繫。正如我在世界主教會議之後的通 諭《教會在亞洲》中所寫:「這樣的合作是必要 的,因為神聖禮儀表達並慶祝眾人所宣認的唯一信仰,是整個教會的財產,不能由地方教會單獨做決定而不顧及普世教會」<sup>101</sup>。

52. 根據以上所述,可以看到,在舉行感恩祭時司鐸的責任特別重大。他們有責任「以基督的身分」(in persona Christi)主持感恩祭,並為共融作證,也為共融效力,這不但是爲了直接參與感恩祭的團體,也是爲普世教會,因爲普世教會是每一感恩祭中的一部分。但令人惋惜的是,尤其自梵二大公會議後的禮儀改革生物會是有些人認為應的意義的誤解,以致了不少弊病,使許多人感到痛苦。一些針對「形式主義」而有的反應,特別是在某些地區,促使有些人認爲由教會的重要禮儀傳統及教會的訓導所選擇的「形式」並不具約束力,他們引進種種未受主管當局許可、且又常是完全不適當的創新做法。

因此我認爲自己有責任強力呼籲,必須十 分忠實地遵守舉行感恩祭的禮儀規範。這些規 範具體表達出感恩祭的真正教會特性;那是感 恩祭最深的意義。禮儀絕不是任何人的私有財

<sup>101 22</sup> 號: 教廷公報 95 (二○○○年),485。

產,它不是主祭者的,也不是參禮會眾的。保 祿宗徒就以嚴厲的口吻向格林多教會發言,指 責他們舉行感恩祭的重大缺失,以致造成分裂 (Schismata)、出現了黨派(haireseis)(參格前十 一 17-34)。我們的時代也需要重新認知並重視 遵守禮儀規範,以反映並見證在每一次感恩祭 中臨在的唯一而普世性的教會。忠實地按照禮 儀的規範舉行感恩祭的司鐸,以及遵守此規範 的信友,就是以靜默但卻有力的方式證明他們 對教會的愛。正是爲了更清楚地說明禮儀規範 的深刻意義,我已要求羅馬教廷合謫的部會對 此一十分重要的主題準備一份更詳盡的文件, 也包括一些法律性質的規定。任何人都不得低 估此一交託在我們手中的奧蹟:這奧蹟是如此 偉大,任何人不能等閒視之,也不得漠視感恩 聖祭的神聖性及普世性。

# 第六章 師法瑪利亞——「感恩聖事的聖母」

53. 如果我們想重新發現教會與感恩聖祭彼此密切相連的必要性及各種豐富的意義,就不能忽視教會之母及教會的楷模聖母瑪利亞。我在《童貞瑪利亞玫瑰經》宗座牧函中,指出至聖童貞瑪利亞是我們默觀基督面容的導師,我將「建立聖體聖事」引入光明奧蹟中<sup>102</sup>。瑪利亞能引導我們走向這至聖聖事,因爲她自己與此一聖事有深厚的關係。

乍看之下,福音對此一主題保持靜默。在 聖週四晚上建立聖體的敘述中並未提及瑪利 亞。但是我們知道,耶穌升天後*聚在一起等待 聖神降臨的第一個團體中*,瑪利亞與宗徒們在 一起,「同心合意地專務祈禱」(參宗一14)。當 然,第一代基督徒舉行感恩祭宴,「團聚擘餅」 (宗二42)時,瑪利亞必定也在場。

但是,除了她參與感恩祭之外,從瑪利亞 內在的心態來說,也可以間接地覺察瑪利亞與

<sup>№</sup> 參 21 號: 教廷公報 95 (二○○三年) 20 頁。

感恩祭的必然關係。瑪利亞一生都是一位「感 恩精神的」女性。教會既以聖母爲榜樣,因此 也蒙召,效法她與此一至聖奧蹟的關係。

- 55. 從某種意義說,甚至在建立聖體聖事之前,瑪利亞已經生活出她對聖體的信德了,她爲了天主聖言的降生成人,而獻出自己的童貞母胎。感恩聖事在記念耶穌受難與復活的同時,也是天主降生奧蹟的延續。在天使報喜之

日,瑪利亞懷孕了天主子,給與祂實際的血肉之軀,如此,瑪利亞已預先領受了主的聖體聖血,這在某一程度上相似每個信友領受餅酒形下的主的聖體聖血。

因此,瑪利亞回答報喜的天使所說的「承行主旨」(Fiat),以及每位信友領受聖體時所回答的「阿門」,兩者之間有十分相似之處。天使要求瑪利亞相信,她「因聖神受孕」所懷的是「天主的兒子」(路一 30-35)。爲延續童貞聖母的信德,也要求我們相信,在聖體奧蹟中,同一位耶穌基督,天主之子和聖母瑪利亞之子的全部人性和神性都臨在於餅酒形下。

「相信上主話的人是有福的」(路一 45), 瑪利亞在天主降生成人的奧蹟中,也提前表達 了教會對聖體的信德。在她前去訪視麗莎時, 腹中懷著成爲血肉的聖言,因此她以某種方式 成爲一個「聖體櫃」——歷史上第一個「聖體 櫃」,在其中,人類肉眼尙看不到的天主之子, 受到麗莎的敬拜,可以說祂的光透過瑪利亞的 眼睛和聲音放射出來。當聖母瑪利亞注視剛出 生的基督的面容,把祂抱在懷中時,她感受到 的驚訝與喜樂,豈不是那份無以倫比的愛的楷 模,而這愛不是應該在我們每一次領受聖體 時,有所啓發嗎? 56. 聖母瑪利亞在她陪伴基督的一生中,而不只是在加爾瓦略山上,把感恩聖事中的「犧牲的幅度」實現在自己身上。當她把嬰孩耶穌帶到耶路撒冷的聖殿「獻給上主」時(路二 22),聽到了年邁的西默盎宣佈這孩子將成爲「反對的記號」,並且要有一把劍刺透她的心靈(參路二 34-35)。如此預言了她聖子將被釘十字架的悲劇,在某種意義下,也預示了聖母站在一日後來下的悲痛(Stabat Mater)。瑪利亞日復一日生早領聖體」——可以說是一種「神領聖體」的渴望和奉獻,此神領聖體在與耶穌受難時的渴望和奉獻,此神領聖體在與耶穌受難時的結合而實現,在耶穌復活後,藉她參與門徒們爲「紀念」耶穌受難而舉行的感恩聖祭時,得以表達出來。

當聖母瑪利亞聽到伯鐸、若望、雅格及其 他宗徒口中說出耶穌在最後晚餐時所說的話: 「這是我的身體,爲你們而捨棄的」(路廿二 19),她會有什麼樣的感受呢?爲我們而犧牲、 奉獻的身體,藉聖事的標記而臨在的,與在她 腹中所懷育的是同一個身體!對聖母瑪利亞來 說,領受聖體,必定表示她又一次欣然接納那 曾與她的心一同跳動的心進入她腹中,並重新 體驗她在十字架下所經歷的一切。 57. 「你們應行此禮,爲紀念我」(路廿二 19)。在「紀念」加爾瓦略時,基督藉祂的苦難及死亡所完成的一切,都得以臨在。因此,基督爲了我們的緣故而對祂母親所做的一切,也都實現。祂把祂所愛的門徒託付給她,在這位門徒身上,祂也把我們每一個人託付給聖母:「看,妳的兒子!」祂也對我們每一個人說:「看,你的母親!」(參若十九 26-27)。

在感恩祭中紀念基督的死亡,也要求繼續領受這項恩賜。這表示,也要如同聖若望一樣,接受每一次賜給我們的瑪利亞爲我們的母親。也表示我們承諾要肖似基督,進入祂母親的學校中,接受她的陪伴。在我們每一次舉行感恩祭時,瑪利亞偕同教會,並以教會的母親的身分臨在。如果教會與聖體聖事是合一而不可分開的,那麼應該說,聖母瑪利亞與聖體聖事也是如此。這也是自古以來,東、西方教會在舉行感恩祭時,以同一方式紀念瑪利亞的原因。

58. 在聖體聖事中,教會完全與基督以及祂的 祭獻結合,使自己具有聖母瑪利亞的精神。我 們若以感恩聖事的基調 **重讀聖母謝主曲** (Magnificat),就能更深入地了解此一真理。感 恩聖事,就同聖母謝主曲一樣,主要是讚美與

### 72 活於感恩祭的教會

感謝。當瑪利亞高聲頌揚「我的心神歡躍於天主,我的救主」時,腹中已懷孕了耶穌。她「藉著耶穌」而讚美天父,但她也是「在耶穌內」、「與耶穌一起」讚美天父。這本身就是真正的「感恩祭的態度」。

在此同時,瑪利亞回想天主在救恩史中, 爲實現對祖先的恩許而做的奇妙工作(參路一 55),她宣揚那件超越一切奇蹟異能的大事,即 救世主的降生。最後,聖母謝主曲反映出感恩 聖事的末世張力。每一次,天主之子爲我們 臨在於聖事性「卑微」的餅酒形內時,就將新歷史的種子播種在世上。在此歷史中,「權高勢 重者被推下」,使「卑微貧困者受舉揚」。聖事 重者被推下」,從某種意義上說,也看到了這 亞所詠唱的「新天」和「新地」,在感恩聖事 長前實現了,從某種意義上說,也看到了這 天新地的方案與計畫。謝主曲表達聖母瑪利亞 的靈修,再沒有比這樣的靈修更能幫助我們體 驗感恩聖事的奧蹟了。天主賜給我們感恩 事,爲使我們的生命也能肖似聖母瑪利亞的生 命,完全成爲一首「謝主曲」(Magnificat)!

### 結 論

59. 萬福,生自童貞瑪利亞的真實身體!(Ave. verum coprus natum de Maria Virgine!)。幾年 前,我慶祝了晉鐸五十週年。我覺得是天主的 恩典使我能在聖週四,把這篇論聖體的通諭獻 給教會,而今年也正好是我就任教宗職務的第 二十五年。爲此,我心中充滿感謝。自從一九 四六年十一月二日,我在克拉科夫總主教座堂 的聖良地下小堂舉行首祭以來,已超過了半世 紀之久,每一天,我的雙目注視著麵餅和聖爵 時,彷彿時間與空間都以某種方式「融合」在 其內, 哥耳哥達的事件也再次活生生地臨在, 而顯示出它奧妙的「同時代性」(contemporaneity)。 每一天,我的信德使我能在祝聖了的餅、酒中 認出那位神聖的旅人,有一天,祂曾與兩位厄 瑪鳥的門徒同行,開啟他們的眼睛,使他們看 到光明,也使他們打開心門,充滿新希望(參路 廿四 13-35)。

親愛的弟兄姊妹們,請讓我懷著深厚的感情和 喜悅,與你們一起分享我自己對至聖聖體的信 仰見證,以堅定各位的信德。 萬福,生自童貞 瑪利亞的真實內體,祂為了人類曾真正受了

苦,被殺害並死在十字架上!(Ave, verum coprus natum de Maria Virgine, vere passum, immolatum, in cruce pro homine!)。這是教會的寶藏,世界的心, 【達到】目的之保證,是每個人所渴望的那目 的,即使自己並不意識到。這確實是一個偉大 而超越我們能力的奧蹟,它同時考驗我們思想 的能力,去了解那越渦外在表相的事物。我們 的感官也對此無能爲力,恰如「我虔誠欽崇祢」 (Adoro Te Devote)這首聖歌中的歌詞所說:我想 看見祢、觸摸祢、品嘗祢,但都難以履及(visus, tactus. gustus in te fallitur);然而,憑著基督藉由宗 徒傳下來的話所產生的信德,爲我們就足夠 了。請允許我代表教會,也以你們每一位之名, 如同若望福音中的伯鐸,在結束有關聖體聖事 的言論後,再次對基督說:「主,惟祢有永生的 話,我們去投奔誰呢?」(若六68)。

60. 在這第三個千年的開始,我們身爲教會的子女,蒙召以新的熱情,走上基督徒生命的旅程。正如我在《新千年的開始》宗座文告中所說:「問題不在於發明『新的方案』。這方案已經存在:這方案在福音中,也在活生生的傳承中,永遠是一樣的。基督終究是這方案的中心,祂應被人認識、愛、效法,在祂內生活出聖三

的生命,偕同祂改變歷史,直到在天上的耶路 撒冷達致圓滿」<sup>103</sup>。透過感恩聖事,可以落實這 個重新激發基督徒生命新活力的方案。

每一個成聖的承諾,每一個以實現教會使 命爲目標的活動,每一個牧靈工作計畫的實 施,都必須從聖體奧蹟中汲取必需的力量,並 以此奧蹟爲其導向與高峰。在感恩聖事中,我 們有耶穌,有祂贖罪的犧牲,有祂的復活,有 祂所賜的聖神,我們有敬拜、服從和對天父的 愛。要是我們不重視感恩聖祭,又將如何克服 我們的缺點與不足呢?

61. 感恩聖事的奧秘——犧牲、臨在、筵席,不容許被削減或妄用;聖體聖事必須完整地讓我們體驗、生活出來,不論是舉行感恩祭或是領聖體後與耶穌的親密交談,或是在彌撒以外朝拜聖體的祈禱時刻。這樣能穩固地建樹教會,而且表達出她真正是:至一、至聖、至公、從宗徒傳下來的教會;天主子民、聖殿和天主的大家庭;基督的奧體與淨配,因天主聖神而富有生命的;是普世性的救恩聖事,也是聖統制下的共融。

<sup>103 29</sup> 號: 教廷公報 93 (二○○一年), 285 頁。

如果我們能賦予聖體聖事應有的卓越地位,並高度謹慎,不削弱它的任何幅度或要求,就證明我們真正意識到這項恩賜的偉大。從未間斷過的傳統也激勵我們這麼做,因爲自最初的幾個世紀起,基督徒團體即慎重地保管這「寶藏」。教會爲愛所驅使,急切地渴望把有關聖體奧蹟的信仰及教導,完整無缺地傳給後世基督徒。我們對這奧蹟所付出的關注,絕不會有過

份之虞,因爲「在這聖事中,綜括了我們救恩 的全部奧蹟」<sup>104</sup>。

62. 親愛的弟兄姊妹,讓我們進到*聖人們的學校*,他們是真正恭敬聖體的偉大詮釋者。在他們身上,聖體聖事的神學爲實際生活有了極輝煌的成果;它「有感染性」,也可以說它「溫暖我們的心」。首先我們*要聆聽至聖瑪利亞*,在她身上,聖體聖事奧蹟閃耀猶如光明奧蹟。注視聖母瑪利亞,我們會明白*聖體聖事變化人心的力量*。在她身上我們看到因愛而更新了的世界。瞻仰這位靈魂與肉身同時升天的她,我們看到「新天新地」一小部分,這新天新地將要在基督第二次來臨時出現。在此世上,聖體聖事是新天地來臨的保證,從某方面講也是其來臨:「主耶穌,請來!」(默廿二 20)

基督將卑微的餅、酒,變化為祂的體和血, 基督在餅、酒形下與我們同行,作我們旅途上 的力量及食糧,祂也使我們成為所有人的希望 的證人。如果在這奧蹟面前,理性體驗到它的 限度,那麼我們的心,在天主聖神恩寵的光照

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> 聖多瑪斯·亞奎納,《神學大全》3,83,a.4c.

下,則會清楚知道所要求的回應,而以無盡的愛,俯首敬拜。

讓我們懷有聖多瑪斯·亞奎納的感受,他是一位傑出的神學家,同時是對聖體聖事內的基督的熱誠歌頌者;讓我們懷著希望瞻仰主所預許的目標,那是我們內心在渴求喜樂及平安時,所追求的:(Bone Pastor, panis vere)

善牧耶穌,真正的食糧, 請垂憐祢的群羊 牧養我們,保護我們, 使我們生活在永生的牧場, 享見祢慈善的容光。

全知、全能的善牧, 餵養我們永生的食物: 使我們日後與祢常相伴, 共同繼承天上永福, 並常與諸聖為伍。

> 若望保祿二世 二〇〇三年四月十七日聖週四, 發自羅馬聖伯鐸大殿 時値在任第廿五年,玫瑰經年

## 活於感恩祭的教會

一論感恩祭與教會的關係 版權所有-請勿翻印

編 者:台灣地區主教團編譯小組

發行人:王愈榮

出版者:天主教教務協進會出版社 地 址:104台北市林森北路85卷3號

電 話:(02)2537-1776

傳 真:(02)2523-1078

戶 名:財團法人天主教會台灣地區主教團

承印者:至潔有限公司(02)2302-6442

登記證:行政院新聞局

局版台業字第 0863 號 工本費:新台幣 壹佰元整

主曆二〇〇三年十一月初版

主曆二〇一〇年八月三版(500)



主說:「你們若不吃我的肉、喝我的血, 就沒有生命。」 若六53-54