## 教宗本篤十六世通諭



## 天主是愛

致所有主教、司鐸和執事、 獻身生活者以及全體平信徒

論基督徒之愛

天主教會台灣地區主教團秋書處出版 © Copyright 2005 - Libreria Editrice Vaticana



# ENCYCLICAL LETTER DEUS CARITAS EST

OF THE SUPREME PONTIFF

**BENEDICT XVI** 

TO THE BISHOPS
PRIESTS AND DEACONS
MENAND WOMEN RELIGIOUS
AND ALL THE LAY FAITHFUL
ON CHRISTIAN LOVE

## 目 錄

#### 引言 01

第一部分:在創造及救恩史中愛的一體性 一個語義學上的問題 05 「情愛」(Eros)與「純愛」(Agape)的區別與 一體性 06 聖經信仰的新穎 19 耶穌基督,成了血肉的天主之愛 26 愛天主及愛近人 31

第二部分: 仁 愛 (CARITAS) 教會作為「仁愛的團體」實踐愛 39 教會的仁愛是聖三之愛的顯示 39 仁愛作爲教會的任務 41 正義與仁愛 49 在當今社會環境中, 仁愛服務的多樣結構 59 教會仁愛工作的獨特形象 63 教會仁愛工作的負責人 67

#### 結論 77

《天主是爱》研讀指南 83

## 引言

1. 「天主是愛,那存留在愛內的就存留在天主內,天主也存留在他內」(若壹四 16)。《若望壹書》的這幾句話特別清楚地表達出基督信仰的核心:即基督徒的天主之形象,及隨之而有的人之形象及其道路。此外,在同一章節中,若望也爲我們提出基督徒生活的要旨:「我們認識了,且相信了天主對我們所懷的愛」。

我們相信了天主的愛:以這句話,基督徒可以表達他生命中的基本抉擇。成爲基督徒,不是由於一項倫理選擇,或者一種崇高的理念,而是遇到一個事件、遇到另一位,一個能賦予生命嶄新的視野及決斷性方向的事件。《若望福音》用以下的話表達這個事件:「天主竟這樣愛了世界,甚至賜下了自己的獨生子,使凡信祂的人獲得永生」(參閱三16)。在承認愛的中心地位時,基督信仰延續了以色列信仰的核

心,同時也賦予它新的深度和廣度。事實上, 虔誠的以色列人每天都用《申命紀》中的話來 祈禱,因爲這是他們存在的核心:「以色列! 你要聽著:上主我們的天主,是唯一的上主。 你當全心、全靈、全力,愛上主你的天主」(六 4-5)。耶穌將愛天主的命令和《肋未紀》中所 記載的愛近人的命令:「愛你的近人如愛你自 己」(十九 18;參閱谷十二 29-31) 合起來,成爲 一條唯一的誡命。既然是天主先愛了我們(參 閱若壹四 1),那麼現在愛已經不再是一條單純 的「誡命」,而是回應天主來與我們相遇的這 份愛。

在這個世界,有時會有人將天主的名字與報復、甚至與應復仇和施暴相提並論,這個訊息就很現實,且深具意義。爲此緣故,我願意在我的第一部通諭中談論愛,天主慷慨地賜給我們的愛,也是我們必須與他人分享的愛。這正是本通諭所要談論的兩大部分,兩者密切關聯。第一部分是比較理論性的,因爲我希望在

我擔任教宗職務的開始,就清楚地說明有關愛的幾個基本要素,即天主奧秘地、無條件地賜予人類的愛,以及天主的「愛」與人性之愛中間本質上的關聯。第二部分較爲具體,因爲要論述教會如何實踐愛近人的誡命。議題的範圍很廣,但冗長的論述並非本通論的目的。我希望強調某些要點,期能在世界上激發人們一股新的動力與承諾,以回應天主的愛。

#### 第一部分

## 在創造及救恩史中愛的一體性

#### 一個語義學上的問題

2. 天主對我們的愛是我們生命的根本,同時也 引發出一個決定性的問題:天主是誰,我們又 是誰。有關這個主題,我們首先碰到一個語言 上的難題。「愛」是今天最常用,也最被濫用 的一個字,我們給了它許多南轅北轍的意義。 儘管本通諭的主題集中在聖經和教會聖傳中對 於愛的理解和實行上,但是我們不能不談這個 字在不同的文化、以及現代語言中所具有的意 義。

首先,我們注意到,「愛」這個字涵蓋的語意非常廣泛:我們說愛國家、愛自己的職業、愛工作、朋友之間的愛、親子之間的愛、家庭成員之間的愛,對近人的愛以及對天主的愛。然而在這眾多的含義中,特別突出的是男人和

女人之間的愛,在這個愛中,身體和靈魂緊密結合、無法分離;而且爲人隱約展現出一個似乎無可抗拒的幸福許諾,它猶如愛的完美典型,所有其他類型的愛與之相比似乎立即黯然失色。因此,我們必須問:所有這些不同形式的愛,基本上是不是只有一種,百變不離其宗,終究只是一個單獨的事實;或者相反地,我們只是用同一個字來指稱一些完全不同的事實呢?

「情愛」(Eros)與「純愛」(Agape)的區別與一體性

3. 男女之間的愛不源於思考,也不隨從意志,而是以某種方式,強有力來到人身上,古希臘人稱之爲 eros(情愛)。讓我們首先指出,在舊約用希臘文寫成的幾部書中只兩次使用 eros這個字,而新約則全然不用:希臘文的「愛」字有三,即 eros(情愛)、philia(友愛)以及agape(純愛)。新約作者更喜歡用最後的這個

字,而此字在當時的希臘語中是罕用字。至於 philia (友愛) 這個字,《若望福音》賦予更深 刻的意義,用以表達耶穌和祂的門徒們之間的 關係。刻意避開 eros (情愛)這個字,而藉 agape (純愛) 來表達對愛的新觀點,清楚地指出基 督信仰對愛的了解有了新穎而顯著的特點。由 啓蒙運動所開**啓的對基督信仰的批判**,日**趨**極 端,這項新穎的意涵全然被否定。根據尼采 (Friedrich Nietzsche)的說法,基督信仰摧毀了 eros(情愛),它雖然沒有因此而致死,卻逐漸 惡化爲不道德<sup>1</sup>。這位德國哲學家如此表達了一 個廣爲流傳的認知:教會貴不是以她的誡命和 禁令,將生命中最美好的事變成苦澀嗎?正當 浩物主賜予我們喜樂的禮物,使我們預嚐屬神 的一種快樂時,教會卻響起了警笛,不是嗎?

4. 然而果直是這樣嗎?基督信仰直的摧毀了 eros (情愛)嗎?讓我們看看在基督降生前的世

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 參閱《善與惡的未來》(Jenseits von Gut und Böse) IV,168.

界。希臘人——與其他文化相類似——首先視 eros (情愛) 爲一種陶醉 (intoxication),因著 一種「神聖的瘋狂」(divine madness), 壓倒了 人的理智,使人衝破存在的有限性,使他在被 神性的力量所循覆的渦程中,能夠經驗到最高 的快樂。如此,天上地下所有其他的力量就顯 得是次要的了。維爾吉(Virgil)在牧歌《Bucolics》 中說: "Omnia vincit amor " —— 愛征服一切; 他又加上一句: " et nos cedamus amori"——讓 我們也屈服於愛吧2!在宗教上,這種態度表達 在有關繁殖的敬禮中,其中之一即活躍在許多 廟字中的「神妓」("sacred" prostitution)。 Eros (情愛)猶如神性的力量,猶如與神的共融, 而予以慶祝。

舊約極力反對這種方式的宗教,認爲它是 反對唯一天主的信仰的強烈誘惑。它猶如宗教 的敗壞,故加以攻擊。這並不是在拒絕 eros (情愛)本身,而是向那具毀滅性的歪曲形式宣戰;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> X, 69.

因爲這種對情愛所產生的虛假的神化,剝奪了情愛本有的尊嚴,將情愛非人性化。事實上,那些應該提供此種神性的陶醉的廟妓,並不被當作人看待,而只被用來作爲產生「神聖瘋狂」的工具。她們不是女神,而是被剝削的人。所以,放縱和不加約束的情愛,並不是在狂喜(ecstasy)中升向神聖境界,而是人的墮落和荒唐。顯然地,如果爲了讓人不僅得到刹那的快感,而是爲了使人提早品嚐到其存在的高峰,及我們整個人所渴望的真福,情愛就需要紀律和淨化。

5. 從過去及當代對情愛觀念所作的快速而概括的分析中,很清楚地呈顯出兩個觀點。首先,在愛和神性之間存在著一定的關係:愛預示其無限、永恆性——它遠遠超越我們日常的存在,並且是完全不同的一個現實。但同時也看出,達到這個目標的途徑不能單單屈從本能。淨化和走向成熟是必要的,而這些要經由克己的過

程。它不是棄絕或摧毀(poisoning),而是予以 治療,並恢復其真正的高尚價值。

首先,這是由於人本來就是由靈魂和肉身 所組成的事實。當人的身體和靈魂密切合一, 人才真正地成爲他自己;當達到這樣的合一時, 才可以說是直下地克服了「情愛」的挑戰。如 果人只渴望成為純精神體而拒絕肉體,視肉體 純屬於動物的本性, 那麼精神和肉體都將失去 其奠嚴。反之,如果人拒絕精神,而重視身體 和物質爲唯一的現實,同樣地,他也將喪失其 高份性。享樂主義者加森蒂(Gassendi)以開玩 笑的方式問候笛卡兒(Descartes):「喂,靈魂!」 而笛卡兒則回答:「哦,肉體!」3然而,不只 是精神、也不只是肉體在愛:而是人,是有位 格的人,一個由身體與靈魂融合爲一的受造物 在愛,他是由身體和靈魂組成。只有當二者真 正地結合爲一時,人才成爲一個完整的人。只

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 參閱笛卡爾(R. Descartes), *Oeuvres*, ed.V.Cousin, vol. 12, Paris 1824, pp. 95ff.

有這樣的方式,愛——eros——才能成熟並達到 它直正的偉大。

今天仍時常有人批評基督信仰在過去對身 體的敵視; 事實上, 這類的傾向始終存在。可 是今天標榜身體的方式則是騙人的。被降低爲 純粹的「性」的 eros (情愛)已成爲商品,是 可以買賣的「物件」,更確切地說,人自己也 成爲商品。這絕不是人對其身體的「偉大的肯 定」(great "yes"),相反地,現在人認爲身體 和性是純屬他自己的物質部分,可以隨意利 用。此外他也不將身體視爲人運用自由意志的 領域,而視之爲某種東西,人按照他自己的方 式試圖將之變成取樂的、無害的物品。事實上, 在此我們所面對的是一種對人性肉體的貶抑: 身體已不再整合於我們全部存在的自由之中; 也不再是我們整個存有的生動表達,而多少是 被貶低到純生物性的領域。表面上對於身體的 標榜,很快會變爲對身體的憎惡。反之,基督 信仰總是將人視爲二元的統一體,是一個精神

和物質相互滲透的實體,並且在其間,二者都經驗到嶄新的尊貴性。確實,情愛傾向於提升我們到「神魂超拔」(in ecstasy),進入神的氛圍中,引領我們超越自己,但正是爲了這個理由,它需要一條提升、捨棄、淨化及治癒的途徑。

6. 我們應該如何具體描述這條上升和淨化的 道路呢?應該如何活出愛,好能將愛在人性及 神性方面的許諾完全實踐出來?我們可以在舊 約的《雅歌》中找到第一個重要指示,這是神 秘學家都很熟悉的一部書。根據今天通行的詮 釋,這部書中的詩歌原是一些情歌,可能是爲 了猶太人的一個婚禮慶典而寫的,以讚揚夫婦 之愛。在這樣的情境中,人們發現這部書用兩 個不同的希伯來字來表達「愛」,這是極富教 育意義的。第一個字是 dodim,是複數,表達尚 在摸索、尋找中的不確定的愛。之後,這個字 由 ahabà 所取代。舊約的希臘文譯本,用一個

發音相似的字 agape 來翻譯 ahabà。正如前面我 們已經看過的, agape 這個字成爲聖經中表達愛 這個觀念的特有詞彙。與尚未確定、仍在尋找 中的愛相對照, agape 這個字表達出一種愛的經 驗,即直正發現另一位的存在,超越了先前一 直佔上風的自私特性。如今,愛已成爲關懷照 顧別人。不再是自我的追求,不再沉溺於幸福 的陶醉中,而是追尋心愛者的益處:它成爲一 種捨棄,並且進備好犧牲,甚至切願犧牲。

這些是愛向更高的境界及更深的淨化發展 的一部分,如今,爱在尋找其確定性的特點, 這具有雙重的意義:即「排他性」(只有這一個 人),及「永久性」。愛含括了整個的存在的 所有層面,也包括時間。它不可能是另一個樣 子,因爲愛的承諾在於得到確定性:愛尋求永 恆。愛確實是「神魂超拔」,但不是一時的陶 醉,它更是一個旅程,猶如一種持久性的「出 谷」行程。從自我封閉、藉自我的給予而走向 自我解放,因而邁向真實的自我發現,更進一 步發現天主:「不論誰,若想保全自己的性命,必要喪失性命;凡喪失性命的,必要保存性命」(路十七 33),耶穌在福音中別的地方也說了同樣的話(參閱瑪十 39;十六 25;谷八 35;路九 24;若十二 25)。耶穌用這些話描繪祂自己的道路,就是經過十字架到達復活:這也是麥子的道路,麥粒落地而死,因而結出許多子粒來。在這些話語中,耶穌從自我犧牲的核心,及那在祂身上達至圓滿境界的愛爲出發點,也描繪出愛的本質,以及人類生命自身的本質。

7. 我們對於愛的本質的反省,開始時是較爲哲學性的,藉著其內在的邏輯,現在將我們引向聖經的信仰。我們一開始就問:「愛」的各種不同,有時甚至互相對立的意義,是否暗含著深層的一致性;或相反地,它們應該維持獨立,互不相屬?但在這同時,我們也問,聖經和教會傳承通傳給我們的愛的訊息,與一般人對愛的經驗是否有共同之處,或者是互相對立呢?

關於這個問題,我們找到兩個基本的字,即 eros(情愛),用來指稱「凡俗」(worldly)的愛;還有 agape(純愛),用以表達以信仰爲基礎並受信仰形塑的愛。人們也常把「上升」的愛("ascending" love)與「下降」的愛("descending" love)這兩個觀念對立起來。還有其他類似的分類,比如將之區分爲佔有的愛和奉獻的愛(即拉丁文之 amor concupiscentiae 〔情慾之愛〕,及amor benevolentiae 〔仁心之愛〕),還有人加上尋求自利的愛。

在哲學和神學論辯中,這些區分常被極端化,甚至將之對立起來:下降之愛、獻身性的愛,也就是 agape (純愛),似乎是基督宗教的典型之愛;相反地,上升、佔有、本能的愛,亦即 eros (情愛),則是非基督文化,特別是希臘文化的愛的特色。如果把這種對立極端化,那麼基督信仰的本質將與人類存在的重要基本關係脫節,而成爲一個隔離的世界;它可能會讓人讚賞,但是卻完全脫離人類生命的複

雜結構。事實上, eros(情愛)和 agape(純愛) ——上升之爱和下降之爱——是永溒不能完全 分開的。這兩種愛雖然分屬不同的層面,但越 是在愛的唯一現實中達到彼此正確的結合,通 常就越能實現愛的直正本質。即使情愛起初主 要是屬於肉體的、上升的,但因受到對於幸福 之強烈期盼的陶醉,當人接近另一位時,就會 漸漸走出自己,越來越尋求另一位的幸福,越 來越關心所愛的人,並奉獻自我,願意爲對方 而「存在」。純愛的因素因而淮入他內;若非 如此,則 eros (情愛)將會貧乏,失去其自身的 本質。另一方面,人也不能單單活在下降性的 奉獻之愛中。人不能總是一味給予,他也必須 接受。任何一個人如果願意付出愛,也必須同 時接受愛猶如一份禮物。確實,正如吾主對我們 說的,人能夠成爲湧出活水江河的泉源(參閱若 七37-38)。但要成爲這樣的泉源,人必須不斷地 從最初的源頭中飲水,那就是耶穌基督,從祂被 刺開的肋旁流出了天主的愛(參閱若十九34)。

在雅格的梯子的敍述中,教父們看到了它 以不同的方式、象徵性地表達出:在上升與下 降的愛之間,即尋找天主的 eros (情愛)和轉 送所收到的禮物的 agape (純愛) 之間,有不可 分割的關聯性。在這段聖經童節中,記述聖祖 雅格在夢裡看到他用來枕頭的石頭上,有一個 直達天際的梯子,天主的使者在這梯子上面上 去下來(參閱創二八 12: 若一 51)。大聖國瑞 教宗在他的《牧靈規則》中對於這神視的解釋 特別令人感動。他說,善牧心須扎根於默觀中。 只有這樣,他才有可能承擔別人的需要,並淮 而當作是自己的:「藉由慈悲心腸,能將他人 之痛苦轉移到自己身上〔能對他人之痛苦感同 身受 ] | (per pietatis viscera in se infirmitatem caeterorum transferat) 4。聖國瑞就在這情況中講 論聖保祿,保祿曾被提升到高天,淮入天主最 深的奧蹟中,也因爲如此,當他下來時,就有 能力爲一切人成爲一切(參閱格後十二 2-4: 格

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> II. 5: SCh 381, 196.

前九 22)。此外,聖國瑞也舉梅瑟爲例,他一次又一次進入帳幕裡,與天主談話,爲能從天主開始而後爲百姓服務。「在(會幕)裡面,他沉醉於默觀中,而離開帳幕時,則負起受苦者的重擔」(Intus in contemplationem rapitur, foris infirmantium negotiis urgetur) 5。

8. 這樣我們得到了前面兩個問題的第一個答案,雖然只是一般性的:基本上,「愛」是唯一的現實,但有不同的幅度;有時突顯這個幅度,有時則突顯另一個幅度。可是這兩個幅度若完全分開,結果就成爲一幅諷刺的圖畫,或是一種減化式的愛。綜括而論,我們看到聖經信仰並不另闢一個對比的世界,或一個相反原始人性現象的世界,即愛的世界,而是接納整個的人,參與他對愛的追尋,使之得以淨化,同時爲愛開啓新的境界。聖經信仰的這個新特徵主要在以下的這兩方面——天主的形象及人的形象——表達出來,這值得特別強調。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 同上, p.198.

#### 聖經信仰的新穎

9. 首先,聖經爲我們呈現出一幅天主的新形 象。在周遭的不同文化中,天主及諸神的形象 終究不清楚,且互相矛盾。然而在聖經信仰的 發展中,天主的形象卻越來越清楚、明確,它 出現在以色列的基本祈禱(the Shema)中: 以 色列,你要聽著,上主、我們的天主是唯一的 天主 」(申六4)。只有一個天主,就是天地 的創造者,祂是萬有的天主。在這陳述中,包 括兩項意義深長的內涵:即所有其他的神祇並 不是天主,我們生活於其間的世上的萬象萬物 都來自天主,是祂所創造的。當然,創造的觀 念在別處也可找到,可是只有在這裡才完全清 楚地顯示, 上主不是眾神中的一個, 而是唯一 的直神,祂是一切存有的根源。整個世界都來 自於祂那具有創造能力的聖言(creative Word)。因此, 祂所創造之物, 都是祂所鍾愛 的,因爲是祂自己所願意的,自己所「完成的」 (made)。現在,第二個重要的內涵也顯示出 來了:天主愛世人。亞里斯多德(Aristotle)在希臘哲學的巔峰時期,藉著深思熟慮,想要領悟的神性大能,的確是每一個存有所渴望和愛慕的對象——而作爲愛的對象,此神性推動這世界<sup>6</sup>,可是自己什麼也不缺,也不會去愛,只是愛的對象。相反地,以色列所信仰的唯一天主,則是以自己的身分去愛。猶有甚者,祂的愛是一種選擇性的愛,在所有民族中,祂揀選了以色列,並愛以色列,但是祂這樣作是爲了拯救全人類。天主愛世人,祂的愛無疑地可稱爲 eros(情愛),但同時也完全是 agape(純愛)<sup>7</sup>。

先知們,特別是歐瑟亞和厄則克耳,以大 膽的情愛圖像來描述天主對祂子民的這份熱 愛。天主與以色列的關係是藉著訂婚和婚姻的 隱喻來描述;爲此,崇拜偶像是不貞和賣淫。 如同我們前面已經看到的,這裡具體地是指生

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 參閱《形上學》( Metaphysics ), XII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 參閱假名狄奧尼修(Ps-Dionysius the Areopagite), 在其著作《天主的名號》(*The Divine Names* IV, 12-14: PG 3, 709-713)中,稱呼天主爲 eros 和 agape.

殖崇拜和他們對情愛的濫用,但同時也描述了以色列與他的天主之間忠貞的關係。天主與以色列之間所展開的愛的歷史,最深之處是在於祂給了以色列法律書(the Torah),藉此開啓以色列的眼目,使他們看到人的真實本質,及指示他們通往真正人文主義的路徑。這個歷史在於人對唯一天主保持忠貞,體驗到自己被天主所愛,在真理和正義中找到喜樂——在天主內的喜悅,成爲他的根本幸福:「在天上除祢以外,爲我還能有誰?在地上除祢以外,爲我還能有誰?在地上除祢以外,爲我一無所喜——親近天主對我是多麼美好」(詠七三〔72〕25,28)。

10. 我們說過,天主對人的 eros (情愛)同時也是完全的 agape (純愛)。不只因爲它是完全無條件地、不以任何功績爲前提;也是因爲它會寬恕。尤其是歐瑟亞先知向我們顯示出,天主對世人的愛有著「純愛」的幅度,遠遠超過無償施與的層面。以色列犯了「姦淫」罪,破

壞了盟約;天主應審判並棄絕她,然而正是在這裡顯示出天主是天主,不是人:「哦!厄弗辣因!我怎能捨棄你?哦!以色列!我怎能抛掉你?……我的心已轉變,我的五內已感動;我不再按我的盛怒行事,不再毀滅厄弗辣因,因爲我是天主,而不是人,是在你們中間的聖者」(歐十一8-9)。天主對祂的子民,對世人的熱愛,同時也是寬恕之愛。祂的愛是這樣強烈,甚至使天主反對自己,祂的愛反對祂的正義。在這裡基督徒已經能隱約看到十字架奧蹟的預示了:天主這樣愛人,因而祂自己成爲人,陪伴人直至死亡,以此方式調和了正義與愛。

在這種聖經觀點下,也應注意它的哲學層面、及其在宗教歷史層面上的重要性,就在以下這個事實:一方面,我們面對一個純粹形而上的天主的形象:祂是萬事萬物絕對和最初的根源;但是,這位一切事物的原始創造者——聖言(Logos),第一因——同時是一位具有全部真情實愛的愛人。Eros(情愛)因而變爲最

崇高的,但同時也得到如此的淨化,以致與 agape (純愛)合而爲一。由此,我們可以明白,《雅歌》在被列入聖經綱目後,很快便被詮釋爲描述天主與人、人與天主之間關係的愛情之歌。這樣,不論是在基督信仰或是在猶太文學中,《雅歌》都成爲神秘知識與經驗的泉源,用以表達聖經信仰的本質:人的確能與天主結合,這是人最原始的想望。但是這種結合不是一位在另一位內消融,融化於屬神的無名汪洋中;而是一種能創造愛的結合,在這結合中一天主與人——均保持自己的所是,卻又完全成爲一體,正如聖保祿所說:「那與主結合的,便是與祂成爲一神」(格前六17)。

11. 聖經信仰的第一個新穎特徵,如我們所見,就是關於天主的形象;第二個新特徵,基本上與此相連,即人的形象。在聖經關於創造的敘述中,說到第一個人亞當的孤獨,及天主決定要給他一個助手。而所有其他的受造物中,沒有一個可作爲人所需要的助手,儘管是

人給田野的動物和所有飛鳥命名,使牠們成爲 人生活中的一部分。因此,天主由人的肋骨形 成了一個女人。現在亞當找到了他所需要的助 手:「這才是我骨中的骨,肉中的肉!」(創 二 23) 在此可看到這段記述背後的某些思想, 也在柏拉圖(Plato)所提到的神話中出現。根據 這個神話,人最初是球形的,因為人的本身是 完整的,自足的。但由於人的驕傲,被宙斯 (Zeus) 徽罰而分爲兩半,從此人總在尋找他 的另一半,走向另一半,好找回他的完整8。在 聖經的記述中沒有說到懲罰,但顯然存在著這 個觀念:即人自身的構造多少是不完整的,需 要尋找另一位,在他身上找到能使自己成爲整 體的那部分;也就是說,只有在與異性的共融 中他才能成爲「完整的」。這樣,聖經敘述以 一個關於亞當的預言作爲總結:「爲此,人應 離開自己的父母,依附自己的妻子,兩人成爲 一體」(創二24)。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 柱拉圖《論壇》(Plato, *Symposium)*, X1V-XV, 189c-192d.

在這裡有兩個重要的觀點: eros (情愛) 有似植根在人的本性中; 亞當是追尋者, 他「離 開自己的父母」去尋找他的女人,只有兩者一 起時,他們才足以代表人性的圓滿,「兩人成 爲一體」。第二個觀點也同樣重要:從創造的 立場看,eros(情愛)將人導向婚姻,導向一 個唯一和確定性的結合;這樣,也只有這樣, 人才能滿全他最深的意義。與唯一天主的形象 相對應的,就是一夫一妻制的婚姻。建立在唯 一性和確定性的愛情上的婚姻,成爲天主與祂 的子民之間關係的畫像(icon);另一方面,天 主爱人的方式也成爲人類相愛的標準。聖經裡 這種情愛與婚姻之間的密切關係,在聖經以外 的文學中實際上是找不到的。

#### 耶穌基督,成了血肉的天主之愛

12. 雖然到現在爲止,我們主要是在談論舊約,然而,新、舊約的相互滲透,被視爲基督

信仰的唯一聖經,已經非常明確。新約的實際 新穎處不在於新的觀點,而在基督自身的形 象,祂使許多觀念有而有內:是一位前所未有 的現實主義者。舊約聖經的特點並不只在抽象 的觀念,而在於天主不可預測的、在某種意義 下也是史無前例的行動。天主的這種行動現今 在耶穌基督身上有了戲劇性的發展,即天主自 己在耶稣基督身上,去尋找「广羊」,尋找痛 苦和迷失的人類。當耶穌在祂的比喻中說到善 牧尋找洣失的羊、婦女尋找丟失的錢幣、父親 **胸上前去迎接及擁抱蕩子,這些不只是單純的** 話語,而是解釋祂自己的所是、以及祂的行事 方式。祂死在十字架上完成了天主反對祂自己 的最高表現,祂交付自己爲了提昇和拯救人: 這就是愛的最徹底表達方式。轉眼注目若望所 說的基督洞開的肋旁(參閱十九.37),我們能 理解本通論的出發點:「天主是愛 (若壹四8)。 我們可以在那裡默觀這項直理。我們也應該從 那裡開始界定愛的意義。藉這樣的瞻仰,基督 徒找到他生活以及愛人應遵循的道路。

13. 耶穌在最後晚餐中藉著建立聖體聖事,使 這項祭獻行動得以延續不斷。祂藉由餅和酒把 自己的身體和血作爲新瑪納(參閱若六 31-33),交付給祂的門徒們,而提前了祂的死 广和復活。古時,人隱約意識到,人的直正食 糧、能實在養活人的,終究是聖言(Logos)—— 永恆的智慧,現在這同一聖言,爲了我們直正 地成了食糧,如同愛滋養我們。聖體聖事吸引 我們進入耶穌自我祭獻的行動中。我們不只是 **靜態地領受隆生成人的聖言,更是淮入祂充滿** 活力的自我奉獻中。天主與以色列之間的婚約 圖像,現在以一種令人意想不到的方式實現 了:以前是站立在天主的面前,現在則藉著參 與耶穌的祭獻,分享祂的聖體和聖而而能與天 主結合爲一。聖事性的「奧妙」(mysticism) 建立在天主屈尊就卑、走向我們;此「奧妙」 在一個全然不同的層次運作,把我們提升到一 個極高的境界,那是任何人性之神秘超拔所無 從企及的。

可是現在應該注意另一層面:聖事性的「奧 14 妙」具有社會性的特點,因爲在聖事的共融中 我與主合一,如同所有其他領受聖事的人一 樣。如同聖保祿所說:「餅只是一個,我們雖 多,只是一個身體,因爲我們眾人都共享這一 個餅」(格前十17)。與基督的結合,同時也 是與基督把自己交付給他們的那些人結合。我 不能獨自擁有基督;只有當我與所有已經屬於 基督,或將屬於基督的人結合時,我才能屬於 基督。領受聖體(共融)促使我出離自己而走 向祂,因而也同時走向與所有基督徒的合一。 我們形成「一個身體」,完全融入唯一的存在 中。對天主的愛和對近人的愛現在真正地合在 一起:隆生成人的天主吸引我們眾人去接近 洲。因此我們可以了解,爲什麼 agape (純愛) 也成爲聖體聖事的一個名稱:在聖體聖事中, 天主的純愛以肉身的方式接近我們,爲能在我 們內、並藉著我們而繼續行動。只有當我們將 這個基督性與聖事性的原則銘記於心,才能正

確地了解耶穌對於愛的教導。祂對法律和先知 書中愛天主及愛人的雙重誡命所作的轉變,以 及祂使全部的信仰生活以這項中心誡命爲基礎 的事實,並不單純是倫理的層面,好似能獨立 存在於對基督的信仰之外,與其在聖事中的重 新實現無關。信德、敬禮和倫理互相交織,成 爲單一事實,它在我們與天主的純愛相遇中具 體化。在此,敬禮與倫理之間慣有的對立自然 就消失了。在「敬禮」的本身、在聖體聖事的 共融中,都包含著被爱以及因此而爱其他人的 事實。領受聖體聖事而不具體實踐仁爱,在本 質上是不完整的聖體聖事。相反地,關於愛的 「誡命」——我們將在下面詳細闡述——它是 可能的,是因爲它不只是一項要求而已,愛可 以成爲「命令」,因爲已經先把愛給了我們。

15. 耶穌的一些重要的比喻也應該依據這個原則來理解。富翁(參閱路十六 19-31)在受苦的陰間請求警告他的弟兄們,不要像他一樣漠視

需要幫助的窮人。耶穌以這個求助的呼聲提醒 我們,要同歸正涂。善心的撒瑪黎雅人比喻(參 閱路十25-37) 能爲我們澄清特別重要的兩點。 直到那時,「近人」(neighbour)的觀念主要 是指本國的同胞,以及定居在以色列境內的外 國人;換言之,近人是指與一個國家或一個民 族相關聯的團體。現在,這個界限被撤銷了。 任何一個需要我,而我也能夠給予幫助的人, 就是我的近人。「近人」的觀念被普遍化了, 同時環是具體的。雖然它包含所有的人,但並 不是被縮減成一個槪括而抽象、無所要求的愛 的說詞,而是要求我此時此地採取實際的行 動。教會有責任要不斷地爲其成員,就具體生 活闡釋這層遠方與近處彼此之間的關係。最 後,特別官於在此提出「最後審判」這個重要 比喻(參閱瑪二五31-46),在其中,愛成爲最 終決定人的一生有無價值的標準。耶穌自己與 那些需要幫助者:饑餓的人、口渴的人、異鄉 人、衣不蔽體的人、病人以及獄中的受刑人認

同。「凡你們對我這些最小兄弟中的一個所做的,就是對我做的」(瑪二五 40)。愛天主和愛近人合而爲一:在最卑微的人身上我們遇見耶穌,而在耶穌身上我們與天主相遇。

#### 愛天主及愛近人

16. 在反省了愛的本質和其在聖經信仰中的意義之後,還留下兩個與我們的態度有關的問題:我們看不到天主,怎能愛祂呢?可以命令人去愛嗎?這些問題反映出對於愛的雙重誡命的兩項反駁。從來沒有人見到過天主,那麼我們如何能愛祂呢?此外,愛是不能命令的;愛終究是一種感覺,可有也可無,但是不能由意志來產生。聖經似乎肯定第一個質疑,當它聲稱:「假使有人說:『我愛天主』,但他卻惱恨自己的弟兄,便是撒謊的;因爲那不愛自己所看見的弟兄的,就不能愛自己所看不見的天主」(若壹四 20)。但是這段聖經絕不排除愛天主,好似愛天主是不可能的。相反地,在剛才引用

的這封《若望壹書》中,其整個內容所明確要 求的就是愛天主。它所強調的是愛天主與愛近 人之間不可分割的關係。二者是如此緊密相 連,以致如果人對近人封閉自我、甚或仇恨近 人,仍宣稱自己愛天主,就成爲一項謊言。對 聖若望的這句話更好的解釋應該是:愛近人是 一條導向與天主相遇的道路,對近人視而不見 也會使我們在天主面前成爲瞎子。

17. 誠然,沒有人看過天主自己的真相,可是 天主爲我們並不是全然不可見的,天主並不是 完全不可接近的。前面引述過的《若望壹書》 (參閱四 10)說,天主先愛了我們,天主的愛 出現在我們中間,成爲可見的,因爲祂「把自 己的獨生子打發到世界上來,好使我們藉著祂 得到生命」(若壹四 9)。天主自己成爲可見的: 我們能在耶穌身上看到父(參閱若十四 9)。事 實上,天主以很多方式成爲可見的。在聖經爲 我們所敍述的愛的歷史中,祂來與我們相遇,

**祂希望獲得我們的心**,一直到最後晚餐,直到 祂的心在十字架上被刺透,直到祂復活後的多 次顯現,直到祂藉許多偉大的作爲,即涌渦宗 徒們的行動,帶領新生的教會一路前行。此後, 同樣地在教會歷史中,主從沒有離開渦:祂總 是藉著那些反映祂的臨在的人們,也藉著祂的 聖言、在聖事內、特別在聖體聖事內重新與我 們相遇。在教會的禮儀、祈禱中,在充滿活力 的信友團體中,我們體驗天主的愛,我們感受 祂的臨在,於是我們學習在每天的生活中與祂 相遇。祂先愛了我們,祂仍繼續這樣地先愛我 們;因此我們也能以愛還愛。天主不會向我們 要求一種不能由我們自身發出的情感。祂愛我 們,祂使我們看到並經驗到祂的愛;因爲天主 「首先愛了我們」,所以我們心中也能湧出愛 作爲同應。

在這個相遇的逐漸發展過程中,清楚地顯示,愛不只是一種感覺。感覺時來時去,它可以是美妙無比的第一個火花,但不是愛的全

部。前面我們談到透過淨化和成熟的過程,eros (情愛)可以達至圓滿,而成爲字義上完整的 愛。成熟的愛本身關涉到人全部的潛能,可以 說是把整個人包含其中。與天主所彰顯出來的 愛相遇時,我們可以在心中經驗到自己被愛, 而興起喜樂的感覺。但是這相遇也要求我們運 用自己的意志和理智。對生活的天主的認識是 一條涌向愛的道路,是我們的意志對天主旨意 的「順服」(ves),是在愛的整體行動中,結 合理智、意志和情感的順服。然而,這是一個 不斷在淮展中的過程:愛永遠不會「終結」, 也不會完成;愛在生命的進程中改變並成熟, 而正因爲如此,它始終忠實於自己。渴望同樣 的事物, 拒絕同樣的事物 (Idem velle atque idem nolle)9,這是古時人們所肯定的愛的真正內涵: 與別人認同的人,這導向思想和意願的共同 體。天主與人之間愛的歷史,就在於這個意志 上的共融逐漸地在理智和感覺的共融中成長,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sallust, *De conjuratione Catilinae*, XX, 4.

這樣,我們的意願越來越符合天主的旨意:天主的旨意爲我來說不再是一個外來的意志,即不是由外在的誡命強加給我的,而是我自己的意願,因爲我已經體驗到天主在我內比我自己更在我內<sup>10</sup>。於是,就更能對天主全心委順,而天主就成爲我們的喜樂(參閱詠七三〔72〕23-28)。

18. 這樣看來,耶穌在聖經上所宣講的有關對近人的愛是可能的,實在是因爲我在天主內,與天主一同去愛那我不喜歡的、甚至我從不認識的人。這唯有透過與天主親密的相遇才能做到,這種相遇已經成爲意志的共融,甚至觸動我的情感。於是我學習在看另一個人時,不只以我的眼睛和感覺去看,而是從耶穌基督的觀點去看。祂的朋友就是我的朋友。在人們的外表背後,我在他們身上感覺到他們內心渴望得到被愛與被關懷的標記。我給予他們這些,不

参閱聖奧思定《懺悔錄》, III, 6, 11: CCL 27, 32.

只是透過爲此目的而設置的組織機構,也許是 由於一個政治性的需求而爲之。如果我以基督 的眼光去看,我可以給予他人遠比他外在所需 要的更多;我可以給他所需要的愛的關懷。這 裡顯示出愛天主與愛近人之間必然的互動關 係,這一點是《若望賣書》所特別強調的。如 果在我的生活中完全缺乏與天主的接觸,我永 遠只能在別人身上看到那一個人而已,不**會**在 他身上認出天主的肖像。反之,如果在我的生 活中,完全疏於關懷別人,只願作一個「虔誠」 的人,滿全我的「宗教責任」,那麼連我與天 主之間的關係也會枯乾。這種關係僅僅是「正 確」的,但是沒有愛。只有隨時進備好接待我 的沂人,向他表達關愛,能使我感覺與天主更 爲親沂。只有爲沂人服務能使我張開眼睛看到 天主爲我所做的,看到祂如何以自己的方式愛 我。聖人們——比如加爾各答的真福德蕾莎, 他們藉著在聖體聖事中與主相會,而不斷地更 新他們愛近人的能力。反渦來說,這個與主的

相會正是在他們爲別人的服務中得以真正實現,並具有深度。愛天主與愛近人是不可分割的,它們構成一個唯一的誡命。可是二者皆以來自天主的愛來維持,是祂先愛了我們。這樣,它不再是一項外力強加給我們的無法實現的「誡命」,而是天主從內裡所賜給的一種愛的經驗,是一個從其本質來講,在以後必須與他人分享的愛。愛藉著愛而成長。愛是「神聖」(divine)的,因爲它來自天主,並使我們與天主結合;藉著這個結合的過程,使我們轉化爲一個「大我」,它超越我們之間的分歧,使我們成爲一體,直至最後,天主將成爲「萬物之中的萬有」(格前十五 28)。



為年長者提供安祥家園



關懷街友

## 第二部分

## 仁 愛 (CARITAS)

# 教會作為「愛的團體」實踐愛

## 教會的仁愛是聖三之愛的顯示

19. 「如果你看到了仁愛,你就看到了臺三」, 聖思定(Augustine)這樣寫道<sup>11</sup>。在前面的反省 中,我們將目光集中在被刺透了的那一位身上 (若十九 37; 匝十二 10),我們認識了天父的 救恩計畫,祂因著愛(參閱若三 16),派遣祂 的獨生子到世界上,爲拯救人類。如同福音作 者所記述的,耶穌在十字架上死亡的時候「交 付了自己的靈魂」(參閱若十九 30),這是祂 在復活後賜予聖神的前奏(參閱若二十 22)。 如此實現了「活水泉源」的許諾,由於所傾注

<sup>11</sup> 論天主聖三 VIII, 8, 12: CCL 50, 287.

的聖神,活水自信者心中湧流而出(參閱若七38-39)。事實上,聖神是一股內在的力量,使信者的心與基督的心密切結合,推動信者去愛他們的弟兄姊妹,如同基督愛了他們一樣,就像基督為祂的門徒們洗腳時(參閱若十三1-13),特別在爲所有人交付自己生命時那樣地愛(參閱若十三1;十五13)。

聖神也是轉化教會團體之內心的力量,使 她能在世界上爲天父的愛作證,而天父願意使 人類在祂的愛子內形成一個大家庭。教會的所 有作爲都是爲表達愛:她謀求人類的整體福 利,設法藉聖言和聖事以傳播福音,這在歷史中的實踐通常是非常英勇的;教會在人類生活 及活動的各個領域中,謀求並增進人的福利。 所以愛就是教會爲了不斷地關懷世人的痛苦和 需要,也包括物質方面的需要,所提供的服務。 我願意在本通諭的第二部分探討這個層面,即 仁愛的服務。

#### 仁愛作為教會的任務

20. 以愛天主之愛爲根基的對近人的愛,首先 是每一位信徒的責任,但也是整個教會團體各 個階層的責任:從地方團體到個別教會,直到 整個普世教會。教會既是團體,也應該實踐愛。 因此,愛需要有組織,好能爲團體作有秩序的 服務。從教會有史以來,對這項使命的意識就 是其構成上的一個特點:「凡信了的人,當齊 集一處,一切所有皆歸公用。他們把產業和財 物變賣,按照每人的需要分配」(宗二44-45)。 在這幾句話裡,聖路加提出了教會的一個定 義,她的構成要素,包括忠於「宗徒的訓誨」、 「共融」(koinonia)、「壁餅」以及「祈禱」 (參閱宗二 42)。「共融」的要素一開始時所 指的意義並不明確,但是在前面所引用的幾節 經文中具體呈現出來,就是「信徒們一切所有 皆歸公用,在他們中沒有窮人和富人的區別。 (亦請參閱宗四 32-37)。實際上,隨著教會的 發展,這種財物共享共用的徹底作法不可能持

續下去。可是它的核心部分卻保持著:在信友團體中有一種貧窮是不應該存在的,就是因拒絕任何人爲過尊嚴的生活所需要的、而造成的 貧窮。

21. 七個人被選立的這件事,使我們看到教會 爲實現這個基本原則,在艱苦探索過程中所走 的决定性的一步,這就是執事職的開始(參閱 宗六5-6)。 存初期的教會中, 講希伯來語的信 徒與講希臘語的信徒在有關供應寡婦的日常所 需上產生了分岐。宗徒們首先被賦予的主要職 **青是「祈禱」(聖體聖事與禮儀)及「爲聖言** 服務」。他們感受到「爲飲食服務」的職責過 分繁重,於是決定自己負起主要的職責,對於 其他在教會內也是必要的職責,則由所選定的 一個七人的團體爲之。可是這個團體也不是只 作純粹機械式的分配工作:他們應該是「充滿 聖神和智慧」的人(參閱宗六 1-6)。換言之, 他們所應作的社會服務是絕對具體的,但毫無

疑問,同時也是一種精神方面的服務;因此爲他們來說,這是真正精神性的職責,在執行教會的一項主要職責,就是對近人妥善規劃的愛。藉著七人團體的形成,「執事職」(diaconia)——以團體的、有組織的方式所執行的仁愛職務,就成爲教會基本結構的一部分。

22. 隨著時間的推移及教會的日益擴展,從事仁愛的工作已經確定是教會的主要活動之一,與舉行聖事及宣道工作並行。關懷孤兒和寡婦、坐監的人、病人以及有各種需要的窮人,這些一如施行聖事和宣講福音,同屬教會的本質。教會不能忽略仁愛的服務,正如教會不能忽略聖事和聖道一樣。幾件事例足以證明這一點。殉道者儒斯定(Justin Martyr,約卒於 155年)在描述基督徒主日的慶典時,也提到他們的仁愛行爲,把此行動與聖體聖事相提並論。富裕的人按照自己的能力來奉獻,每人隨自己的意願給予;主教就用來幫助孤兒、寡婦、生

病的,以及由於其他原因而有需要的人,例如坐監的人和異鄉人<sup>12</sup>。偉大的基督徒作家戴爾都良(Tertullian,卒於 220 年之後)記述,基督徒對於各種有需要的人的關注令外邦人震驚<sup>13</sup>。安提約基的依納爵(Ignatius of Antioch,卒於 117年)描述羅馬的教會有如「在仁愛之宴中(agape)作主席」<sup>14</sup>,從這個定義我們可以推測在某種意義下,他願表達教會具體的仁愛行動。

23. 在此,提出教會中有關仁愛服務最早的法定組織,可能有所幫助。第四世紀中葉,在埃及發展出一個機構名爲「服務中心」(diaconia):就是在每個隱修院裡負責所有救濟工作,即仁愛的服務。從這時起,直到第六世紀末,在埃及就發展成一種具有完全法律效力的社團,甚至政府當局也將一部分的穀物交

<sup>12</sup> 參閱 I Apologia, 67: PG 6, 429.

<sup>13</sup> 參閱《護教學》( Apologeticum ), 39, 7: PL 1, 468.

<sup>14《</sup>致羅馬人書》( Ep. ad Rom.), Inscr. PG 5, 801.

給他們爲民眾發放。在埃及,不僅每個隱修院, 每個教區最後也有自己的服務中心,之後,這 個組織在東方和西方都同樣地發展起來。大聖 國瑞教宗 (Gregory the Great, 卒於 604 年) 曾提 到拿坡里(Naples)的服務中心;至於在羅馬, 這些服務中心從第七和第八世紀就有記載;當 然在此之前,基於《宗徒大事錄》所指出的基 督徒生活原則,爲窮人和有困難的人而從事的 慈善事業,自然地從一開始就成爲羅馬教會的 一項重要工作。這一點在聖樂倫執事(Lawrence, 卒於 258 年) 身上找到牛動的表達。聖安博 (Ambrose, 卒於 397 年) 知道有關他殉道的感 人描述,這描述為我們呈顯出一位聖者的根本 而真實形象。由於他是在羅馬照顧窮人的負責 人,當教宗及他的執事同伴被捕後,政府當局 命令他在一段時間之內收集並交出教會的財 物。樂倫將所有的財物分給了窮人,之後,把 這些窮人帶到官方面前,因爲他們是教會真正

的寶藏<sup>15</sup>。不論這些細節其歷史可信度如何,樂 倫始終留在教會的記憶中作爲教會實踐仁愛的 偉大典範。

24. 叛教者儒廉皇帝(Julian the Apostate, 卒於 363 年)的事例能再次說明,教會在最初幾個世紀即認爲有組織地實行仁愛是絕對必要的。儒廉在六歲時見證了皇宮的守衛謀殺其父親、兄弟以及其他親屬;後來不管對錯,他將此殘酷的行爲歸罪於當時自稱是真正的基督徒的君士坦丁皇帝(Constantius)。所以在儒廉看來,基督信仰已經徹底失去威信。等他當了皇帝以後,決定恢復外邦宗教,即古羅馬的宗教,可是同時也加以改革,使之能成爲真正支持帝國的動力。在這一點上,他由基督宗教得到很大的啓發。他建立了一種由一些類似大主教的教長和司祭組成的宗教階級制度。他們應該推動

<sup>15</sup> 參閱聖安博《論聖職的職務》, II, 28, 140: PL 16, 141.

對於神以及對近人的愛。在他所寫的一封信<sup>16</sup>中說,基督信仰唯一使他感動的是教會的仁愛行動。這在他的新宗教裡是決定性的一件事,即採行一項對等行動,以媲美教會的仁愛制度。他認爲仁愛行動是這些「加里肋亞人」——當時這樣稱呼基督徒——受歡迎的原因,必須效法他們且超過他們。以這種方式,這位皇帝確認了仁愛是基督徒團體、亦即教會的一項決定性特徵。

- **25.** 至此,我們要由所作的反省中提出兩個基本要素:
- 1)教會的最深本質表達在她的三重職務中: 宣講天主的聖言(kerygma-martyria),舉行聖 事(leitourgia)以及實踐仁愛的服務(diakonia)。 這三重職務相互關聯,不能分開。爲教會來說, 仁愛工作不是一種社會福利事業,可以交由其

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 參閱 *Ep.* 83: J. Bidez, *L'Empereur Julien. Oeuvres complètes* 儒廉皇帝作品《全集》, Paris 1960², v. 1, 2a, p. 145.

他人來做,而是屬於教會本質,是其本質不可 或缺的表達<sup>17</sup>。

2)教會是在世界上的天主的家庭。在這個家庭中不應該有任何人因缺乏維生所需而受苦。同時,仁愛——純愛(caritas - agape)也超越教會的界限。善心的撒瑪黎雅人的比喻仍舊是一個評斷的標準,它要求博愛,愛我們「偶然」遇到而需要幫助的人(參閱路十31),不論他是誰。可是,在堅守泛愛眾人的誡命時,教會也有一項特別急迫的責任,正因爲教會是一個家庭,所以她的任何一個成員都不應該因爲匱乏而受苦。在這層意義上,《致迦拉達人書》中的教導非常清楚:「我們一有機會,就應向眾人行善,尤其應向有同樣信德的家人」(六10)。

<sup>17</sup> 參閱主教聖部,主教牧職指南:《宗徒的繼承人》 (2004. 2. 22), n.194, 梵蒂岡 (2004), p. 213.

## 正義與仁愛

26. 從十九世紀開始,人們對於教會的仁愛行 爲提出異議,隨後這反對思潮曾經特別因爲馬 克思主義的強調而發展。人們官稱,窮人並不 需要仁爱事業,而是正義。仁愛行爲——施捨 ——事實上是富人藉此洮澼施行正義的責任, 以平撫自己的良心、保持他們的地位並剝奪窮 人的權利。直下需要的不是藉各種慈善事業作 施捨以維持現狀(status quo),而應建立一個 正義的秩序,在其中,所有的人都能從世上的 財物中取得他們自己的一份,因而就不再需要 慈善事業了。應該承認在此論證中有一些直 理,但也有許多錯誤。的確,一個國家的基本 規範該是努力尋求正義,而一個正義的社會秩 序的目標就是在遵照輔助原則 (principle of subsidiarity),保證每個人能分享大眾的公有財 富。這一直是基督信仰關於國家的教義及教會 的計會論所強調的。從歷史的角度看,集體的 正義秩序的問題,隨著十九世紀計會的工業化

而開始進入一個新的階段。現代工業的興起導致舊社會結構的瓦解,雇工階級的成長徹底改變了社會的架構,現今資方和勞工的關係成爲決定性的問題,這在以前是人所不知的。從那時起,生產工具和資本成爲新權力的來源,集中在少數人的手裡,於是工人階級的權利被剝削,工人們不得不反抗。

27. 應該承認,教會領導當局對於這問題的認知相當緩慢,就是社會的正義結構問題正以一種新的方式出現。在這方面有幾位先鋒,比如,其中的一位是曼因斯(Mainz)的主教科特肋(Ketteler,卒於1877年)。爲回應具體的需要,產生了許多社團機構、聯盟、協會,特別是十九世紀創立的新修會,它們致力消除貧窮、疾病以及促進教育的普及。1891年,教宗訓導權介入這個問題,即教宗良十三世頒布了《新事》通論。之後有1931年比約十一世的《四十年》通論。1961年真福若望二十三世公佈了《慈母

與導師》通論,而保祿六世則在《民族發展》 通論(1967)以及《八十年》宗座文告(1971) 中,強烈指出當時急泊的社會問題,特別是拉 丁美洲的問題。我的偉大前任若望保祿二世爲 我們留下三部計會涌論:《工作》涌論(1981), 《社會事務關懷》通諭(1987)以及《百年》 涌諭(1991)。教會面對各種新環境和出現的新 問題,逐漸發展出一套天主教會的計會教導; 宗座正義與和平委員會以有組織、有系統的方 式編寫,於 2004 年出版了《教會社會教導綱 要》。馬克思主義曾提出世界革命及其準備行 動,作爲解決計會問題的靈丹妙藥:根據這種 理論,藉著革命以及隨之而來的生產方式集體 化,一切都應以不同的方式予以改善。這個夢 想已經破滅了。在今天的複雜情況中,也因爲 經濟全球化的關係,教會的社會教導已經成爲 一項基本的指標,所提供的方針之有效性,甚 至遠超過教會本身的界限:面對繼續不斷的發

展,應藉著交談,使所有深切關懷人類及世界的人士,對這些方針有所認知。

- 28. 爲更確切地界定、促進正義與推行仁愛服 務工作兩者之間的關係,應考慮兩個基本情況:
- 1)謀求社會和國家的正義秩序是政治的主要職責。一個國家如果不是按照正義來治理,那只是一個強大的竊盜集團,正如思定(Augustine)所說:「離棄了正義的王國,除了成爲強盜集團外,那是什麼呢?」(Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia?) <sup>18</sup> 基督信仰的基本原則就是將凱撒的歸於凱撒,天主的歸於天主(參閱瑪廿二 21);也就是說,國家和教會應區分開來,或如同梵二大公會議所說:俗世領域的獨立性<sup>19</sup>。國家不應強制人民接受宗教,但應確保宗教自由,及各個宗教信徒之間的和平;教會作爲基督信仰之計會性的

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 《天主之城》IV, 4: CCL 47, 102.

<sup>19</sup> 參閱梵二《教會在現代世界牧職》憲章 36.

表達,教會是以其信仰為基礎組成的團體,有 其獨立性,國家應該予以尊重。這是兩個不同 的範疇,但總是相互關聯的。

正義是一切政治的目標,所以也是其固有的準繩。政治不僅僅是一個確立公共秩序的機制:其根源與目的正是以正義爲基礎,而正義本質上與倫理有關。因此,國家無可避免地要面對這個問題:就是如何在此時此地實現正義。但是這個問題預先假定了另一個更爲徹底的問題:正義是什麼?這是一個有關實踐理性(practical reason)的問題,但爲使理性能正確地運作,必須不斷地淨化,因爲它永遠不能完全排除這個危險,即由於特殊利益和權力的誘惑而造成倫理上的盲目。

在此,政治與信仰相遇。毫無疑問,信仰 的特殊本質就是與生活之天主的一種相遇,這 種相遇爲我們開啟超越理智本有範圍的新視 爭。但對理智本身來說,它同時是一個淨化的 力量。以天主的觀點出發,信仰使理智擺脫盲 點,因此能幫助理智越來越健全。信仰促使理 智更能善盡其職,更能看清它本有的對象。這 就是教會之社會教導的定位:它無意賦予教會 凌駕於國家之上的權力。也更無企圖把那些屬 於信仰本身的思想模式與行爲規範,強加給那 些沒有此一信仰的人士。僅希望有助於理智的 淨化,並促使凡是正當的、合理的,在此時此 地都能被承認,而付諸實行。

教會的社會教導之立論基礎是根據理性和 自然律,也就是說,它所根據的都符合所有人 的本性。教會知道她並沒有責任要求在政治生 活中奉行此一教導,更確切地說,教會希望在 政治領域中幫助良知的培育,促使人更領悟到 正義的真正要求,而同時,也常準備好按此要 求而付諸實行,即使這樣作可能與個人的利害 關係相衝突。這意謂著建構社會和國家的正義 秩序是每一個人應負的基本責任,而且每個世 代應重新予以正視。這既是一項政治性的任 務,便不能是教會直接擔負的責任。然而,由 於它同時是人類的首要任務,教會有責任提供自己獨特的貢獻,即藉著理智的淨化及倫理的培育,使世人能理解正義的要求,同時能在政治上具體實行。

教會不能、也不應該爲建立一個儘可能最正義的社會,而挺身實行政治性的抗爭。教會不能、也不應該代替國家。但同時,對於奮力爭取正義也不能、不應該置身事外。她應該藉著提昇理性之道而置身其中,並且應該喚醒人們精神的力量,無此,正義不能發展,亦不能伸張,因爲正義常要求犧牲。正義的社會不能由教會來實現,而應該由政治予以達成。然而,爲促進正義,而致力開啓人的心志、倡導熱心公益事業,教會是責無旁貸的。

2) 愛——caritas——是必要的,即使在最正 義的社會中亦然。沒有任何一個國家的正義秩 序能排除仁愛服務的需要。誰試圖忽視愛,就 是走向忽視人之爲人的事實。總會有痛苦而需 要得到安慰和幫助。總會有孤獨。總會有物質

**匱**乏而需要給予援助的情形,對這一切,以愛 近人的具體方式予以援助是必要的<sup>20</sup>。一個國家 企圖提供一切,包辦一切,最終僅會成爲一個 官僚主義的機構,無法保證給予受苦的人—— 每一個人——最根本的需要:即充滿愛的個人 關懷。我們不需要一個管制一切、控制一切的 國家,而是根據補充(輔助)的原則,慷慨地 承認、支持那發自於各種社會力量的主動創 新,並以自發性的態度去接近那些有需要幫助 的人。教會是這些活躍的力量之一:她因基督 之神所激發的愛而活力充沛。這份愛不只給予 人物質方面的幫助,也包括靈魂的關懷和鼓 勵,而這方面的幫助往往比物質的支援更爲重 要。那些聲言合理的結構可以取代仁愛工作的 言論,其中隱藏著一種唯物論者對人的觀念: 錯認爲人「只靠餅生活」(瑪四4;參閱申八3),

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 主教聖部: 主教牧職指南、《宗徒的繼承人》(2004.2.22), 梵蒂岡(2004), P. 217.

此一觀念是貶低人之身分,並且根本忽視人之所以爲人的特性。

29. 這樣,在教會的生活中,我們更能精確地確定二者之間的關係,即一方面投身於建立國家和社會之正義秩序的工作,與另一方面從事有組織的仁愛事業之間的關係。我們已看到,建立正義的結構不是教會直接的責任,而屬於政治的範圍,亦即屬於自身負責之理智的範圍。在此,教會的任務是間接的,由於其貢獻在於淨化理智,重振道德的力量,缺少這些,既不能建立一個正義的結構,也不能持久運作。

建立社會的正義秩序本來是平信徒的直接 責任。他們既是國家的公民,每個人都蒙召參 與公眾生活。所以,他們不能放棄參與「經濟、 社會、立法、行政及文化等各種形式的活動, 期能有組織地、並透過制度促進公共福祉<sup>21</sup>。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 若望保祿二世:《平信徒》勸諭 (1998.12.30), n.42: AAS 81 (1989), 472.

所以,平信徒的使命就是塑造正確的社會生活,尊重其合法的獨立性,並依據個別的能力、與其他公民合作而善盡自己的責任<sup>22</sup>。儘管教會仁愛的特殊表達總不能與國家的措施相混淆,然而,這仍舊是真實的,就是必須以仁愛活化平信徒的整個生活,因而,也包括參與政治活動,當作是把「社會的仁愛」生活出來<sup>23</sup>。

另一方面,教會的仁愛組織構成其 opus proprium(本有的事業),是其天賦的一項職責,在這事上,教會並不是從旁協助,而是作爲直接的負責主體,行其份內之事。仁愛的實踐作爲信友一項有組織的活動,教會從來不會予以免除,並且另一方面,每位個別的基督徒不需要近人之愛的情況也永不會出現,因爲除正義之外,人永遠需要愛。

<sup>22</sup> 教廷信理部:有關信友參與政治活動某些問題之教義 上的指示〉(2002.11.24), n.1. 羅馬觀察報,英文版, (2003.1.24), p.5.

<sup>23 《</sup>天主教教理》1939.

#### 在當今的社會環境中,仁愛服務的多樣結構

- **30.** 在嘗試描繪教會爲人類服務之行動的特殊面貌之前,現在我願意思量當今世界爲愛和正義奮鬥的整體情況。
- 1)今天,大眾傳播工具將我們的地球變小了,快速地縮減不同人民與文化之間的距離。這種「生活在一起」(togetherness)的感覺,有時會產生誤解和衝突,但如今我們能更快速地知道人們的需要,因而激勵我們去分擔他人的處境和困難。儘管科技的發展突飛猛進,我們仍看到世界上每天因爲各種物質和精神的貧窮所造成的許許多多的痛苦。我們的時代要求以一種新的隨時待命(new readiness)的精神去救助需要幫助的近人。梵二大公會議很清楚地指出這一點:「溝通工具日趨便利迅速,人與人之間的距離幾乎消失,仁愛行動能夠,也應當涵蓋所有人及所有的需要」<sup>24</sup>。

<sup>24</sup> 梵二《教友傳教法令》 8。

此外,我們看到全球化進程中具有挑戰 性、同時也具有激勵作用的一面,即現今我們 擁有無數的工具爲有需要的兄弟姊妹提供人道 幫助,特別是以一些現代化的方式來分送食 物、衣服及供應住所與收容。對於沂人的關懷 超越了 國家的界限,而向全世界擴展。 梵二大 公會議確切提出:「在我們這個時代所有的特 **徵中,特別值得提起的一點,是正在滋長中而** 且無法阻撓的一種各民族休戚相關的意識,25。 國家的許多組織和民間人道機構都爲此一目標 而採取行動,前者藉補助金及減免稅賦予以幫 助,後者則提供重要的資源。這樣由民間社會 所表達的相互關懷顯著地超過個人單獨所能做 到的。

2)這種情況,導致在國家和教會的組織之間 產生並發展了多種形式的合作。教會的組織以 其運作上的透明及其忠於爲愛作見證的使命 感,也爲一般公立、民間的組織提供一種基督

<sup>25</sup> 同上,14。

信仰的示節,這樣將有助於彼此的合作,也能 使仁爱的服務更爲有效26。在這樣的情況下成立 了很多以從事仁愛和慈善工作爲目的之組織, 致力以合於人道的方式解決今日所面對的各種 計會和政治問題。我們時代的一個重要現象, 就是各種志工團體的增長,它們擔負起各式各 樣的服務工作27。我願在此向所有以不同方式參 與這類活動的人十,表達我特別的感謝和讚 賞。這類活動的普及發展, 為年輕人來說, 如 同一所生活的學校,教導他們如何關懷,隨時 爲人服務,不僅給別人物質上的幫助,更是自 我的給予。因此,死亡的反文化 (anti-culture of death),例如它在施用毒品上所表現的,就因 一種無私的愛而受到遏阻,這種愛所顯示的, 是一種願意爲別人而「捨棄自己」(參閱路十 七33及其他章節)的生命的文化。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 主教聖部: 主教牧職指南、《宗徒的繼承人》(2004. 2. 22), 梵蒂岡 (2004), pp.214-216.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 參閱若望保祿二世:《平信徒》勸諭(1988.12.30), n. 41: AAS 81. (1989), 470-472.

在天主教會及其他教會和教會團體中,也 同樣興起各種新形式的仁愛工作,而舊型的則 獲得新的生機和活力。在這些新的形式中,經 常能夠在福傳與仁愛工作之間建立起有效的聯 擊。在此我願意明確地肯定,我的偉大前任若 望保祿二世,在他的《計會事務關懷》涌論28中 所寫的,他說,天主教會隨時準備與其他的教 會以及團體的仁愛組織合作,因爲是同一個基 本動機推動我們,我們的目標一致:即真正的 人道主義者,承認人是按天主的肖像所造,願 意幫助人度一種符合這項算嚴的生活。他在《願 **眾人合而爲一》涌諭中再次強調,爲建設一個** 更美好的世界,基督徒必須同聲同氣,群策群 力,好使「每一個人的權利和需求得到尊重, 特別要關注窮人、弱勢者和無助的人」29。我願 意在此表達我的喜樂,因爲這項呼籲在整個世 界上,透過許多創新之舉,得到廣大的回響。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 參閱 n. 32: AAS 80 (1988), p. 556.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> No. 43: AAS 87 (1995), p. 946.

#### 教會仁愛工作的獨特形象

- 31. 爲答覆人們各種需要的種種組織的增加, 其最終原因是造物主已將愛近人的誡命銘刻於 人的本性中。然而這也是基督信仰在世界上臨 在的一個效果,基督信仰不斷激勵人們有效地 實踐這項在歷史過程中經常變得非常晦暗的誡 命。叛教者儒廉皇帝的異教改革只是這個事實 最早的一個例子。從這層意義來講,基督信仰 的力量廣佈於基督信仰本身的疆域之外。所 以,重要的是,教會的仁愛工作應完全保持其 卓越性,不能被削弱成另一種社會救濟組織。 那麼,基督徒和教會仁愛的構成要素又是哪些 呢?
- 1)根據前面談到的善心的撒瑪黎雅人的比喻,首先,基督徒的仁愛是在一種特殊情況下,面對一個緊急需要時,所作的直接回應:給饑餓的人飯吃,給赤身露體的人衣服穿,照顧病人以便能夠恢復健康,探望坐監的人等等。教會的仁愛組織由「明愛會」(*Caritas* 教區、國家及國際的層面)開始,應盡最大的努力提

供必要的資源,特別是能擔負這些使命的人力 資源。至於爲受苦者的服務,首先必須具有專 業技能:照顧人的應接受培育,爲能在適切的 時候,做恰當的事,且承擔起持續性的照顧。 第一個基本要求是專業能力,但只靠這一點並 不夠。實際上,我們是與人接觸,人除了需要 得到恰當的專業昭顧之外,還有其他的需要。 他們需要人情味,他們需要人們發自內心的照 顧。教會慈善機構的工作人員必須具有特色, 他們不只在有需要的時候才出現,而且要有奉 獻的精神,直心誠意地關懷他人,使人們能經 驗到自己人性的寶貴。所以,從事仁愛工作的 人員,除了專業的訓練之外,還需要有「心靈 的陶成」:指引他們在基督內與天主相遇,以 激發他們的愛心,向他人鼢開心靈。這樣,爲 他們來說,愛近人不應是一個外在強制的命 令,而是出於他們信德的結果,此信德由於仁 愛而積極行動(參閱迦五6)。

2)基督徒的仁愛工作必須不受政黨和意識形態的影響。它不是以意識形態的方式來改變世界的工具,也不是爲世俗的各種謀略效力,而

是在此時此地實踐人們所常需要的愛。現代社 會,特別自十九世紀開始,受到不同的發展哲 學 (philosophy of progress) 思潮的主導控制,其 中最爲徹底的一種形式就是馬克思主義。馬克 思主義戰略的一部分是關於導致貧窮的理論: 它盲稱,一個獻身慈善工作的人,實際上就是 **爲了不正義的體系效力,使它至少在某種程度** 上看來可以被人接受。這樣就抑制了革命的潛 力,也阻止人爲改善世界而奮鬥。因此慈善工 作受到質疑和攻擊,被視爲維持現況的保守體 系。事實上那是一種不合人性的哲學。生活在 現在的人要爲未來的幻景(moloch)而犧牲甚 鉅,而這個未來能否確切實現,無論如何至少 很令人懷疑。事實上,爲建立一個更合人性的 世界是不能拒絕在此時此地按人性而行事。爲 有助於建構一個更好的世界,我們惟有從現在 起,一有機會每個人都積極地行善,不受制於 鲎派的策略和計書。基督徒的方案——善心的 撒瑪黎雅人的方案及耶穌的方案——就是擁有 「一顆靈敏的心」。這個心會察覺到哪裡需要 愛,進而採取行動。顯然地,當教會以團體性

的方式實行仁愛工作的時候,個人自發性的行動應該要有計畫、有遠見,也要與其他類似機 構合作。

3)此外,仁愛不應該成爲今天所謂的宗教擴 張主義的工具。愛是無償的,不能用來爲達到 其他的目的30。可是這並不意謂著仁愛行爲就應 該將天主和基督放在一邊。仁爱常涉及整個的 人。很多時候,浩成痛苦的最深根源正是因爲 缺少天主的臨在。以教會之名實行仁愛工作 者,絕不應該強泊別人接受教會的信仰。他們 知道,純潔與不求回報的愛就是爲天主所作的 最佳見證,我們相信天主,祂推動我們去愛。 基督徒知道什麽時候可以講論天主,什麽時候 應該沉默,而只讓愛來講話。基督徒知道天主 是愛(參閱若壹四8),只有在實踐愛的時候, 才能使天主臨在。回到前面的問題,基督徒也 知道,輕視愛就是輕視天主和人,是企圖把天 主放到旁邊。所以,對天主和對人的最佳護衛 就在於愛。教會仁愛組織有責任加強其成員的

<sup>30</sup> 主教聖部,主教牧職指南 (2004.2.22), n. 196, 梵蒂岡 (2004), p. 216.

這項意識,好能藉他們的行為、言語、靜默以 及榜樣,為基督作可信的見證。

## 教會仁愛工作的負責人

32. 最後,我們應該再次將注意力轉向曾經提 到過的教會仁愛工作的負責人。由前面的反省 中,我們清楚地看到教會中實行仁愛工作的各 類組織,其直正的主體是教會自身,包括所有 階層,從堂區開始,經個別教會,直至普世教 會。爲此緣故,我可敬的前任教宗保祿六世極 適時地成立了宗座一心委員會( Pontifical Council Cor Unum) 作爲教廷的機構,爲引導及 整合普世教會所推動的仁愛組織和活動。此 外,按照教會主教職務的結構,主教們作爲宗 徒們的繼承人,今天仍應該在個別教會中,對 實踐《宗徒大事錄》中所指出的方案(參閱二 今天一如往昔,必須是彼此互助的地方,也是 隨時進備爲那些在教會之外有需要者服務的場 所。在授予主教職的禮儀中,被祝聖之前,向 主教職候選人提出幾個問題,表達出其職務的

基本要項,並提示其未來職務上的責任。那時刻他明確地承諾要以主的名義接納並仁慈對待窮人,及所有需要安慰和幫助的人們"。《天主教法典》在有關主教職務的條款中,並沒有明確地將仁愛作爲主教職的一個特殊範疇,而只是一般性地提出主教應該協調不同的使徒事工,並尊重其特殊性"。然而,最近的《主教牧靈職務指南》更具體而深入地探討仁愛職責,以之爲整個教會及主教在自己教區內的固有責任33,並強調實行仁愛乃是教會本有的一項行爲,就如同聖言和聖事職務一樣,屬於教會原始使命的本質34。

33. 對於在教會內具體從事仁愛事工的工作者,前面已經提到過他們當有的基本態度:不應該被那些改善世界的意識形態所導引,而應接受信仰的指示,即在愛中積極行動的信仰(參

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 參閱主教專用禮書:《主教晉秩禮儀》,43。

<sup>32</sup> 參閱《教會法典》can. 394;《東方教會法典》can. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 參閱 Nos. 193- 198: pp. 212-219.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 同上, n. 194: pp. 213-214.

閱泇万6)。因此,他們首先應該是被基督的愛 所觸動的人,他們的心被基督的愛所佔有,因 而產生對沂人的愛。激勵他們行動的標準應該 是聖保祿在《格林多後書》中所說的:「基督 的愛催泊著我們」(万 14)。我們意識到,天 主在基督內, 把自己給予我們, 直至死亡, 此 **意識應推動我們不再爲自己生活,而是要爲了** 祂、與祂一起爲別人而生活。誰愛基督,就會 愛教會,並且願意教會越來越成爲那發自基督 之愛的表達和工具。教會內所有仁愛組織的工 作者需要與教會一起工作,因此也是與主教一 起工作,爲使天主的愛能廣佈於世界。藉著參 與教會的仁愛工作,他願意成爲天主與基督的 見證,也正因爲如此,他願意無償地向一切人 行善。

34. 對教會的大公性懷有的內在開放態度,必 然會促使仁愛工作者,在工作中與爲各種需要 服務的其他組織保持和諧,但是在作法上應該 尊重基督要求門徒爲人服務時應有的特殊點。 聖保祿在他的愛的頌歌中(參閱格前十三)教導 我們,仁愛不只是一個行動:「我若把我所有的財產全施捨了,我若捨身投火被焚;但我若沒有愛,爲我毫無益處」(十三3)。這首詩歌應成爲所有教會服務工作的大憲章(Magna Carta);它綜括了我在這部通諭中對於愛所作的全部反省。行動本身除非看得出它表達的是對人的愛,是與基督相遇而滋生的愛,那行動是不足爲道的。因此,親身深刻地分擔別人的需要和痛苦,就真正地是感同身受,而不致成爲使別人屈辱的嗟來之食。我不僅給予我有的某些東西,而應該給予我自己;我自己應該臨在於這個禮物中。

35. 這種正確的服務方式也能使人謙卑。服務者不會自以爲比接受服務的人優越,即使後者此刻可能處於非常悲慘的情況中。基督取了世界上最卑微的位置——十字架——正是藉此徹底的謙卑,祂拯救了我們,並不斷地幫助我們。那些能幫助別人的人將意識到,在服務中他們自己受到幫助。有能力幫助人,並不是自己的功勞或成就。這項工作是一項恩寵。我們越是

爲他人而工作,我們越能了解,也身體力行基 督所說的這句話:「我們是無用的僕人」(路 十七 10)。事實上,我們行動的基礎不在於 任何優越感或卓越的個人能力,而是天主恩 賜我們能如此行事。有時候過多的需求以及自 身的限度,會誘使我們灰心喪志。然而,正 是這樣,能幫助我們意識到,我們終究只是 天主手中的工具,此一認知使我們得到解 脱,不致認爲我們自己應承擔起改善世界的 責任。在真實的謙遜中,他會盡力去做,也 謙遜地將其餘的交托給天主。是天主堂管世 界,不是我們。我們只是盡我們的所能,用 天主賜給我們的力量,把我們的服務奉獻給 祂。可是,盡我們全部的力量,做我們能做 的一切,是我們的使命,它能使耶穌基督的 忠信僕人不斷地有所作爲:「基督的愛催迫 著我們」(格後五14)。

36. 意識到廣大無邊的需求時,一方面可以 把我們推向這種意識形態,即企圖動手去做 那看來掌管世界的天主所做不到的事情,去

完全解決所有的問題。另一方面,它可能引 人陷於無力感之誘惑中,以爲無論怎麼做都無 濟於事。在這種情況下,與基督活潑的接觸具 有决定性的幫助,好能保持正確的道路,不致 陷入驕傲中而輕視他人,事實上,那種驕傲不 會建樹,只會毀滅;也不會陷於失望,失望阳 碍人接受爱的指引,也會阻止人去服務。此時, 爲從基督不斷地重新汲取活力,祈禱是非常具 體和泊切的方法。祈禱的人不是浪費時間,即 使情况顯得非常急迫,看來好似只有採取行動 一涂。虔誠不削弱我們爲消除近人的貧窮,甚 至極大的災難所作的奮鬥。加爾各答的直福德 蕾莎是—個明顯的例子,闡明奉獻給天主的祈 禱時間,不僅不減低效率及爲近人作的仁愛服 務,反而是一個取之不盡的泉源。直福於 1996 年四旬期給她的平信徒工作夥伴的信中,這樣 寫道:「我們在每天的生活中,需要與天主有 這種親密的聯繫,我們怎麼能做得到呢?藉著 祈禱。

- 37. 面對許多從事仁愛工作的基督徒的行動主義,及顯著的俗化現象,現在是再度肯定祈禱的重要性的時候。的確,祈禱的基督徒不會要求去改變天主的計畫,或者改正天主所預知的事。更正確地說,他是在尋求與耶穌基督的父相遇,祈求父藉著聖神的安慰,臨在他內,也臨在他的工作中。與天主之間的親密關係,順服祂的聖意,能阻止人免於貶低身價,阻止人被狂熱主義及恐怖主義所奴役。一種真正的宗教態度會阻止人對天主妄加判斷,非難天主容許災難存在,不關懷祂的受造物。但若一個人以自己的利益爲依據而與天主對抗,那麼在人的作爲無能爲力時,他又能依靠誰呢?
- 38. 的確,對於世上那些無法理解,及看來沒有道理的痛苦,約伯可以在天主面前悲嘆,所以,他在痛苦中說:「唯願我知道怎樣能尋到天主,能達到祂的寶座前!……唯願我知道祂答覆我的話,明瞭祂向我說什麼。祂豈能靠強力同我爭辯?……因此,爲了祂,我很驚慌,一想起來就害怕。天主使我的心沮喪,全能者

使我恐怖」(廿三3.5-6.15-16)。我們常不了 解天主束手不管的原因。可是, 祂也不阻止我 們如同耶穌在十字架上一樣呼喊說:「我的天 主,我的天主,祢爲何捨棄我?」(瑪廿七46) 我們應該在祂面前,在祈禱的對話中,繼續問 這個問題:「聖潔而直實的主啊!祢不行審判 要到幾時呢?」(默六 10)是聖思定對我們的 痛苦作了信仰上的答覆:「如果你明白,那麼 祂就不是天主了」(Si comprehendis, non est Deus) 35。我們的抗議並不意謂向天主挑戰,或 是認爲祂有錯誤、軟弱或是冷漠。對信徒來說, 不可能認爲天主是無能的,或是祂「也許睡著 了。(參閱列上十八27)。更好說,我們的呼 號,如同在十字架上耶穌的口發出的呼號,是 以絕對而深刻的方式,承認我們相信祂至高無 上的能力。事實上,儘管基督徒對周圍世界充 滿洣惑與不解,仍然相信「天主的善良和祂對 人的慈愛」(鐸三4)。基督徒雖如同其他人一 樣,活在劇情錯綜複雜的歷史事件中,仍然堅

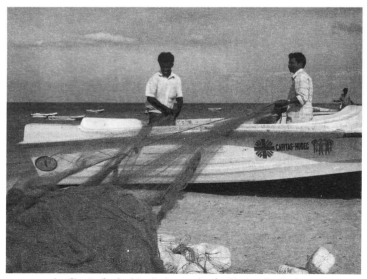
<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Sermo 52, 16: PL 38, 360.

信天主是我們的父親,祂愛我們,即使祂的沉 默爲我們來說仍無法理解。

39. 信德、望德與仁愛攜手並淮。事實上望德 是在忍耐的德行上扎根實踐,即使面對明顯的 失敗仍繼續行善,並透過謙遜之德接受天主的 奧蹟, 甚至在黑暗中仍信賴祂。信德指示我們, 天主把祂的聖子賜給我們,因此在我們內激發 不可動搖的信念:直確肯定天主是愛!於是, 我們的急躁和疑惑將被轉化為確切的希望,即 世界在天主的掌握中,如同《默示錄》在世末 之時透過其戲劇性之圖像所啓示的,儘管有各 種黑暗,但最後, 祂終會在光榮中得勝。信德 使人意識到耶穌在十字架上被刺绣的聖心所啓 示的天主的爱,也使人萌生爱。爱是光明—— 其實是唯一的光明——不斷地照亮黑暗的世 界,給予我們生活和行動所需要的勇氣。愛是 可能的,我們可以付諸實行,因爲我們是照天 主的肖像而受浩的。我願藉這部涌論誠懇激請 你們:把愛活出,好將天主的光明帶給世界。



照顧病弱的年長者



台灣明愛會捐助南亞海嘯災民購置漁具

## 結論

40. 最後,讓我們敬重地審視那些以卓絕的方 式實踐仁愛的聖人聖女。我們特別想到都爾的 聖瑪爾定(卒於397年),他起先是一名軍人, 之後成爲隱修十及主教: 他幾乎像是一幅聖相 (icon), 彰顯出個人仁爱的見證具有無可取代 的寶貴價值。在阿棉城門,他把自己的大衣割 成兩塊,一塊給了一個窮人,當天晚上,耶穌 就穿著這件大衣在夢裏顯現給他,以肯定福音 的話具有恒久的價值:「我赤身露體,你們給 了我穿的……凡你們對我這些最小兄弟中的一 個所做的,就是對我做的」(瑪廿五 36,40) 36。 在教會歷史中還有舉之不盡的仁愛見證!特別 是從聖安當院長所開啟的整個隱修運動,呈現 出爲近人所作的可觀的仁愛服務。在與本身是 愛的天主「面對面」相處的時候,隱修者感覺 到在爲天主服務之外,迫切需要把整個生命轉 化爲對近人服務的生活。這樣可以了解,爲什

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 參閱 Sulpicius Severus,《聖瑪爾定傳》3, 1-3: SCh.133, 256-258.

麼在隱修院附近,設立了許多接待、收容和照 顧有需要者的龐大機構。可以解釋何以在教會 的整個歷史中,那些特別針對會窮者的人性之 提昇,與基督信仰培育的各種新舉措,一開始 即由隱修會和托缽修會負責承擔,隨後是由不 同的男、女修會繼續。有些著名的聖人,如亞 西西的方濟(Francis of Assisi)、羅耀拉的依納爵 (Ignatius of Loyola)、若望由天主者(John of God)、雷利斯的加彌祿(Camillus of Lellis)、文 牛·德保(Vincent de Paul)、路易絲·瑪利雅 克(Louise de Marillac)、若瑟·科特蘭(Giuseppe B. Cottolengo)、若望·鮑斯高(John Bosco)、 路易·奧利雍(Luigi Orione)、加爾各答的德 蕾莎 (Teresa of Calcutta) ——這些只是少數的 幾個名字,他們依然是所有善心人十在社會仁 愛工作上的卓越典範,聖人們是歷史中真正帶 來光明的使者,他們是有信、望和愛的人。

41. 在聖人中,主的母親瑪利亞是最卓絕的一位,她是全德之鏡(mirror of all holiness)。在《路加福音》中我們看到她滿懷愛心地去服事她的

表姐麗莎,與她一起住了「三個月左右」(一 56),爲能在她懷孕末期照顧她。在這機會 上她詠唱了「我的靈魂頌揚上主」(Magnificat anima mea Dominum)(路一46),表達出她生 命的整個綱領:她不以自己爲中心,而是爲那 位在祈禱中和爲沂人服務時所遇到的天主保留 空間,唯其如此,世界才會改善。瑪利亞是偉 大的,因爲她不願高舉自我,只希望顯揚天主 的偉大。她很謙遜,只願作上主的婢女(參閱 路一38.48)。她知道她對世界救恩的貢獻,不 在於自己的作爲,而只在完全順服天主的作 爲。她是充滿希望的女子: 只因爲她相信天主 的許諾,並期待以色列的救恩,天使才能顯現 給她,激請她爲這項許諾作決定性的服務。她 是有信德的女子:麗莎向她說,「那信了的是 有福的!」(路一45)。謝主曲——可以說是 她靈魂的肖像,完全由聖經的絲線織成,而絲 線來自天主的話語。在此我們看到瑪利亞是多 麼熟識天主的聖言, 她很自然地淮出聖言中。 她用天主的聖言講話和思考;天主的話成爲她 的話,她的話語源自天主的話語。此外,也顯

示她的思想如何與天主的思想契合,她所願意 的就是天主所願意的。由於她深深地被天主的 聖言所滲透,她才能成爲隆生成人的聖言的母 親。總之,瑪利亞是充滿愛的女子。怎麼可能 不是這樣呢?她身爲一個信者,在信仰中想天 主所想, 願天主所願, 她不能不成爲一個有愛 的女子。在她安靜的舉止中,我們可以感受到 這一點,一如福音的耶穌童年史實中所記述的。 我們在加納婚宴也看到了這點,她細心地注意 到新婚夫婦的需要,並讓耶穌知道。我們也在 她的謙遜中看到這點,在耶穌公開生活的階段 中,她自我隱退,她知道她的聖子應建立一個 新的家庭,身爲母親的時刻只在伴隨十字架時 才會到來,那將是耶穌真正的時辰(參閱若二 4: 十三 1)。當門徒們洮散時,她卻佇立在十 字架下(參閱若十九25-27);之後,在五旬節 時,這些門徒要聚集在她的周圍,期待聖神的 來臨(參閱宗一14)。

**42.** 聖人們的生命不只限於他們在世上的一生,也包括死後在天主內的生活和作爲。在聖

結 論 81

人們身上,明確地顯示,接近天主的人不會遠 離他人,反而直正地接近別人。我們在瑪利亞 身上比在任何人身上都更清楚地看到清點。被 釘十字架的主向祂的門徒若望——透過若望, 向耶穌所有的門徒們——所說:「請看,你的 母親」(若十九 27) 這句話,在每一世代都重 新實現。瑪利亞確實成爲所有信者的母親。每 個時代、每個地方的人,不分男女,在他們的 需要和希望中、喜樂和痛苦中、孤獨和歡聚中, 轉身投奔她慈母的親切關懷,及她童貞的純潔 和美善。人們不斷地體驗到她美善的恩賜,體 驗到自她內心深處湧流而出的無盡的愛。由世 界各大洲及各種文化呈獻給她的感恩的見證, 都表示承認這純潔的愛,它不圖己益,只求利 人。同時,信友們的熱心敬禮也顯示出一種絕 對可靠的直覺,這種愛是可能的,是因著與天 主之間有最密切的結合,藉著這種結合,人完 全地被天主所滲透——能使那些暢飲天主愛的 泉源的人,本身也成爲水泉,而「湧出活水的 江河」(若七 38)。童貞聖母瑪利亞教導我們 什麽是愛,何處能找到愛的源頭及其永遠當新

的力量。我們將教會及其爲愛服務的使命交托 給瑪利亞:

天主之母,聖瑪利亞, 妳給世界帶來了真正的光明—— 妳的兒子耶穌,天主之子。 妳將自己完全交付於天主的召喚, 因此成爲那由耶穌湧流出的美善的泉源。 請將耶穌顯示給我們,請引領我們到祂那裡。 請教導我們認識祂,並愛慕祂, 好使我們也能成爲有能力的人, 去真正的愛, 並在乾渴的世界中成爲活水的泉源。

> 2005年12月25日聖誕節 就任教宗職第一年 頒於羅馬,聖伯鐸大殿旁 本篤十六世

### 《天主是愛》研讀指南

#### 小組/團體討論與反省重點

- 1. 討論本通諭所選出的聖經章節與教宗所提出的題目之關聯性。
- 提出一些目前國際及本地社會與通諭有關之事件。
- 3. 本通諭如何幫助我們做具體計畫及行動?
- 反省仁愛與正義的關係。這些是基督徒基本 的承諾。我們基督徒如何去回應《天主是愛》 此篇通諭。
- 作為基督徒,在日常生活中如何積極地實踐 愛的命令?

#### 社會服務機構討論及反省重點

- 1. 反省我們的社會服務是否與此通諭之精神相符合?
- 藉由本通諭所提示之「愛」的真諦及反省, 檢討台灣教會的社會服務機構如何成為身 心靈全人服務之先知及見證人。如何避免教 會機構淪入俗化?
- 3. 如何透過我們的社會服務機構,能更有效地 在社會人群中作天主仁愛的見證?

#### 討論及反省方法(步驟)

- 1. 選一段作為團體/小組/社會服務機構的反省重點。
- 2. 在這一段中,把認為重要的字句勾畫標示出來。
- 在這一段中,你找到什麼重要的思想和主題?
   你最感動的是什麼?
- 4. 寫出台灣教會之仁愛工作或機構有待加強 的地方,以符合本通諭的精義。
- 選幾段與本地社會情況有關的聖經章節。
   (參閱宗二~四)
- 6. 本通諭所列舉的聖經章節與我們本地的生活與福傳實況之關聯。
- 7. 閱讀本通諭後,我們教友團體可做哪些具體 的計畫與行動。
- 8. 討論結束作祈禱、唱一首聖歌。

(明愛會提供)

# 「天主是愛」通諭

#### 版權所有-請勿翻印

出版者:天主教會台灣地區主教團

地 址:104台北市林森北路85巷3號

e-mail: bishconf@catholic.org.tw

電 話: (02)2537-1776 傳 真: (02)2523-1062

劃 撥:19710794

戶 名:財團法人天主教會台灣地區主教團 承印者:至潔有限公司 電話:(02)2302-6442

工本費:新臺幣 100 元整

登記證: 行政院新聞局局版臺業字第 0863 號

主曆二〇〇六年五月初版

95/5/1000 95/6/2000 98/12/1000

