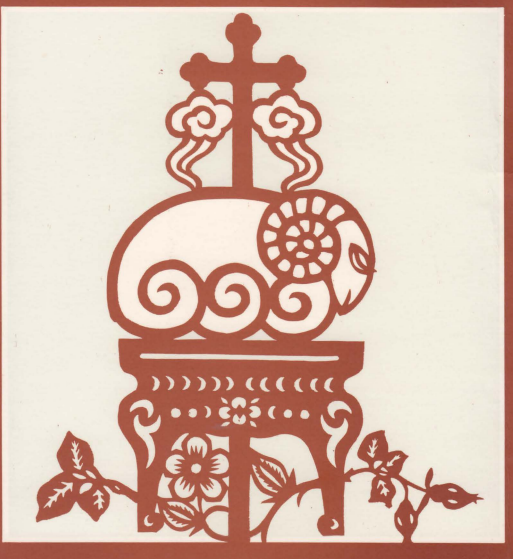
#### 耶穌的名號

張春申 著



**张春**申

著

耳B 輔大神學叢書之廿九

穌

的

名

號

光啓出版社發行

The Titles of Jesus

by Aloysius B. Chang S.J.

| لــا |
|------|
|      |
|      |

| 八、        | と、  | 六、        | 五、 | 四          | ミ        | _        |           | 導論        |
|-----------|-----|-----------|----|------------|----------|----------|-----------|-----------|
| •         | `   | •         | •  | •          | •        | •        | •         | 論         |
| 第         | 天   | 國         | 人  | 達          | 上        | 默        | 先         | 1         |
| 四         | È   | Ŧ         | 子  | 味          | 主        | 西        | 知         | 1         |
| 褔         | 子   | •         | •  | Ż          | 的        | 75       | 和         | 新         |
| 第四福音中的聖言: | 天主子 | 國王、和平的國王: | 人子 | 達味之子、師傅與主: | 上主的僕人    | 默西亞(基督)… | 先知和末世性先知: | ——新約基督論鳥瞰 |
| 4         | :   | 平         | :  | ,          | 人        | 其        | 111       | 其         |
| 台         | :   | 码         | :  | 瓵          | <i>:</i> | 全督       | 此         | 客         |
| 町         | :   | [記]       | :  | 俌          | :        | F)       | 生         | 益         |
| 堇         | •   | I         | :  | 付胡         |          | :        | シー        | 包         |
| ē         | :   | <u>.</u>  |    | 兴          |          | •        | 大口        | 咿         |
| :         | :   | :         | :  | #          |          | :        | •         | 娰         |
| :         | :   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
| :         | :   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
| :         | :   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
|           |     | į         | •  |            |          | :        |           | •         |
| :         |     | :         |    | :          |          |          | :         | :         |
| ÷         | :   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
| :         | :   | :         | :  |            |          | :        | :         | :         |
| :         | :   | :         | :  | :          |          | :        | :         | :         |
| •         | :   |           |    | •          | :        | •        | •         | :         |
| :         | :   | :         | ÷  |            |          |          | :         | •         |
| :         | ÷   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
| :         | :   | :         | :  | :          | :        | :        | :         | :         |
| •         | •   | •         | •  | •          | •        | •        | •         | •         |
|           |     |           |    |            |          |          |           |           |
| 0         | 九   | 入         | 六三 | 四          | 四        | =        | _         | _         |
| と         | _   |           | Ξ  | 九          |          | 九        | セ         | 五         |

## 新約基督論鳥瞰

仰 o 至於新 本 ^ 耶穌 約 中 耶 的名號》可說是新約基督論的 穌 的名號都是出自初期教會 , 用 來 部分。 表達它信仰中的耶穌 新約 基督論 研討新約諸書對耶 0 因此 耶 穌 穌 的名 的信

牅

誠是

え 認識新

約

教會

,

對耶

穌

的

信仰內容的

一環

o

論的淵 書 個 重 , 要的 作爲新 泰納(Vicent Taglor )指出新 源 名號有所介紹 **>** 約 基督論 Reginald 的 。這類 部分 H. Fuller, 的 0 其 書 在· 實本 中 文出 約 書絕大部分的資料 The 中耶 版界裡不 Foundations 穌 的名號約有四、五十個之多 多 , 我們只是把曾經發表的 , 多是來自富烈所 0 f New Testamant 著的 本書僅對 i文章集· Christ-新 約 合成 十多 基督

化 猶 太教 富烈有 會 關 時 耶穌 代 和外邦教會時代 名號的 討論 , 基本 0 我知道今日有些聖經學家開始懷疑 上隨 着 74 個 階 段: 耶 穌 時代、 巴 勒 斯 , 口 坦 將新 教會 約諸 時 代 書的

希

臘

賌

導論

新約基督論鳥瞰

ology)

0

但

並

非譯文

0

當然也有些資料來自別

的

作者

羅 料 馬化 清楚分別 了 0 但 歸 我 屬 們仍 於四 按富烈的方法介紹耶 個不 同時代 , 大 爲巴勒斯坦 穌 的名 牅 地 品 , 一的文化 大 為 無論 , 在新約時代早已受到希 如 何 , 新 約諸 書受到不 臘化 同 文化

的 影響 0 基督論以及 耶 穌的 名號不能不因 此有不同文化的 色彩

1耶 穌 自己 的基督論 爲了

對耶

穌

名號的

文化背景容易了解

,我們先介紹新約基督論的鳥瞰,分爲四部分:

2.巴勒 斯坦 教 會的基督論

3. 希臘 14 獨太教會的基督論

4. 外邦 教會的基督論

## 耶穌自己的基督論

性的 有 瑟 在 具體的 夫 默西亞 個  $\wedge$ 耶 熱切 獝 穌 太掌故 時代 生活的歷史背景是在公元一 的期待 是達味王朝的後裔 .背景: **>** 中 , 期待默西亞 書中 , 受這背景中 的歷史資 的 來臨 世末要來統治大地 料 切因 世紀 , · 我們可 0 按谷木 素的 的巴勒斯 知當 影響 · 蘭的 時 坦 0 ]。有司 文件 的 根 地 天 據 品 、概生活 谷 , , 祭性的默西亞 有三種不 木 固 闌 然祂有 寶沉 專 體 同 0 的 其 特 的 在 文 0 默 這背 件 殊 點 也有先知性 西 和 亞觀 景 獝 , 中 太史 但 祂 , 是 學家若 有 對 生活 的 君 末 默 # Ŧ

,

,

西 亞 , 這 由 申 命 紀 傅 統 中 發展 出 來 的  $\overline{\phantom{a}}$ 見申 + 八 18 o

穌 威 認 意 的 , 識 在 那 0 到 批 那 穌 祂 穌 判 處 宣 的 學 在 講 意 這 識 爭 的 背 中 天 論 景 威 可 的 中 雖 以 的 點是天 未 確 言 定的 來 行是 到 國 宣 是 , 仴 的 講 , 是已 祂 時 天 以 間 戭 經 爲 0 , 在 就 天 那 國是在 動 是 穌 間 了 官 講 o 一發動 究竟 這意 天 威 識 Ĵ 那 這 在 穌 祂 以 事 Proleptic 的 爲 實 生活言行上 , 天 是 國 所 何 有 時 的 來 能 批 , 臨 觀 就 判 ? 學者 迸 是說 對 端倪 於 所 , 那 天 公 o

那 個 這 當 種 變 中 權 化 在 能 威 那 , 窺 就 穌 o 出 最 是 的宣 有 顯 皈 依 明 講 種 的 的 中 對 例 態 立 子 度 在 祂 在 在 0 瑪 今 的 竇 日 話 第 裡 的 批 五 面 童 判 料 者 , 着 都 連 說 祂 串 在 的 的 那 聽 ---穌 衆 你 有 的 們 宣 講 挑 向 F. 戰 聽 有 要 種 求 權 聆 我 卻 聽 威 對 者 , 是天 有 你們 說 主 個 要 抉 求 擇 人 的 o

o

,

,

,

`

只 的 這 ВП 是 也 解 , 來 天 П 的 在 爲 態 法 自 以 阿 所 度 基 在 律 們 督 有 前 , 的 此 那 , , 譬 紀 話 穌 耶 如 錄 中 卻 穌 0 很 都 透 似 說 淸 我 在 露 擁 話 楚的這 實 信 有 的 , 實 仰 雖 權 態 在 的 然 威 度 字在 角 與 在 在 0 告 度 連 經 福 舊約中 法 訴 下 퍔 師 你 適 中 利 • 們 應 找 塞 法 用 及 出 人 利 <u>\_\_</u> 塞人 過 這 變 派 歴 格 吏 化 去 , 式 大不 中 捕 過 但 的 捉 , 0 是都 仴 那 相 那 實實 是 穌 穌 同 在答覆 福 自 的 , 經 在 퍔 己 人 在 上 講 都 師 的 有 濄 說 和 是希 話之原 法 形 , 此 利 態 祂 伯 話 好 塞 下 來 看 來 似 人 對 文 出 面 有 在 來 目 某 法 , 答覆 音 種 律 , , 不 是 是 權 就 能 很 威 主 是 難 種 不 o

新約

基督論

鳥瞰

爸 是用 藉 人 .的親密關係 來答覆 頒 Abba 布 的 法 , 而 律 是通 • 字稱天 約定……等情況之下 傳着 主 種 ,這又是 權威 性 \_\_\_\_ , 個 好 0 特 似 基督卻將其 是在聲明 殊的用法 (運用在 :是「我」講 **,** 定是 句首 呼天 耶 穌 的 0 這用 的 0 專門 又 如 法 意 自 福 用 葘 味 着這 字 上 郭 , 表達 穌 個 字 以 亦 出 再 父 阳

現 , 有 由 以 種 上 權 的 剖 威 的 視 味道 , 能看 在 丙 出 基督 , 要求 的 入作 話 中 , 抉擇 已 顯 示天 0 國 的 動 , 天 主的 救恩在祂 的 官 講 中 實

子

間

0

因爲在

普通的

以

色列

人

中

,

不

敢

用

此字來稱

主

要求 求 來 吏等 , , 當時 在 交往 , 像 再者 當時是不 祂 的 , , 這和 在 習俗是弟 般 耶 地 可思議 耶 穌 穌當時 度 的  $\Box$ 子 一些行 拜師 的 o 最 事 的身分不協調 後 動 , , 耶穌卻 祂也因此備受法 耶 上 穌 , 在 也能看 世上木 是到處自 0 當時 出天 時 有 三 先 召 利 國 人稱祂為拉 塞人的 的這 奇 蹟 叫 一個特性 • 門徒 批評 驅 魔 比 等 О o 耶 行爲 但這 師 0 祂生活時不斷地 穌 傅 召 也 叫 向 , 內 拉 人 蘊藏 提 比 出 與 着 罪 跟 與 人 隨 個 罪人 交 祂 很 接往 深 的 稅 的 要

個 稅 明它眞 要 求 於是歷· 和 挑 的 史中 戰 動 , 需 了 的 郭 要 穌 0 個 , 清楚的: 以 上 面 抉擇 的 這 此 o 天國在 言行 表 祂的身上已經發動了 示出 天 主的救恩在 0 祂 在 的 祂 身 身上的 上 , 對 象徴 聆 聽 記 者 號能 有

有 關 耶 穌 的 預言死亡」事件 , 按今日的批判 , 都說耶穌基督三次預言死亡 , 都是後期

段經 的 敎 祂 命 會 文中 運 的 加 死 (見:十三 上去 是在 可 視其 的 意識 0 雖 斑: 然如 中 , 32 的 此 f f 在 \_\_\_ 件 路 燙還 事 , 加 這命 的 可以問:祂 , 記 而 運和 載中 且 也 知道 天 , 顯 或 對祂自己的命運有什麼看法?由路 祂 的 示 的 來 出 臨 耶 死亡不 穌 有 關係 基督意識 是就 如此完了 見:谷 到 祂 和 , + 古 , 而 几 代 的 是有着 , 25 先 加 和 知 遭遇 핊 馬爾 0 路 口 的 見 到 谷 郭 的 同 0 天 穌 樣 兩

證 在 明 祂 祂 身 於 上出 生活 是 , 對 的 現 歷 IE 向 統 人 史 挑 中 , 對 戰 的 祂 耶 • 的 要 穌 人答覆 生活 的 自 菝 說 意識 0 個 而 且 口 是 也 以 意識 如 L\_\_\_ 此 , 結論 而 到 對 在 獝 祂 太 祂 的 人 死 意 的 Ľ 識 態 事 到 度 件 在 說 上 祂 的 , 言行· 個 天 主 否 要 Ŀ 作 , 祂 1 天 主 的 證 的 救恩

主

要

在

祂

的

死

亡上

替

祂

的

生活

作證

o

那

穌

定有

這意

識

o

# 2、巴勒斯坦教會的基督論

象 生活 傳 , 因 時 統 巴 為中 中 爲 唯 勒 耶 料 斯 的 iÙ 穌 默 坦教會的 基督 苯 的巴 西 同 亞 在 因 勒 **、**人子……等 素是 背景與 祂 斯 坦 的 一教會團 生活中 , 這教 耶 穌 體中 是 會有着 信 基督生活 仰 \_\_\_ 位 , , 反 \_\_ 耶 在 宣 穌 當 而 時 復活 成為: 講 時 的 也 背 者 急切 景相仿彿 宣講的對 \_\_ 的 經 , 宣 地 驗。在這教 講 期待默 天國 象 ,是猶太人的敎 了 的 西 0 這現 會中「宣講者」成 亞的來臨……。 來 臨 象告訴我們 0 但 是 會 祂 , 今 本 了宣 Ħ 與 來 , 在 那 就 在 他 這 講 穌 有 們 個 的 基督 着 猶 以 梨 的

新約

基督

論鳥瞰

中 定 有 過一 個强 烈的經驗以 形 成這 種轉機 0 這經驗是基督的復活 , 於是他們宣講:

「宣講者」耶穌基督死亡又復活了。

活 主向 穌 基督再度光榮 始 的 基督 耶 的經 前 在 能 見 , 穌 到 末 最後還應另有 固然是天主對 カ 人 基 驗 後 在 宗 日完成 生的言行的 的 督 中 0 這 L... 另一 要求 復活 =的 敎 , 20 對 基 會 個中 時 的 o 耶 督 中 , 來臨 祂 等於在 論 穌 0 , 的基 天主 意義 才 心是期待默 祂在世言行之眞 的言是天主的聖言 在 0 能 個 說它 督論 世 o 在 圓 一祂身上 耶 稱 的 , 穌是 滿 基督 爲 證 言行 有 有 默 的 明 \_\_\_ 證 西亞 競了 復 祂 有了 兩 西 兩 指定的默西亞 亞 明 活 在 個 個 歷史中 基督論: 0 實性 \_\_\_ 中 中 末 的 , 現 這圓滿 個一 心 ιÙ 事 В 在只是指定 祂 作證 來 的 向 是 的 指定 臨 的 行 人 幅 也 0 證明 動 的 度 個 可 , 祂 但 基督 , 就是天 要 肯定耶 是 稱 0 是 意謂 是世 只 求 天主: 的 在 爲 是 默 的 是天 時 復 期 末 開 復 主 使 從 西 耶 穌 活

亞

0

若以圖

像

描繪

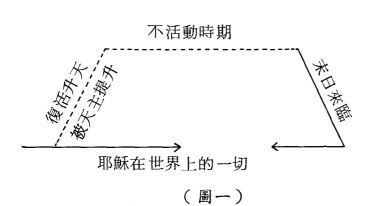
,

則

是如下

0

晑



C

說祂 活的 行動沒 的復活證明了祂在世界上的一切言行都是有意義 巴勒 斯坦的教會對復活的基督並沒有多說什麼,所以「兩個中 有 加 以反省,也沒在復活的光照下,對祂 在世界上的行動 而且是有價值的 心一的 加以 ,因爲天主使其 基督論 更深的了解 , 對 復活起 那 , 只 穌復 是

來了

0

證明

祂是被指定的默西亞

, 在

末日要來臨的

那位

寒

西 亞

識 點 是天主對這世界 , , 就 並 是: 勒 且 對 斯 他們 他們肯定了耶穌就是那位末日 坦 敎 的挑戰 會的 而言 基督論 , 復活的 , 天國已 , 事件就 與耶穌 經 在 是這 動 基督對自己的了解相 0 要來臨的人子 巴勒斯 點的 坦教 證明 會在 0 但 , 是默 是巴 復活的 去不 勒 遠 西 亞 斯 經 0 耶穌 坦 驗 敎 中 基督 會 , 更 再 認為 多了 度 肯 自己 定了 層 的 的 這 生命 認

# 希臘化猶太教會的基督論

太民族主義的 」(Kyrios 已翻成希臘文,用 這是一群僑居於希臘文化地區的猶太人,舊約的信仰他們依然保留着 來替代 也沒有那 0 的是七十賢士本。對於末日來臨的 但 |を濃 對於默西亞來臨的盼望並不像巴勒斯坦地區的教會那麼急切 默西亞的名號已由其 , 但 文化 一舊約 中 上的許多 的 獝 主

除了 這些 地 區 的背景外 影響這群歸化猶太僑民基督論的因素還有兩個:一 個 是末日的

導論

新約基督論鳥瞰

色彩

厚

底約 使 刨 延 敎 至的 期 基 會的注意力 , 現實 教 在 巴勒 會 的 , 神 但 斯 轉移 恩現 事 坦 實 敎 會中 象 上久等不至,於是這 0 第二個 就 是 , 以爲基督第二次的 因素是顯 例 著的聖 末  $\Box$ 來臨 延 神 期 作 用 是 的 瞬 事 安 實 間

督論 基督論 36 在 0 現在 上 0 , 不 是 述 再强調 的 基督復活了 從下 大 素 中 到 等到光榮降來之日 上 , <u>\_\_</u> 這 , 祂 地 的 是主 基 方 督論 敎 會 , 也就 的 0 不 基 , 再是「 督論 祂 是默 今日 西 是 指定 亞 君 高 臨 見 : 舉 的 o 宗 基 的

以

固

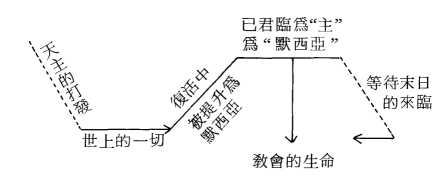
來

描繪之,則是如

0

(圖二)

希 就是 信 上 臘化 仰 , 主主 是 下 這 基督論, 的教會中已經不尖銳了 , 主 希 這字相 , 基 臘 不太注意末日是否馬 督 化 有 的 \_\_\_ 對希 教會中 個很 • 伯來文中 君臨 大 八的進展 ·把天 的 基督 主的 0 在 的 注意復活了 上來臨 \_ 耶 雅威 切 穌 0 基督就 洲 作用 是一 」(YHWH) , 末 全歸於基督身 主 是「 日這問 的耶穌 ( Ky-主 題 基 在 督 的



\_

注意 這在 的 猶太 是 人 , 這 的 巴 敎 勒 會中 斯 稱 坦 基 教 會中 督爲 是不 主」完全 미 能 發 是 生 作 的 甪 事 性 , 卻在 的 , |希臘 是說 天 化 主 的 猶 的 太 切 敎 作 會中 用 發 • 行 生了 動 都 0 臨 但 在 應 當 於

耶 穌 基 督 身 Ŀ , 尙 未 存 在 性 的 稱 基督爲 主 0

接 穌 基督 o 於 `是復活: 在 高 世上 擧 L... 的 的 的 基督論 耶 一切言行也是「 穌 基 在 督在祂的言行 信 仰 光照之下 主 的 中 言 , 行 對 , 今日 歷 , 該把 史 向 中 耶穌 人 君 挑 臨 戰 的 基督 耶 0 這 穌 的 觀 基 點 督 切 與 與 言行 福音 祂 在 有 形 歷史 了 成 \_ 的 中 個 因 的 新 反省 素 言行 有 關 相 0 那 連 0

受洗 用性的 是 繼 不 聖父從 其 是 默 而 復 活稱 默 如 西 這 ` , 把 顯 此 亞 西 永遠而 基 容 繼 督 亞 復 爲 , 它所 等 活 承 默 論 生的 與巴勒 等 中 西亞 ` 」基督論 名 是 指 等 承 聖子 事 號 認 的是 ` 蹟 天 主 斯 的 0 主 時 祂 在 坦 , , 0 與後代 亨 復活 切推 的 在 而是在 於是在某種方式之下 , 基督論 都 # \_ 奥跡 加 E 展 0 就 到 領 的 入了希臘化 的 是如 洗 嗣 行動 祂 中 已有顯 時 子論 在 , 被繼 是 基 此 世 著的 有別 督 上 , 天 承 教會的 祂 的 是從下被高 (主子 的 在 品 0 , \_ 切言 世 嗣 嗣 別 可說希臘 思想 子 子 上 , 論 復 的 已 行 0 經 兯 學到 但 活 是基督論 行 , 教會中 希 故 動 的 0 臘 有 繼 於 上 基 0 鑑 承 是 14 督 , 子 稱 有 示 此 敎 的 , 了 會中 只 祂 爲 異 <u>\_\_\_</u> \_ , 是指定 端 的 在 在 繼  $\neg$ 世上 稱 聖 主 主 的 承 ,是言 號出 經 L\_\_ 基 繼 也已 ` 的 上 • 督論 現 論 承 耶 縲 「天主子」 天 經 穌 西 及 o 主子 基督論 基 仴 其 是「主」、 亞 0 這 誕 督 這是作 , 不 卻 是 生 是 作 大 卻 o

Ξ

導論

新

約

基督

論

嶌

的

行

動

٥

四

用 性 的 繼 承 <u>\_\_</u> 基督論 , 而不 是存 在性的 , 卽 承 認耶 穌在世上 的 切 行動 , 都 是 天主子

#### 4 、外邦 教會的基督論

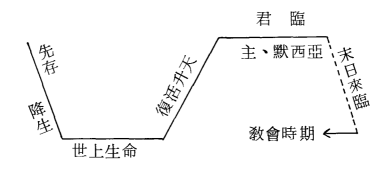
滿 希臘 基 督 • 羅 的喜 馬文化 訊由 的外邦人 一批希臘 化獨 地 品 太敎會中 。這些外邦人有 的傳教 自己宗教神 士,如保 祿 話 、巴爾納伯…… 0 等人 , 帶入了充

界裡 進入這 把 化 中 者 這 至 些因 這 早 少 這 另 智 有 有 世 品 受到 素 慧 界 着 域 淮 他 個 中 , 啟示 希 是原 舊 到 們 與 世界 得 約 臘 的 光照人 救問 中 思 人神 想影響 些因 的 上 末期 話 題有 , 若 素 , , 智 世 原 的 也受到了阻擋 關 0 慧傳承 人 末 這些 人 的 、墮落了 得 期智慧 神話不外有二:一個是智慧神 進 此 智慧則 入 , 都 文學 外邦 , 應 降 ,但最 生活 用 到了 地 0 到 在 區 】 基督論· 會改 智慧 的 世界上,人都是這 終還是克勝了阻 傳 變 傳 敎 上 承 士們 0 於是進 中 , 形 有着舊 謂 成 話 智 擋 7 入 , 到 慧 此 約 在神話中 , | 墮落 由 再 外 是 的 上 邦 先 背 口 到下 存 景 原 到 人 描寫 地 的 原處 人 0 品 舊 的 , 的 的 有 約 智慧由天上 部分 某 基 傳 文 學 督 敎 種 神 論 位 潮 的 士 , 或 格 流 境 o ,

程 最後戰勝惡: 由 上 到 下 勢力 的 基督論 , 復活 升天 謂 基 雪是早! , 再回 ·已 存 到 原 處 在 0 的 由 , 降 此敍述可看到智慧文學影響這 到 世 界 上來 , 在 世界上 有 祂 基督論 的 救 贖 , 在 濄

對 表示則是如下:先存-降生-降世生命→救世 保 末 | 祿與若望的著作中能見到這基督論的踪跡 復活升天→末日來臨。(圖三) 日的急迫期待的情愫 ,已經不是如此鮮明 , 克勝惡 這類基督論 0 若 以 一勢力 直 綫

不是像本文中如此清楚地分出 要嚴格的批判以分辨出來 時期的基督論 到這裡 ,聖經中的基督論已告一段落 。但是我們應注意的是新約中 o ,而是層層加入的 ,以後便是敎父 的這 四階 ,所以須 段並



五

## 、先知和末世性先知

與救恩有關之人物的不同名號,加在耶穌身上稱呼祂。不同的名號含有各種特殊意義 每一新約中稱呼 人 類 與歷史而言,充滿意義 初期教會在復活信仰的光照下,回憶與反省耶穌的生平,發現祂的生命是如此豐富 耶穌的名號,都成爲基督論中了解初期教會信仰的頻道 ,於是便設法以不同的方式來說 明基督。其中之一便是將舊約 。本文處理一 0 個名 因此 **,** 對

中先 , ·雖然在 知繼續不斷叢出 先知代替天主在時代中 **猶太主義時代** , 不但替天行道 , ·發言 似乎先知性 ,以色列民族的宗教史中 , 而 人物已不 且 預言 多見 未來 。這種對先知的概念 ,先知現象是最受人注意 ,耶穌 時代依 的 0 舊流 舊約

號

光光知

至於新約 中 稱耶穌爲先知 ,這是無可置疑的 ;而且耶穌自己在言談中 ,尤其 在行動中

、先知和末世性先知

亦

以先知自居

一八

後救恩時期的默西亞有關 臨 世 o 爲 與 將親 此默西亞為末世 先知名 自 來臨 號相 連的 , 拯救以色列民 人物 ,是本文標題中 他準備默西亞時代 , 開闢天主 族 0 最後救恩的圓滿 末世出現 的末世性先知 , 該有 0 舊約信 時 默西 期 亞降 0 所謂末世性先知與開闢天主最 仰 來 中 作 , 爲 天 前 主 鋒 在 最 , 然 後 後 時 天 期 主 親 末

本文分爲兩大部分:||耶穌的先知名號 耶穌與末世性先知的名號 o

0

o

## 耶穌的先知名號

論中 , 由於先知在以色列傳統中,並非如此尊貴無比,歷史上曾產生過許多先知,所以在 耶穌的先知名號研究起來可說最爲簡易的。這部分的次序與我們普通處理名號的 只需簡單 的兩節即 夠: **1** 耶 穌同時代的人稱他爲先知;2耶穌以先知自居 基督

#### 1 耶穌同時 代的 人稱 他為 先知

福

音清楚地記

錄

,

耶穌

被同時

代的

人稱爲先知

谷六15

; 八 27 ff

0

這

此

賌

料

根

據

福

無理 批 判 由 去創 相當 造 П 靠 先知 地 顯出 \_\_ |真實性 的 名號 來 , 稱 因爲耶穌復活之後 呼 祂 0 爲 此這些章 , 節應來 教會已承認他是主 自耶 穌 同 時 的 是默 人 0 西 亞 , 實在毫

還有 些福音材料中也稱耶穌是先知 ,可能並不發生在耶穌當時 , 而 是福音作者爲了編

象 輯 是 的 , 相 所 需 當 以 要 Ħ 作 而 靠 者 加 的 編 上 輯 的 0 不 莳  $\overline{\phantom{a}}$ 過這 見 : 如 此 尙 運 瑪 不 用 廿 能 先 立 知 11 刻 名 1 推 號 46 論 o 出 爲 0 耶 此 卽 穌 當 使 對 時 如 此 人 此 名 稱 , 1號究竟 也 耶 假定 穌 爲 先 當 有 什 知 代 麽 這 人 態 件 們 度 事 對 0 , 那 在 穌 批 先 判 知 學 性 的 的 平 印 面

### 2.耶穌以先知自居

承認 記 的 節中 載 0 自 中 現 , 耶 由 己 在 , 還有 的 穌 我們 於 先 這 在 納 知 句 進 次耶 話 性 匝 步 使 類 肋 命 似 要 穌 被 地 看 曾 Ā , 拒絕 出 在 說 那 獝 過 現 穌 後說 間接 先 在 太 知不 傳 四 : -統 福 地自認爲先 應死 晉中 中 普 先 知除 在 , 遍 批判 地 耶 路 了在 知 承 家 撒 , 認 冷之外 而且 認爲 先 自己本鄉· 知爲 以先 非常 其 見 使 本 知 П 靠 自居 命 : 路 族 地 流 和 干三 ſΠ 屬 本 o 而 於 馬爾谷福音第六 家 耶 死 33 外是沒有 穌 0 自己 , 這 0 句 不 話 在 受 章 間 路 接 墫 第 加 敬 地 的 10

Dodd 而 且. 曾 在 經 耶 擧 穌 出 的 言 那 穌 語 言 和 行 行 中 動 的 中 + , 點 多 處 , 足 顯 以肯 出 祂 定 先 耶 知 穌 性 的 的 先 自 我 知 意 意 識 識 0 0 譬 聖 經 如 在 學 家 福 퍔 恊 中 德 我 0 來  $\equiv$ 

辭耶 49 穌 用 得 我 相 來 當 多 , 是爲召 , 這解 罪 通 Ż 常 表達先 L\_\_\_ 谷二 知 性 17 的 使 命 我 來 \_\_ 我 , 爲 來 以 , 色列 是爲 迷失 把 火 投 的 羊 在 世 \_  $\overline{\phantom{a}}$ 界 瑪 +  $\mathcal{F}_{\mathbf{L}}$ 24 路 + ٥

先 知 É 居 0 至 於 有 鄏 末世 性 先 知 , 討 論 的因 |素將 較複 雜

根

據

這

此

資

料

,

再

加

上

先

知

名

號

自

身

的

性

質

,

基

督

論

學

者

根

本沒

有

困

難

承

認

那

穌

實

在

以

### 湏 耶穌與末世性先知名號

<u></u>

名號的關係 這部分 我們 **;3**.今日 基本採取富烈的思想 1基督論 學者富烈對 , 編 此名號的新 寫 成三節:1末世性先知名號的意義 應 用 **;2**耶穌 與此

o

## 1末世性先知名號的意義

由 於問題較複雜 , 爲了清楚 起見 ,我們只能削去非常專門 的 因 素 ,但 仍舊 可靠地敍述 ,

末 世 性先知該自申十八 15 1 19 說 起, 天主要興 起一位像 梅瑟 樣 的 先 知 o

本

來這

句話

並沒有

**蘊含末世** 

性先知的意義

,

它表達的只

八是在以

色列

民

族及

先

知傳

統

中

於此 個 菲 常通 , 當我們看 俗 的 觀 念:-到新! 經中若翰洗者死 位 先知 去 世 後 , 他 , 必 有 人竟然以爲耶穌是他的投生 進入另一 人 身上 , 將先知任 務 類思想 綿 延 通 傅 , 就 下 不 去 足 0 基

奇了

位 知 末 梅 世 0 瑟投生的先知不 至於谷木蘭 性先知了 但 是 申十 八 , 文件 通常稱 15~19在獨太主義以及谷木蘭文件 但已有末世性幅度 有三種性質的默西 爲梅瑟型的 末 世 亞 性先知 , 而且有些專家以爲在谷木蘭團體中 :君王性的 , 他是天主救恩計 中 • , 可 有了 祭性的 個演變 劃 • 和 中 先 準 , 文中 知性 備 默 興 的 , 西 他已 起的 0 亞 申 時 視爲是先 命 先 代 紀 知 的 中 變 這 先 成

知性 的 默西亞了

節中 與厄 西 個 就是厄里亞 演 里亞 能見到 變 時 但 代 是 , 都 在 來 ,除了 是默 臨的 經師 ○ 拉三1;三23;德四八 此 西亞 處不 文學 前驅 梅瑟以外 來臨 ф 再 , , 而 的 厄里亞已變爲默 是報告天主自己 ,在舊約中 學出 開 路 者 o 這思想在 10 還有另一位人物也是擔負著報告天主來臨的 西亞 的 0 來臨 其 耶穌顯聖容紀 的 實 前 在瑪拉基亞先知書中 0 驅 但 是這 0 在 那 \_\_\_ 錄 穌 觀 念在 時 , 以 代 及論 **猶太末期文學中** , 巴 , 及若翰洗 厄 勒 斯 里亞不是爲 坦 地 者 區 使命 使 認爲 也有 命 準 這 的 Ī 備 梅 瑟 縲 人

雅 來 在 地 默 , 方綜合 等待天主在 西亞 初 期教 概 會時 念裡 ,形成了 代 他 0 的 因 , 身上復 爲在 梅瑟型的 在 有 舊 此 興 約 地 以 傳 品 統 色列 , 特 中 民 別 , 默 是在撒瑪黎雅地方 0 但 西 |是梅瑟卻是充滿着奇蹟異事的人物 亜並来 是 \_\_\_ 個 行奇蹟 , 把梅瑟型末世性先知的 異 事 的 人 物 , , 他 經 是 濄 作用投射 被 撒 打 瑪 黎 發

,

0

#### 2. 耶 穌與此名號 的關 係

默

西

匝

0

末 # 性先知意識 現 在 我們進入 與 其 個更加 特點 複雜 (2)初期 的討論 敎 會對此名號的應用 領域中了 , 爲了淸楚起見, o 我們分爲二點:(1)耶穌的

#### (1)耶 穌 的 末 世 性 先知意識與其特 點

先知和末世性先知

意識 於祂 這末 知 西亞 變成 時 說 笛 性 人子 代 兂 \*\*\*\*\*若 , 是否 說 的 世性 是婚宴 背景 看哪 到 了 知意 前 開道 這 的 在自己身 文已 能 的 名 1 翰 識 , , 人子 與 者 先 的 經 夠 出 號 來 0 知不 說明 幫 傳 時 自 個 1 耶 , , 7上開 但以 代 來 是否 貪吃噌 統 耶 穌 助基督論 , 同 郭 也不 的 穌 0 中 爲 穌 末 始 那 於 的 出 l於歷史· 了新 %獨太 世 穌 此耶穌意識 酒 吃 常應 曾以先 L\_\_ 的學 性 是不 的話觀之, 0 的 , 於是 先 傳統 浦 也不 的 人 · 者 中 知 時 可置 , 知 代 中 在 的 稅 晹 我 自 有 , 用 的 到 與 疑 那 吏 來 居 所 • , 天國 祂不 末世 自己不 木 若翰洗 的 穌 和 他 來 L\_\_ \_\_\_ 罪 綜 同 的 們 但 是那 ·但以先 性 辭 合地表達歷  $\exists$ 盯 自 人 便 0 至於 一發動 先知 能原 稱 說 但 者相比的情况 的 **;** 其 有 些 朋 , 藉 此一 着先 本文撇 知 文是 友 他 中 **;** 攵 0 自居 附 末 有 以肯定此點的 ! 史中 耶 由 世 知 : 了 \_\_\_\_ 段話 性 穌 於祂常與 性先知在 ---開 魔 , 自我 而 中 我 耶 的 不 \_\_ 0 人子 須多 穌 且 使 來 論 , 意 具 耶 瑪 的 命 , 有末 傳統中 資料 身分與 罪 識 穌 但 十 來 加注意:「 , Ź 這 中 而 7 表 \_\_\_ 世 旬 接近…這使 且 而 17 特 達 , , 使命 性 話 似 只 還是末世性 在 1 殊 出 也 爭也 先知 有 敎 19 由 吃 性 祂 我 會 於 , 質 帶 也 我們 個 內 們 的 信 反 0 的 來 晹 意識 容反 這 谀 人 意 仰 給 末 了 將 理 中 義 先 裡 你 洲 世 會 新 他 經 在 映 們 知 有 的 o 性 到 是 的 過 們 吹 末 但 祂 關 o 先 綶 但 時 卻 # 祂 Ħ 改 的

點

不

過

庫

爾曼教授

,

由

於瑪十

14 中

,

耶穌將若翰視爲厄利亞

意即

末世性先知

,

大

此

爲耶 厄里亞 反 穌 的 映 不 洗 能再 末 世 者 性 專 視 筅 體 自己 知 與 爲厄利 初 , 爲 期 此 敎 蓝而 刨 會對若翰之註 使耶 有末世性 穌 視 若翰爲厄里亞投生 解 先知意識 0 其 次 0 , 但 在 獝 瑪 + 太 , 也 傳 並不 14 之眞 統 中 妨礙 , 不 (實性首 是只 祂 以另 1先是可 有 模型的 種 模 疑 型 的 末 , , 因 世 如

#### (2)初 期 敎 會 對 此 名 號 的 應 用

性

先

知之意識來

體

認

自己的

使

命

o

耶 的末 事 本是義人 穌 錄 篇講辭中 第三章 爲僕人 世性先知和受苦的上主僕 在 施行奇 勒 , 卻被處死 斯 , 的 , 也 講解 坦 將第二 與達味 獝 中 太 教 依撒意亞中受苦的上主僕人內容 ,祂是聖而 , 會中 引用了申十八 四 25 , 人 很 • 且義 27 早 兩個名號 便用 和梅瑟 的人 15 梅瑟型的 1 19 ,表達了他們對耶 ,是生命之源。可見古老的 〇四 30 ) , 而 末世性先知名號來 且 清楚地 相連 , 反映在 指 ;後者特別注意耶穌和梅瑟二人都 穌 出 的信 耶穌 祂 的 身上( 仰 稱耶 末 **獨太教會應用** 世性 0 而 穌 且宗 13 0 23 伯 多祿 徒大事錄中 15 ١ 24 了 在宗徒大 , 梅瑟型 强 0 調 在 稱 祂 同

#### 3.今日基督論學 者富烈對 此名號 的新 應用

顯

兆

,

蹟

**猶太傳統** 根 據 不 前 同 文 o , 雖 天 爲 然我 猶太傳統中 們肯定耶 穌 , 以先 末世性先知準備默西亞時代上主道路 知 自居 而 且 也 說 祂 有 末 世 性先 知 至於耶穌 的 意 識 , 不 表示天主 過又 與

先知和末世性

| 先知

25

題。 史中 耶 的 國 耶 爲了 意 穌 識 經 中 的身分與 在 寫得完整 的 祂 自我 的 末 體 作用,此一 世 此 驗 性 宣 , ,分爲下列 雖 講 新 然 與 池從 行 名 號 動 (1) 未 争 末 親 來 \_\_\_ 末 世 臨 世 性 如 了 性先 先 此 0 鑒於 知 表 知 達 <u>\_\_</u> \_\_ 實 過 此 在 的闡明 0 是最 聖經 差別 為妥貼 學家富烈認爲 ,下文以 (2)末 的 # 0 性先知 末 本 節 世 , 便 誰 性 是處 若 先 Щ 在 需 知 理這 要綜 基 督論 代 個 合 中 問 秠 表

#### (1)末 世 性 先 知 L\_\_ 的闡 明

的

用

途

加

以

闡

明

雖 然對 於耶 穌意 識 中 的 \_\_\_ 末世性先知」之意義 ,上面已略有敍述 , 現在 再根據 业 資料

中 六 示 + 瑪十一 顯 超 末 在 在 出 # 章 瑪 過 瑪 性 中 舊約 4 自己已經超過了傳統的末世性先知 竇 竇 先 原 的 福 的因 音中 知 有 記 6 的 L... 載 的 復 中 素 與 , 依 獄中 來 仇 卻 , 往往 臨 有了 思想卻 卅 的若  $\mathcal{F}_{1}$ , 癩病 我們 大 5 ff 被 翰遣門徒去 爲 默 忽略 耶 人 ; 六十*一* 的 西 穌 亞 取 潔 Ì 並 消 其 淨 詢問 示 了 中 1 f f  $\overline{\phantom{a}}$ 的 施 深 依  $\overline{\phantom{a}}$ 限 意 耶穌身分的對話裡,耶穌 比 依 卅 行 度 奇 六 較 五. 0 首先 蹟 5 \_\_\_ f f • 0 , 耶 與 先 在 2 與 依 穌 知才是如 瑪 + 撒 應 瑪 意 用 + 5 亞 得相當自 4 第 此  $\cup$ 卅 應用兩段 0 6 再 五. M 者 章 由 且 中 o , , 耶 舊 那 但 在 沒 穌 充 有 |約經文作答 穌 依 在 分顯出 撒 癩 的 這 答 意 病 段 亞 J 祂 表 第 ,

,

o

在 福 音古老的 資料 Q 源 流 中 , 有 段 (表達耶) 穌意識到自己是「 最後 來的 位 , 這加 强

了「末世性先知」的意義(瑪廿三29f)。

天主 的 末 :父生子 世 無一了。 性 癘 在 **先**知 這位 미 爸 自我意識 , 子生於父 而 , 父啊 論 , 他 中 ; 同 具 與天父之間 , 他 有 絕對 性同 \_\_\_ 末 體的 |地服從| 世 性 , 有著 唯 先 了天 知 無二, 唯 L. 主 作 甪 無二的特 , 在 但足夠 的 自己 耶穌 殊關係 **瀬出** 生命 身上實踐 祂 裡 與 0 , 雖 我 天父在救恩作用 了父的 們 然這不卽是後 又 旨 確 意 知 祂 0 這 以 上相 代 表 Su] 敎 拉 示 合的 會所 作爲 美話 唯 說 稱

了 祂辯白 經發軔 歷史中的耶 耶 穌 的 1 過這番闡明之後 夫 切 行 國 穌 動 o 作爲 是在 的 來 祂 臨 的 舊約先知的末世預言背景上,了解 末世性先知 官 0 講 這 ,富烈教授提出的新名號:「 個 , 祂 耶 穌自己意識到 的 權 <u>\_\_\_</u> 威性的 ,祂不只是報告未來的 教道 , 侕 , 没有 祂給 人驅魔 表達出 自己的使命 末世性先知」的內 救援 |來的 , 祂 與 審判 與 \_\_\_ , 罪人的同 末 並 世 且 , 性 m, 涵 祂堅認最 先 且 ,可以如 桌共餐 知 在 祂 名 後天主要爲 的言行中 此綜 號 , 最 , 整合 後

## ②「末世性先知」在基督論中的用途

先知和

末世性

先知

完成

先

知

使

命

的

死

秠 史 中 的 耶 穌 和 信 仰中的 基督 , 是連 實的 復活事件中 天主顯揚了 釘死 的 耶 穌 , 提

二六

全正 表達 死亡 新 先 删 救恩史看來 而 知 名 祂 坐在 號 確 歷 自 地說 吏 復活 都 倒是更爲 己也 自己 , 争 頗 無 )在歷史 明 法正 能綜合這 的 裡 的 , 7 完成 這更爲合理 耶 右 , 天主 正 確 穌 邊 地 争 確 0 0 說 消 具 自 信 幅 0 基督論· 時代 有 三末 度 明 仰 極 中 那 0 而 超 不 的耶 的耶 原 穌 越的 世 是創 論 中 性 生時 來 , 穌 那 舊 穌 意 的 ,尤其今天,特別注意以歷史中 造 o 些 的 約 識 臨 0 身分和 但 至於透過耶穌自己 名號都 中 位 在 0 一歴史中 早 自這 與 那 救 有 穌 是舊 作用 的 角 恩 基 的 名 督 度 0 號: 耶 葯 大 而 0 , 時代 事 穌 論 此 而 上主僕· 實 秠 是在 , , 在 一的話 上 史 , 這新 也是「 中 復 , 末 活經 人 耶 世 的耶 , 性先 名 構 穌 • 號中 準備 穌 的 想 並 默 驗 耶 而 未 知  $\Box$ 中 西 用它們 穌 成 亞 經 , \_\_ , 作 的新 時 是一 早 這 相 • 天主子 爲 代 是 名 信 名號 出 來 號 的 信 在 一發 表達 信 產 仰 耶 , 仰 點 . 物 穌 能 • L\_\_\_ 自我 達味 的 的 , 夠 , 那 的 末 無 TF. 對 生命 # 麼 法 確 象 o 這 性 É 地 象 ,

之 知 亞 該 便 自 信 是 是 小 仰 不 亞 中 切 同 細 的 名 的 亞 基 號 督 名 而 的 號 希 , 泉 臘 必 0 須 源 各 • 了 敎 羅 植 會 根 馬 中 在 耶 歴史 在 穌 不 Ŀ 的 同 不 的 0 於是在 同 時 名 空中 號 復活 , 不 如 同 果 經 都 地表 驗 應植 中 達了 根 敎 在 對 會逐 於 歷 史 那 漸 上 穌 自 邑 的 , 那 勒 信 麼 仰 斯 坦 , 末 表 而 世 達 小 性 方 亞 先 式 細

了

比 如 古老 的巴勒 斯 坦 獝 太教會 , 在復活 的信 仰 中 , 方面回憶耶穌的言行 , 另 方面 期

下 亞 待天 那些名 ` 爲 (主的 受苦 末世 號 在 的 舊 上主僕 救恩在 約中 的 人 復活的 意義 • 爲 人子 基督身上不 , 不 等等 難發現透過 , 這些名號都 久來臨 末世性先知 0 他們 與 \_\_\_ 根 末世 據 <u>\_\_</u> 舊 名 性 葯 號 先 , 知 稱 , 呼 切 有 信 都 連 仰  $\exists$ 貫 中 經超越地 性 的 o 基督 只 要 爲 碿 實 默 現 究 西 在

穌身上了 至 於希臘化的猶太教會,在復活信仰中 o ,更是注意高擧在天的耶穌 , 君臨宇宙與人間 О 的

耶

楚地 的 號 主 也與 基督 ;如果在歷史生命中 表達了 最 後外 他 末世性先知 郭 舸 邦教會特殊反省耶 穌 表達信仰 的 先存 一相接 一致 的名號是主、 , o ; 因 爲 「 那 他 穌 的 麼在 們 對 來 源 .復活境界、君臨天下中也該是一 末世性先知 基督 「先存 , 在復活經驗 ,是含有君臨意味的天主子、大司祭等等 L\_\_ 的耶 」正是表示天主和耶 穌 的 中 信 , 相信 仰 表達 祂 的來 , 便是聖言、 致的 穌 源是天主自己 在 救恩行動 o 智慧以 上是一 ,於是 及含 這 些 致 如 有 清

佪 先存 , 說 末世 一意味 明 性先 末 世 的天主子等等名號 性先 知 這新 知 <u>\_\_</u> 意識 名 號 的 , 根 \_\_ 0 不 我 據 那 來 過這些名號也 穌 ш. 在 歷史中 類 的 話 並 的 , 意識 不 不 是暗 與 以 --及 末 示 舊 世 ---葯 先 性 先 原 存 有 知 的 的 \_\_\_ 末 意 脫 世 飾 義 性 嗎 , 大 先 ? 爲 知 無論 名 號

構成 方面 0 按照 在 復 富 烈 活 的 的 信 見 仰 解 中 , 在 , 這 基督論 個 新名號的內容可說發展出 中 , 方面 它能 Œ 確 地綜 了其他的 合歷史中 名號 耶 穌 或者 的 身 ĦJ 分 說 與 作 , 其 用 (他名 o

另

而

號都與

這新

名號相

連

先知和末世性先知

## 一、默西亞(基督)

號,像人子、光榮的上主僕人……等與這個名號相連。我們分三段來探討: 下,演變得有今日的豐富內容呢?其實,猶太主義也早有相似的傾向 容(如主、天主子……);事實上這名號本身的意義並不是如此豐富。那麼是在什麼情況之 今日信友們一稱呼基督(默西亞),無形中已經在這名號下,包括對耶穌的一 , 把舊約中的重要名 切信仰內

2.耶穌基督自己對此名號的態度。

1 舊約與猶太文學中這名號的意義

0

3初期教會對此名號的運用演變。

# 1、舊約與猶太文學中這名號的意義

默西亞本是希伯來文的音譯名詞,意爲傅油的,此字在希臘文中翻成基督,字面上的意

二、默西亞(基督)

不過 史上 義還 o 地把和 末日 是傅油 , 是這 這並不 要來 人 的 臨 物在舊約時 表示在舊約 。在舊約信仰中,默西亞的名稱是指一 救恩賜給 的那 一位 心的信仰 期並不稱爲 0 但是在 中 舊約中 , 沒有末世時期 — 默西 ,用這個名詞 亞 <u>\_\_</u> ,而是「達味的後裔 天主要打發來 個特別的 的時 候卻沒有 人物 , Ш • 在 次有過這清楚意 救恩上決定性 在 在這人身上天主決 以色列民 的救恩 的 義 人 o

物

平

與

人

類

當時 然存 亞 了 四 見 : 具 一 有 經 在 決定性的君王(見:依 默西亞一 愈失望的 則 在這時期內 12 但 在 舊約 無形 几 -卻 見 : 1 15 存 的材料 ; 列 中 在於他 字是一 四八) 有了 情形下 耶廿三5 上十 • 中 們的 九 個 方面君王性的默西亞依然還是保留著,還是達味的後裔 個普通名詞 , ,轉變的 , |轉變 但是這轉變 f f 充軍之前 16 信 仰 0 0 七 ,這末日來臨 Щ 中  $1\overline{0}$ 在 幅度更大 充軍之時 的 且 , 指 一米 在第二依撒 許多文學作品中 在 16 當時 ; 九 五 **2** 切傅過油 ,在第二依撒意亞中居然稱居魯士爲默 尙 的 , 1 人物 達味後裔要來 未 4 清楚的意識出 7 意亞中 的人 , 從達味君王的 0 都說 + 這情形 \_\_ , , 如 : 期待 1 天主在 的思想還存 的人物已經轉變爲 來 \_\_\_ 9 先知、君王、司祭之流 直到耶 。到了充軍以後 達味 , 後 於是這· 裔 穴的後裔! 肋米 在 轉 見: 爲 亞先知的 人物雖不 司祭性的 裡 , 但 西亞 則 , , 對 要興 卅 上主僕 漸 稱 (見: 四 時 0 達味王室 漸 其 人 代 爲 23 起這位 ff 湿依 實在 默 物 在 兀 出

性 失 的 0 縲 8 到 西 匝 亞 加 10 利 1 o 到瑪加 匝六9 亞先知書的第六章,首先清楚出現了司祭性的末世性人物( 轉變是: 伯 1 14 時期更是絕 , 注意匝 天 11 不 提 , 0 從 因爲當時是司祭在領導着全民 第三依撒意亞 直 到瑪 拉 基亞 ,於是在 , 都沒出 舊 蓋二23 現過君王 約材 料 1

中

,

對這

末世

性

的人

物有

着

這種

演

變

o

的 因 見 : 末 物 在谷 妥協 朝 有 默 # 的 經 o , 性質 所 申 先 西 轉 木 主 又 到了 亞 蘭 義 首 以 +知 變 由 先是. 亢 尙 成 者 在 性 的 於 耶 達 耶 不 爲 文件 黑落 穌 的 , 是如 指 生活 味 穌 18 默 使 在 德王 基督 西 着 中 猶 羅 的 亞 能 太 後 此 這 馬 的 0 裔 而谷 的清 見到這 的 也 個 的 人 前 朝 時 在 末 政 不 的 後 是達 代 木 楚 世 治 其 統 段時 蘭 中 要 潮 有 治 裡 , 來臨 專 隱約呈現 故 之下 流 羅 味 , 對 體 期 有 馬 的 o 很 的 在 化 後 默西亞來臨的等待是十分尖銳的 的領導人物是司 , , 多性質: 人 舊 的 裔 沒 默 物 約 傾 有 , 西 , 末世 於是 的 中 向 亞這 自己獨立 名 尙 , 先知性的 有君 號了 不 使 個 於是使得當代對 是指 字 人 (們懷 祭 王性 的 0 的 但 主 內 , 這 的 個 念起 權 默西亞多少是受到了申命紀 在 容 末世 可 默 谷木 有了 0 能 達 其 西亞 是 蘭文件中 默 味 次 人 使 物 西 此 • 0 , 口 最 轉 的 亞 當 ,而且這默西亞是政治 司 祭性 默 迫切期待 後 時 變 祭性默 西 再 人 , , 能看 |亞這 引 的 很 加 起 縲 不 + 西 西 到當 名 的 黑落 滿 這 亞 尖 亞 號 意 轉 保 銳 德 的 時 黑 變 , , 持 影 甚 對 在 傾 是 落 的 的 響 至 這 當 向 德 原 性 原 蓮 個 人 時 因 王 o

默西亞(基督

o

# 2、耶穌基督自己對此名號的態度

末世 述的 了……等等 來臨人物應有的一 思想背景中 就在這種對默西亞來臨迫切等待的氛圍中 0 但是問題是在當這人與人交往中 , 也熟悉着舊約 些特性, 譬如說:天主在祂身上的鑒臨 , . 是 一個十足的獨太人 ,在自我表達時 , 耶 穌 基督 0 田 今日的批判家公認在 現 在巴勒斯坦 , ,天國因 是否以默西亞的名號 祂的宣講 地區 祂身上出 0 祂 而 開 生活 來 始 現了 表 行動 在 朗

中都有 這字在耶穌自己口中曾出現過好幾次,在馬爾谷第九章四十一節與瑪竇第十章四十二節 ,但卻是次要的,最有關係的是在馬爾谷福音中的三段:八21 | 33 | 十四 | 61 | f f ; +

五 2 **f f** 

。現今一一討論於下:

自己的身分?

出這 分的 竇在 號 耶 先入影響( 抱着一 對 切先有的觀念 穌 |馬爾谷八章27—33有兩種註解的意見:一為庫爾曼,他認為耶穌在此處對默西 復活後 種不置可否的態度 以其 見;瑪十六 他源 ,細讀馬爾谷此章節 流的資料挿 15 , 20 庫爾曼認爲我們一般在看這段章節時 , 入 但是事 的 ,會發覺耶穌基督沒說是也沒說不是 , 路 加 實上,比較對觀福音平 及馬爾谷都闕如 如 行 , 瑪 都受到 處 十六 , 能 17 , 只 瑪 觀 寶中 出 是叮 許 0 如果跳 亞 平 多是 囑別 的名 行 部 瑪

向任 何人談起。 於是庫爾曼認爲耶穌對這稱號的態度是不置可否 o 這註 解實在 有 可討論之

處 第二種是按福音的批判方法來註解 。福音中 有不 同材料和 句子 , 由 編 輯者按其對 象及 神

#### 材 料 I

學取捨

、潤色、

聚合而成

的

,

如把馬爾谷福音拆

開

,

大致可分為兩種材料

30 節 耶穌不許講,是屬於默西亞的秘密 ,不可傳開 0

31 32 節 預言受苦受難……等

32 **33** 節 是編輯上的需要,連接上下文

材料Ⅱ

27 28 節 是這紀錄的背景 o

29 節 是伯多祿 的回 答 的 確說:「 祢 是默西

,

0

33 節 耶穌 的話 -撒 日 , 你走到後 面 去 o

於是現在問題是 ,這些材料本身是如何的?全是來自客觀資料 ,抑是已經過馬爾谷的 編

#### 輯 處理?

默西亞(基督)

由批 判所得的結論是:材料Ⅰ完全是馬爾谷的神學思想 ,馬爾谷的 神學是默 九 亞 的 秘

曾出 相當 其 密 神 , 現過 順 學需 常 在 o 由 要 那 此 穌 的 行奇蹟 几 創 미 莧 作 8 , 0 耶 材料 10 • 驅 穌 基督是清清楚楚的否定祂是默西亞 Ⅱ才是在 魔之後都有這神學出現。 編 輯 手中完全客觀的 至於預言受難 資料 0 0 若把 這種情形在其他 ,共 材料 有 三次 I完全剔除 , 福音記 都 是 馬 , 唸下去 載 劔 **ф** 谷因 彻

Ī

0

平 是這究竟 行的記 實在 於 載相 馬爾 是耶 是完全肯定 穌 比 谷 子四 較 眞 的如 , 的語 章 便 豁 此 61 然開 說了 f f 氣 : , 通常是採取 朗 , 還是馬 我 0 是 與 馬 爾 爾 o 谷此 在希 庫爾 谷已 曼的 處平 加 臘 原 上了後 行的 文中 意見 是瑪 期 所 0 這部分 表達 信 實 仰 的語氣 廿 的註 資料 七 11 解? 與 , 如 和 這 中 果只 間 譯 路 加 題 以字 廿 樣 =與 的 面 其 背 67 表 定 他 面 68 福 o 但 퍔 觀 0

是在 句答 俐 我 在 在 的 落 是 馬 話 會意 的 在 希臘文文法上用這個轉承語 爾 甚 答 瑪 之後 谷的 覆 竇敍 具 0 阿 在 希臘文原文的文法結構上, , 我是 拉 述 馬 阿拉美語中 |美語| 中 上用 \_\_ , 在這 0 風 「並且」」 況 , 境況 看 且. ,這樣的答話實在的意思是:「 田 雖 來是直譯阿拉美的一 然這句希臘原文措辭 下耶 字作 ,意味着後面的意義和前面是相反的,所以接下 穌 的答覆是 轉承語 是很容易證明出 0 你 並 句話 說的 的方法好似 且 <u>\_\_</u> 是 來 , 字在中 你說 故 的 L. 應 , , 的 在阿拉 是給 這已 天 文文法· , 爲馬爾 但不是我說的 人一 經 美語 不 谷在 像 上毫無轉承 種肯定的答覆 中 馬 爾谷 記載了 去 瞭 去 解這 o , 馬 意義 耶 般 這 句 地 穌 爾谷 含意 話 乾脆 說 但 , 但 內

記 載耶 穌 自我表達時 ,用的是「人子」的稱號。 由此分析 , 知道若按瑪竇福 雸 的 語 氣 ,耶穌基

否定了把這名號用在自己的身上,好像祂說: 路加 福音的平行處(見廿一67—8),更淸楚的表現出這點,因爲根本沒回答,毫不 \_\_ 你說我是默 西亞 , 我不是如 (此說 o -願承認

於是淸楚的看出耶穌在這章節中(谷十四61f) , 沒有承認祂自己是默西亞 o

阿拉美語風 最 後 的希 段是在馬爾谷十五2ff 臘字實在意思是:「你說我是默西亞,我不是如此說 中 , 耶穌回答說:「 你說 的是。 0 按上面的 分析 ,這充滿

的那 主末世的救恩要出現,是末世的挑戰,這不是當時默西亞名號的內容,也不是當時人民 在耶穌基督生活的時候 子這名號來自稱 種默 批判完了有關通常人以爲耶穌基督自己承認自己是默西亞的這三段聖經章節 西亞 。實際上, ,祂從不用當時宗教上大家迫切等待着的政治性默西亞、達味君王之 這是合情合理的 ,因爲耶穌 自己所意識到的是,在祂身上 ,我們看出 有天

# 3、初期教會對此名號的運用演變

名號 來稱耶 現 在 問題是在:如果歷史中的耶穌自己沒用過這名號來 穌呢?當時是如何演變的?轉機是在何處?是在哪一個教會中 自稱 , 那 麽 如 流傳開來的 何初期教會能用這 l',以致

默西亞(基督)

三六

# 於今日成了完全表達耶穌身分的名號?

些教 批判 出 的 變化 每 會 就 , 顯不 再變 名號運用演變的 在 像 本 在 |<新經 地 出 化 其 的生活背 形成了新 原來 基督論 面 經的基督論 景及需 貌 鳥 0 去脈 因此 瞰 要中 マ中 , , 不得不 與 演變了又演 所描繪過的初期教會有着好幾層 。三個教會的基督論錯綜複雜地交合着 基督論 再 按每個教會情形逐步 有內在連繫的基督的名號也是如 變 , 形成了 木同 的 再度 名號 ,福音的形成經過這幾層 分析 0 爲此 批 ,除非經過嚴 紃 此 , 爲 , 0 能 都是經 清 楚 過這 地 謹 的

西亞 是我們 這 有 把有 關 名號與 默 西 舊約背景 舊約 亞這名號 淵 的 源 甚深 巴 在 勒 初 斯坦 期教 , 有 及希臘化獨 無舊 會中 約背景 ·的演變 太人的教會置於 會 , 牽 我 一涉到 們把新經時期分 |對這 名號 \_\_\_ 類 內 容的 爲 , 而 兩 意識 種 毫無舊約背 情形 及 運 來探 用 景 的問 討 的 o 外 題 由 於默 邦 , 於

### 會置於另一類來研析。

稱 那 敎 太 會碰 基督 穌 初期教會只有二途可選:一是如耶穌一 的 具 [徒宣 到 信 有 仰 舊 個問 講 約 0 背景 耶 題 穌 面 的巴 ° 是要面對 ·用什麼 種是信證的方式 勒斯坦與希臘化的獨太人教會 名號來稱呼這復活的耶穌更恰當?耶穌自己不用默西亞這 兩 種 入用 兩 種方式宣 ,對不 信者 般廢置此名號,一 佈這信 護敎態度的宣 • ----仰: 面 擁 則是把舊約中對末世來臨人物 種 有着對釘死了, 講 是教理的方式 0 在這背景之下 但是復活了 , 對 歸 , 宣講 名號自 化 的 獝 的 的

耶 採用 所描 已經爲祂的 人子就是 穌 生活 了後 繪的 這個復活了的耶穌 時 者 生活作了 的 切 0 情況不 那 ,歸納於這名號之下, 麼是在什麼情況之下採取這方針的?首先要說明 同了 一次辯白 0 0 初期教會時期的耶穌是已復活了 0 於是在此情況下 教友們等待着這已復活的耶穌再度光榮地降 在耶穌身上重新作一次註解。事實上, , 政治性默西亞的概念一定不會像耶穌 的耶穌 的 是初期教 ,天主在 復活的 初期教會顯 來 會 的 , 那 情 時 事 況 生活 審 件 , 判的 明的 上 時 和

般再發生了

運用 運用 新 官 顯 中 講 約 書 就成 了一 中 着 末 那 9 麼 B 9 天 是何 默 子 來 此 個 主最後 名號被稱之爲 死 臨 西 Ţ, 審判 種情 亞 名號來作爲宣 <u>\_\_</u> 的 復活了 這稱號 況 審 设度當時 切 判 的圖 是 , , 主的話 大 像是 又要 的 人 子 敎 爲默西亞在獨太文化中 講的主詞了:宣講這死亡了 來 一人子 友們 的 臨 L\_\_\_ 來臨 的 運 , 只 耶 用這名號如 是放 穌 ,這思想尤其 見:達十 , 在耶穌 本來 (此多呢) --- $\equiv$ 是期待要來臨 人子 自己 在 ? 在 而 <u>\_\_</u> 默 0 名號是再適合不 又復活的 中 在 示錄文體的達尼爾先知 這 擁 , 類具 是祂常運用 有 的 舊 耶 有舊約背景 約 個 穌 背 人物 0 景 的 濄 在 的 色的了 這 0 0 獝 爲 因 情 的 太 書 此 況之下 敎 此又難以 , 人 但 會 裡 思想 特 默 中 是 在 别 西 ,

默西亞(基督) 那 麼 在 這些教 會中 , 是如何應用着這名號的呢?雖然巴勒斯坦和希臘化的猶太教會都有 亞

了宣

講

中

的

主詞

T

中 舊 26 的 葯 運用 背景的 把 方法 基督徒 默 ,藉着宗徒大事錄中記載的伯 西亞 ,但是在應用上,卻因 」名號放在耶穌身上 兩個教會不同形式的基督論 多祿宣講 , 面 說 , 耶 · 能很 穌 在 清楚的看出大概 世 上 的 而 所作所爲 有異 0 見:宗三12 巴 勒 , 並聲明 斯 坦 一教會 獝 

念 • 楚二 太人 麽 活 的 按經上記 在 個中 在這 行動 這教 言行 祖先對祂不 會中 載 的 心的基督論 裡 辯 , 又可以接下去問 死亡而 白 於是· 怎麼又產生了受苦的默西亞的概念呢?實際上 合理 o 在 有 又復活了 這 敵對的 的待遇。另一面又宣稱 , 傳統 \_\_\_ 面說出耶穌基督在 勢力 的 <u>\_\_</u> 下 , 個 見:格前十 ……等等 有最古老的 間 題是: 0 最後 「默 生活中 五 喜訊 • 3 基督復活了, 說出 西 宣講格 亞 5 ,自己意識到天主在 , 這名號在 式 祂的復活 , 在 的 「受苦 其 出 祂是預定的默西 中 現 舊  $\Box$ , 是 是 約 經 <u>\_\_</u> 的內 中 有 種 毫 祂身上 句成型的話 了受苦默 天主對 涵 無受苦的 匝 , 本 的 0 其 來 鑑 這是相當清 西 在 臨 由 內 # 亞 \_\_\_ 耶 涵 , 基督 的 的 天 穌 , 那 概 生 歸 國

於一 人子 的 名號內 的 ,但是「人子」的名號無法當做宣講的主詞 , 於是轉移此受苦內 涵

默 西亚 的 名號上 o

主

的名號有關

,此處暫略

o

默 西 亞 在 希 , 臘 而 化 是已成 猶太 **《教會中** 的默 西 亚了 , 對默 , 是被提昇、高舉的默西亞(見宗二36) 西亞名號 的 應用 , 與其基督論 是休戚相 關的 。這情況的發生與 ,已不 是指 定的

響, 是教 由 此 會 口 的 見 創 ,把默 造編 輯 西亞這名號運用到耶穌的 , 耶 穌 自己是從 未 白稱 爲 身上,完全是受到 默 西 亞 的 0 而 把默 這 西 兩 亞 個 教會的 字 應用 基 在 督 歷 論 史 中 的 影 的

耶 穌 身上 正因 是在 復活的光照下 信 i祂是將· 來 的 或 是高 擧 的 默 西 亞

,

•

0

,

個 歷史 專門名詞 內 在 蘊的 毫 無 豐富意義 舊約 ;後經敎會在 背景的 0 只是把它當作一 外邦教 這專名上 會中,「 , 堆積了 個專有 默西 對耶 名詞 亞 穌 L\_\_\_ 的 \_\_\_ 般的接受下來了 信 仰內涵 傅油 语者這字 (主、天主子····· , 對 0 從此 他 們 耶 而 穌 言 基督 , 沒有什麼 成了

舉的 號 耶 會 菂 穌 , 身上 默 卻 官 講 西 在 過 表達 亞 中 , 運 祂 面 0 自己從 末 上 用 層 有 得 層 了 特別 的 別 , 來沒 剖 這 巴勒 多 視 默西 用 , , 斯 也 過 這 是因 裡我們 亞 坦 , 也不 教 <u>\_\_</u> 的名號 此 會 争 承 而 미 認 以下 流 , 是末 自己 傳 傳 到毫 到 \_\_\_ 今 是當 個 日 無舊 來 H 簡 單的 臨 敎 時 約背 的 會中 人 結論 們 默 景的 所 西 的 亞 想 : 0 外邦 的 但 **;** 希 默 那 是 敎 西 臘 種 同 會 14 默 亞 様 西亞 的 中 運 這名 獝 , 用 太 o 着 敎 號 經 而 默 演 會 是 在 西 中 變 在 秠 亞 成 獝 史 , 是高 的 中 太 名 敎 的

### 個 車 有名詞

運用 生活 最 默 後 內 要追 西 容和 亞 加 這名 言行 聲明兩件事。 號 o 耶 自 稱 穌基督是有 o 首 另 先 一個 應分清楚兩個觀念:一是 是歷史中 一切內容 的 , 耶穌 而 且 更完全 有舊約以 一;但不 色列 歷史中的耶穌生活 人民 以默西亞自 信 仰 中 稱 的 末 0 世 時 無怪 救 , 沒有 爾

默西亞(基督

曼曾說過:「 耶穌對這名號有曖昧的態度,旣不肯定又不否定,爲的是使自己和此名號有些

相連之處。」 第二件要聲明的是,有關歷史中的耶穌基督是否有默西亞意識的問題。教會曾經斥責過

的耶穌基督有默西亞意識的神學家。本段探討的結論是:雖然耶穌

在

生活

的人

物

時

些否定歷史中

;用我們教會言語來說 從來沒應用過默西亞這個字來 ,祂有的是默西亞意識 表達祂的意識 ,但是耶穌在生活中自己正是舊約期待

### 三、上主的僕人

事 **`** 服務 我們知道今天的教會,以及教會中擔任聖職 ,教會性的職務從來不是爲了「主宰」 、「管轄」 的人,往往以「僕人」 ,而是將天主的聖言、 自居 0 僕 人是爲服 基督的聖

體和上主的旨意

,如同食糧一般奉送給

人。

發現 音批判。我們把問題分為下列三部分來處理,這是研究耶穌任何名號慣用的次序: 聖經學家討論的一件事,本文便是對此有所介紹,當然這類問題的介紹 承宗徒的人,當然也甘心以僕人自居了。不過耶穌自己在世時,曾經自稱爲僕人嗎?這倒是 一他確是真正的 僕人」這個名號來自舊約,不過教會時代,在復活的信仰光照下,回憶基督的 上主僕人,因此成了耶穌許多名號之一。後代接受基督委任的宗徒 ,時常假定現代的福 2生平, ,或繼

1在舊約和猶太文學中此名號的意義

2耶穌是否曾以此名號自居?

三、上主的僕人

四二

3.初期教會中此名號的運用。

# 1、在舊約和猶太文學中此名號的意義

僕人 人是誰 有 三 及 一 關 此名號 上主僕人的神學」有較詳盡的討論,本部分只能綜合其第六章來描繪這位上主 , 讀者 可參閱 <神學叢書>之二《第二依撒意亞 書 0 該 S 書 撰 「 上主僕

列民 而 也謂能是一 且在他身上有中介身分,使天人相通;他替人贖罪;天主也在他身上表達對人類的 ; 有 謂 首先觸及的問題是:這位僕人究竟指誰?答覆紛紜,莫衷一是,有謂是集體性地指以色 個集體位格。這僕人的使命是宣佈罪赦的救恩;自己常是有著以德報怨的 是具體地指過去的一個人物,如達味、梅瑟……等;或謂是指未來的 一個 態度 愛 人物

受苦的 把舊 與 默 約中一 西 本來上主僕人只是如同上面敍述的那種人物,但是由於在猶太文學的末期有一個傾向 亞 ,於是歸於默西亞名號下的上主僕人的圖像 相連 切與 ,但是同時卻剔除了僕人受苦的因素。因爲在猶太人的思想中 救恩有關人物的材料 ,都歸諸於默西亞名號之下,於是也把上主僕人的名 ,不再是受苦的僕人,也不是代人受苦的 , 默西 亞是不能 號 ,

人物

# 1、耶穌是否曾以此名號自稱?

簡 人 單了 有關 事實 0 的 這三 材料 上在 類聖經章節爲:谷一11;谷八31 有三 福音中 類 ,分析了這三類聖經章節以後 , 耶穌基督從來沒有清楚說過 ~ 九 **31** , 我們第二部分 , 十 32 我是僕人」 ; 谷十 的問 45 , 那 , 十 題 裡涉及耶 四 , 自然 24 而 穌 然顯 與 八上主 出

文中 …」(依 話是來自依撒意亞先知書(見依四二1)的。愛子原文該是:「……僕人, 當然不 兼有僕人與兒子的意思。福晉中取了後者,把來自依撒意亞的話,譯成了:「·····我 谷 0 四二1),由於希伯來文的「僕人」翻成希臘文時,用的是 PAIS 11是述及耶穌領洗時 顯 能算是耶穌曾以上主僕人自稱 然的,谷一 11含有上主僕人的神 ,有聲音從天上說;「你是我的愛子,我因你 的憑據 學,將此名號歸於耶穌 0 但是這話是來自 而喜悅 我心靈喜愛的 ,而這字在 0 希臘 這 的

上主僕人的意識?這問題實 翰洗者 如 一是看 進 一步要問 的 耶 態 穌 度如何?在祂與若翰的關係中 在 領洗後立刻 :此時耶穌雖未以上主僕 在 有 不易根據 何 特殊態度 耶穌受洗紀錄本身來回 人的名號 , 此態度是否反映舊約 是否顯出祂以上主僕人自居?首先 泊稱 , 福音是否 答 , 只 上主僕人?另一 [有意暗| 能從下列二事 示 此 時 是看 中 耶 耶 尋 穌 穌 找線 耶

뗏

=

三、上主的

?僕人

主 的 先 十 新 其 裡 於 的 領 僕 章 知 時 次 那 洗 , , X 節 代 是 的 2 只 穌 末 後 的 能 與 (見谷 行 的 瑪 # 9 意 動 6 開 + 說 若 先 就 識 始 那 翰 \_\_ 開 , , 知 毫不 在 12 穌 洗 都如 始 0 0 今人 11 這 爲 者 了 , 承 涉及 此 認若 段 這 的 此 末 裡 句話 以爲這 , 這 關 官 世 上主 的 翰洗 裡 係 講 的 , 那 要 本 確 官 , , 僕 身相 段 影 穌 說若翰洗者是 者 能在 所 講 章 射 入 影 的 以 , 當有 的意思在內 節 耶 權 業 射自己是依 下 這 穌 威 使 有 面 初 是 名 能說 三段聖 命 , 期 上 此 雖 , 主 是涉 敎 外 然 \_ , 撒 個 是上 會 的 o 並 經 領 的 僕 由 意 時 烫 未 章 洗 **遊先** 救恩 節中 人 以 代 顯示 神 後 主 性 噗 學 , H 的 史的 自己具 痕 但 的 知書第六十一 的 觀 耶 人 不 剖 察 跡 人 穌 的 物 使命 能 圕 視 o , 分爲 有任 首先 說 미 特 , 耶 知 此 殊 之 穌 外 兩 何 是谷 地 , 章的 馬 以此名號 並 個 顯 , 芣 爾 時 上 出 + 但 意 谷 人物 代 主 上主僕 不 味 的僕 福 , 27 只 泊稱 若 팜 什 , 是 l 描 所 麽 翰 人 人 33 上 繒 有 洗 的 0 , 主 或 描 最 者 , 基 的 面 但 僕 督 寫 後 是 意 貌 受洗 屬 是 義 在 人 0 於 瑪 個 有 這 至 o

涉 註 次受苦難的預言是出 汷 解 Cullmann 人子 , 名 類 日 號 的 是 聖 涉 及耶 經 由 於對 在 學 自 論 家 穌 歷 預言 及 人 持 子名 史中 極 人 子 爲不 其 的耶 名 號 受苦受難 同 號 意 見錯 穌 時 的 意 既然 表 綜 見 的 示 章 , 0 人子三次對自己被 因 我 節 , 他 此 們 主 介紹 見 : 也 張 影 響了 耶 不 谷 穌 同 八 我 意 在 31 生活 們 見之前 , 拒絕 處 九 理 時 31 曾 的 , 受苦 先該 以 間 33 人子 題 f 罄 • 0 復活 )自稱 首 崩 o 對 先 , 的 渦 這 這 , 預 庫 類 類 , 並 劔 經 經 謂 曼 文 文 , 都 都 的

天主所 恩的 證聖] 以爲. 言的 祂 天 創造 敎 坦 經學者 是反 但是否定歷 三章受苦的 人子名號 全早 的 敎 主卻用它來奠 章節 意見 映 在這 身上說了一 0 ·已運用 天 運 救 第 依 , 裡 的 幾節 如 爲 自 用 撒意亞先知書中 , 在巴 史中 富 上主 這 在 稱 , o 不 八首第 聖 類 舊 着 所 烈 , 但不 僕人 個 ( R. 資料 以 基 勒 經 的 約中 而 — 正 這 興 斯 中 那 且 是耶 否 人子常是光榮的 o 第二 屋 一反 坦 22 節 講 在苦難預言中 , 穌以人子自稱是一回 Fuller 韓 來 的 到 的受苦與光榮 反 類 而 敎 : 恩的意見似乎足夠與 穌自稱爲上主受苦僕 ;但是天主卻在 的被拒絕 的受苦的僕人(見:依五十三) 聖 會中 映依撒意 且 經 同 匠人 很早 中 時 和韓 棄 也是反映 • , , 亞第一 復活 不 就 而 **,** 那 加入了人子的受苦僕人幅 用 恩 ( H · 的 但 不 示 用 事 祂身上說了一個 神 五十三章受苦的上主僕人 來 穌創造性地加上了受苦僕 ……等等 **影聖詠** 學 是耶 註 的 , 廢石 而把自己視作受苦的僕 庫爾曼對立了吧! 解 人的憑據 , Hahn 表示 穌 卅 耶 以人子自稱 几 穌 ,不是引證依撒 , 反 首第 的受苦受難 經 而成了 , 師 也沒有 , , 所 20 及法利 是 根本就 節 以在 的 屋 度 , 憑據 角 反映依撒意亞先知書第五 , 麦 0 , 塞人 否定耶 人的 此處 使 卽 0 示 的 意亞第 庫 池 唯 人又是另 爾 耶 人 基 , 穌是受 復 視 色彩 , 耶 都反對 也 石 曼以爲 活了 爲沒 미 不 穌 五十三章 靠 證 0 曾 穌 o 難 l自稱爲· 這段 但是另 耶 的 明 有 不只是自己用 0 這正是耶 口 刵 是巴 穌 後 的 用 室詠 見苦難 代 義 的 事 , , 人子 勒 巴 而 一些聖 獝 人 石 0 韓恩 勒 是引 如 斯 頭 按 穌 , 預 在 坦 斯 被 韓 的

,

0

最

後是

馬

爾谷

十

0

45及十四 24 的 兩 段 首先馬爾谷十45 說:「 因爲人子來 叼 , 不 是來

不是 苦的 的 的 暴 會加 來:::: 贖 並 批 脈 交出 價 字 判 歷 絡 在 家以 中 主 史 的 耶 自己 僕 中 記 話 穌 無疑 嚴格 爲 耶 錄 人 來 的 的 穌 自 中 0 , 性 地 的 敎 的 的 由 , 那 切 於這話 是 命 批 自 會 0 麼更 禮 判家認爲 引證依撒意 批 , 爲 稱 , 儀 大 判 0 **大衆作** 應是後 至於十四 是在 此從 家認爲 性 的 言語 晚餐 半 , 贖價 期 四章 段反 亞先 谷十 凡 是出 廳 是 敎 會 中 <u>۔</u> 映受苦上 24 45 \_\_\_ 知書的五 切 的 自 講 節 中 之後半 這段章節 創 初 的 的話 有 期 作 關 , 敎 按 主 耶 十三章 , 會的 照 僕 段只 難 「······ 爲 穌 的後半 類型批 入 能 自 是前 認人 第 證 創 的 明 作 話 11 段: 判 子 屬 大 半 節 , , 也是後! 於歷 這 段 的話 衆 0 , 話 其 困 流 的 \*\*\*・・並交出 既是禮 更中 出 發 生活實況 難在於前半段: , 期巴 來 展 全都是復活後 |或引 的 的 儀 那 勒 \_\_ 性 是 斯 申 穌 , 自己 禮 這 坦 的 0 儀 無 敎 由 , 丙因 疑 的 是 背 巴 會 於 在 景 地 前 勒 性 的 爲 命 分 創 半 斯 反 0 嚴 映受 餅 作 段 坦 人 子 格 有 ,

大 史 的 中 過去 派 , , 那 那 渦 否定了耶穌在 默 穌 穌 上 是 西 在 面 對 亞 生 否 活 意識 福 • 人 中 팝 子 中三 曾 到 世時 並 經 , 只 自 且 類 能 稱 有 曾以上主僕人自稱 自稱爲受苦的 是 過爲受苦的 關 光榮 上主 僕人 的 僕 資料 人 上主 上主 , 受苦 過。 僕人 僕 的 分析 人 最後 的 , , 祂以 有 與 著三 面 批判之後 , 富 是 這名號自稱 種 烈雖然也否定了耶穌曾以這名 耶 穌 主張: 的 , 我 創 首先 作 並 們 富 o 可 是 其 有 歸 次 啟 庫 納 劔 說 示 , 以 曼 的 韓 創 有 恩爲 造 類 關 性 À 在 主 的 歷 ,

自稱 , 但 眞實 是他說耶穌生活中 的面 貌而 的 切所言所行都有著上主僕人的內涵 ,後代敎會只是以此名號

## 初期教會中此名號的運用

表達祂

判認 註解 主僕人的基督論 爲這是初期敎 馬 爾 祂是受苦的 |谷福音中的第十章45節及十四章24節 , 會以 因爲大家都同意這兩段經文是印證而 上主僕 |依撒意亞先知書(見:五十二、五十三)爲基礎 人 完成救贖 使 命 , 很 清楚地反映出初期巴勒斯坦教會受苦的上 且引用依撒意亞先知書 , 對耶穌苦難的 0 最嚴格 的 神 批 學

,

,

號心 心 的 i 基督 所 然會消失的 在 以 希 , 是在 注目 臘 化 的是現 復活中 的獨 , 因爲這名號無法 太教 在 爲 會 , \_\_ 不是 主 争 <u>\_\_</u> , 的基督 過去 受苦的 表達該教會的 , 也不 上主 o 祂 是末 的作用 僕人 日 的概 和 高峯基督學 0 在 祂今日在 念已經冲淡了 稱 基督爲 敎 會中 \_\_ 主 , 的 因 的時: 臨 爲 這教 在 代 , 是他 • — 會注意的 僕 們 人 信 仰 是 的名 君臨 的 中

人 的貢 不 獻 渦 0 , 那 我 麼 們 必須回到 個以服務爲主的現代教會,不是應當更加重視耶穌的「 今日教會中再反省這個名號 , 我們 的 ?時代非常重視服務 上主僕人」名號 ,服務是僕

三、上主的僕人

嗎 ?

# 四、達味之子、師傅與主

## 壹 「達味之子」的名號

由保祿宗徒致羅馬人書中,能看出「達味之子」在教會中應用的時候,是和「天主子」

1 在舊約和猶太文學中此名號的意義。

相對立的 ( 見:羅一3—5 )。今分三部分探討:

2耶穌是否曾以此名號自稱?

3.初期教會中此名號的運用。

## 1 在舊約和猶太文學中此名號的意義

書開 始直到猶太文學,以色列民族期待來臨的人物並不是以「默西亞」的名號稱呼祂 關於在舊約與猶太文學中這名號的應用 ,可以參考<<<br />
獸西亞>的名號,從依撒意亞先知 ,而是

四、蓬味之子、師傅與主

五〇

開始 是屬 達味之子」的名號 三十三15 於達· 把一 達味 味 達 的後 , 味 從未 的後 之子」與「 裔 稱 , o 裔 M 過一 但 且 是 0 就是 舊約 雖然 默西亞」 達味之子 中常 \_\_ 在 綶 厄則克耳先知以後 稱這位達味的後裔 西 相 <u>\_\_</u> 亞 連 \_ 直到 見: 詠十七51 o 洒元: 前一 , 爲 這人物已加添了 世紀 \_\_\_ 達味: 0 從此在巴 , 在所謂 外的嫩芽 其他 勒斯坦地 \_\_ 撒羅滿 見 : 色彩 僑居 聖詠 品 在希臘 那二十 , 但大致 便 開 裏 地 始  $\equiv$ 區 5 而 了 , 才 的

猶太人,由於默西亞主義並不深 有同等地位的達味之子的期待也是一般的冷淡。不過和巴勒斯坦地區一樣 ,而且也沒有如此濃厚的政治色彩,那麽對於這位與 ,最後已經把達味 默 西 亞

### 之子與默西亞相連了。

## 2 耶穌是否會以此名號自稱

福音中涉及此名號的章節有三處:

在

首先

是在

段學術性

的

辯

論

中

出現

 $\overline{\phantom{a}}$ 

見:谷十二35

37

文中記載

載耶

穌

責問

對

方:

默西 亞既然是達味 的後 裔 , 爲 什麼達味 在 聖詠中 反稱他爲 主 <u>\_\_</u>  $\overline{\phantom{a}}$ 見 : 詠 \_\_\_  $\bigcirc$ 1 0 這裏

是否 意味 着 耶 穌基督意識到自己是「主」 , 是 <del>---</del>, 先存 的 ш , 所 以引 用 此 首聖 藃 來 辯 論 ?

這段福音所引證的是七十賢士本聖詠 按 今日聖! 經批 判家的分析 , 這段紀錄 ,而且辯論的內容:如何是達味之子 的生活實況不 是耶 穌 時代 , 而 是希臘 ,同時又能是高學 化 獝 太 敎 會

發生 的 主」(Kyrios 參**閱下文:**「 主 0 這完全反映出 的名號) 馬爾谷 |希臘化 藲 音只 猶太敎會的 是將希 背景 臘 化 猶 , 太教 也 戸 能 會的討論 在 |希臘 化 , 置 敎 會中 於 耶 才 穌 會 

是:: 第二 耶 段有 穌 , 達味 關 的 之子 聖經章節 , 可 是 憐 我罷 瞎子復明奇蹟 !」文字上的記 節記 載 載 見: 如 此 谷十 , 但 實際上是否瞎子確 46 52 , 其 中 瞎 實 子 如 的 此 呼 呼 求 求

了耶

穌

?

耶

穌

是否也默認了

中

刊

見這段聖經不能

作爲

耶

穌以達味之子自居

的

證

據

希臘 是 了 不 是耶 施 行奇 個發 化 獝 穌 過 太教 蹟 奇 時 批 蹟 判 的 代 的結果 會 人物 的 的 思想 的 人物 改 0 變 總之,這段福音不是單純地記錄發生在巴勒斯坦 0 , o 因此 在耶 發覺這不應是當時瞎子對耶 而 成 的 穌的時代 ,也不會向達味之子呼求奇蹟。到了希臘化 o ,達味之子就是默 穌 的稱 西亞 呼 ,因爲 ; 而 在 那 把達味之子與奇蹟相 地 時 **猶太教** 區 的觀點裏 的 事 會 , 而 , , 是經 默 默 西 西 亞成 亞不 連

論 先達味之國 與 賀 第 撒 一段是 納 組 應 是 於至高 受讚 那 9 b 穌 之天 頌 和 基 督榮 10 0 b 進 兩 耶 10 10 節 b 結 路 a 撒 合 在 起 冷 0 第二 這 來 的 紀錄 兩組的討論 組 \_\_\_ 賀撒 是 見:谷十 夾 納 在 中我們 ! 第 組 上主之名 要問 9 兩 節 的是 中 10 間 而 的 來 0 是否當時眞 話 的 這段紀 應受讚 : 那 錄 頌 要 可 的 來 分 ! 講了 的 兩 我 組 這 們 9b 來 賍 湘

79

達味之子、

師傅與

主

話 ? 如 果不 是 , 那 麼它 的 來 源 如 何 ? 而 且 當時究竟發生了 \_\_ 些什 麼 事 ?

聖 的 但 會 呼 諑 + 語 經 本 方 來 在 , 式 改 源 但 希 0 9 是論 寫 歡 有 至 天 伯 過 於 聖 爲 迎 爲 兩 來 這段 單 到引 原 經 耐 個 在 文中 數 七十 批 口 0 當 能 證 判 福 o 音經 是多 認爲 時 聖 賢 另 引 \_\_\_ 士 藃 用 個 文 數 個 本 \_\_ 是 第 希 的 該 П , 耶 八 能 伯 來 處運 但 是 來 穌 25 源 是 組 進 經 聖 : 直 用 馬 經 接 入 的 爾 文 26 賀撒 耶 是單 來 的 谷 的 , 在 自 聖 路撒 引 內 批 容 希 詠 納 數 用 冷聖 判 臘 二句 \_\_\_ 的 是 , 指 敎 上 時 難以 賀 八 京 候 會 的 ネ 首 時 是 是 撒 的 決定 可懷 單 七十 納 , , 人 後 個 數 <u>\_\_</u> 們 賢 來 疑 人 加 , , 到了 的 於是 按 福 士 上 0 照當 是 本 音 而 希臘 經 來 知道 聖 0 自 賀 文 詠 時 撒 11 的 \_\_\_ 印 運 定引 闸 ----獝 風 拉 納 美語 太 俗 L\_\_ 的 八 是阿 是 教會才 用 25 , 以 七十 的 七 l 歡 巴 拉 丰 26 依 迎 賢 勒 美 督 七十 朝 士 斯 語 士 , 聖 本 坦 的 本 該 督 者 敎 歡 的 堲 ,

個 舊 重 是 中 來 約 建 自 il 的 至 • 受毁 的 語 巴 於 勒 第 基 言 督 斯 滅 0 學 組 大 後 坩 此 的 的 的 而 重 敎 經 可 文 且 以 建 會 結論 這是當 0 0 , 況 因 按 爲 照 說 且 地 批 在 , , 這段聖 舊 判 教會禮儀中 祖 約 的 先 裏 劉 經是 達 從 定 不 味 , 說 的 來 本 自 這 來 句 巴 是 話 勒 達 與 類 斯 的 味 第 末 詞 之國 坦 彙 組 日來臨 的 也 敎 的 要 來 會 是 話 時 在 分 , L\_\_ 開 反 敎 , , 耶 慣 映 會 的 穌 這 中 常 0 是眞 才 個 用 這 敎 開 話 的 正 會 始 是 按 的 表 用 今 默 達 達 日 的 西 的 味 的 , Ż 是 不 分 國 兩 是 析

達味

的

國

也

要

來臨

0

之國 王國 先達 數 在希臘化 二組經文 原 先來自巴 Ģ 味  $\Xi$ 指 最  $\pm$ 連 來 後 在 臨 ,本來 個 威 獝 , 太教 這 勒 人 1 經 起 來 兩組 0 斯 是巴 來 在 會中 坦 , , 了  $\Box$ 這 這 敎 經文相接是在希臘化 背景 勒斯 經 會 , 是希臘化 因 這樣隱含了高 相 , 着 信 下 但 坦 教 耶 特 是 , 會中 第 有的「 穌 教會採用 是達 定受到希 \_\_\_ 及第二 表達兩個中 高峯 舉基督學 味 的 的 **獨太教會** 後 組經文合併 七十 臘 ь\_\_ 裔 基督學而 化 賢士 的特 È 猶 , 是達 的 太 ,因爲第 本的章 色 基 教會的 是味之子 督學 有了 o , 馬 爾谷 變化 節 影響 紐組 因上主之名而 ,等待達 0 , 祂今日· 在 的引證聖詠 福 , , 因 音 福 因 的紀 **味王** 音中 着 爲 在 郭 在 國 復 指 錄 穌 來 馬 便是 基 末 活 的 耶 一 一 八 爾 睿 中 日 穌 \_\_\_ 谷 的 自己 合併 臨 與 的 運 復 來 在 \_\_ , 用 雖 人 和 祖 活 臨 0 至於 的 演 間 先達 然 o 是 但 達 可能 變 , 單 궤 第 的 味 味 是

者 是 , 當 以 時 面 把第三 慣 用 定沒 的 段 方式 有 有 稱 用 關達味之子分析 呼 聖 耶 諑 穌 基督爲達味之子 \_\_ 八首 Ï 來 歡 , 那 迎 壓當 礼 , 盯 0 能 時 當 在 |歴史平| 耶 穌 進 到 面 耶路 上發生了一 撒 冷 時: 些什 , 人 們 麼?能肯定 視 洲 如 朝 的 聖

結果

當 個 時 和 民 平 但 衆想祂是政治性默 的 君王 福 音中 見 : , П 匝 時 叉把耶 九 西亞 9 穌 , , 進京 所以騎着 瑪 竇 的 福 情 音中尤爲 驢 景 和 , 以 币 和 加 明 利亚先 平 顯 君王的姿態出現;這樣也暗示 0 因 此 知書相 有 入註 連。 解說 耶穌 耶 騎 穌 驢 入京 自己爲了 (象徴 他自 以爲 着 糾 Ī

五三

£

79

經宣告了自己的使 時是先知性的行動 基督學;所以是教會的註解 達味之子了。但是聖經批判家告訴我們,這裏引證匝加利亞先知書,反映出的是初期教會的 命 , 耶穌 , 今日騎驢入耶路撒冷聖京 此舉應與清除聖 旨在告訴信友耶穌是和 殿以及驅逐商人 ,進到了猶太宗教的中心地帶 平的君王。至於爲耶穌 具 有相 同意義 0 耶 自己 穌 在 , 把自己 加 , 騎 里肋亞 驢 )使命 在

其實福音中 的 o 主要 藉着 來源是巴勒斯坦教會和 以上的剖析 找不 出耶穌基督以達味之子自稱的紀錄 , 可以發覺馬爾谷福音中的第二段章節 希臘化獨太教會的基督學 , 實在反映出我們對默西亞名號探 , 並不證實耶穌以達味之子自居 ,是經過不 少 的演變方才形成 討 時 的 o

挑戰性地公開

,於是有清除聖殿等行動相繼發生

二十一9、15) 至於對觀福 音中,瑪竇强調的不是末日,也不是高擧的王國,而是謙卑的君王(見:瑪 0 路 加 福 音因為宣講的對象是外邦人的教會,所以只稱耶穌基督爲君王 , 連

IE

確

性

達味王國這個稱號也取消

7

### 3.初期教會中此名號的運用

定是達味之子。那麼期待默西亞也是期待末日來臨的達味之子。於是蘊含在默西亞名號中的 一勒 斯坦 教 會 基於兩 個中 1 的 基督學 相 信耶 穌是預 許的 縲 西 亞 , 祂若 是 默 西 亞 則 必

尤其用 不 要承 基督 化 心 可否認的 背景中相當重要的族譜文獻 那 的 基 要 受 學 督學 來 來表達巴勒 永 , 的 遠 司 ; 在 我 國 樣 , 在 度中 蘊含 們 族 期 祖 待達 譜 斯 先達 的 在 的敍 坦 那 達 味之國 味之子 敎 味 述中 會 王 位 的 或 0 來臨 |應受讚| , 信 的 , 而 雙方各反映自己的神 路 證 名號 在 加 之時 神 馬 及瑪竇的 學 頌 中 爾 谷 0 , L\_ 這 耶 見 福 見 : 個 穌 雸 是 中 路 兩張族譜 教會爲了 谷十 期 , 符中 描 68 學 寫 f f 證明 耶 的達味之子 , 10 , , 但其核心實在都是巴勒斯 均 穌 a 以此 耶 榮 32 穌是達味 進 f , 反 聖 來證明耶 映 京 0 0 不 的 時 耶 也是 的 過 穌 , 後 民 是達 穌是達味 , 裔 此 衆歡 在 那 敎 味 , 應 穌 會 之子 呼 的 莳 坦 用 的 中 敎 後 他 族 兩 曾 , 祂 裔 們 誻 訊 個 的 文 中 中 是 o

信

證

神

學:

證明

耶

穌是達味之子

o

後裔 之子 名號卻 味 達味之子」 爲 希 主 的 並不 臘 名 的 化 0 爲主 假 號 用 的三 名 **獨太教** 來 號 使 , 不 一段聖經 表 也 , 便不 達味 是特 (達耶 該 會 在 在 成難 之子 別用 高 穌 均 敎 的 在 會 擧基督論 題 於復 高 該 中 了 的 敎 應用 擧 名 活 於光榮中 會 0 那 號 高 中 的事 的 澤情況· 麼 形 信 , 慣常用 實 成 仰 ,希臘化 是不 下 的 0  $\ddot{\oplus}$ 特 但 , 在 的 質 可懷 耶 是 穌主 猶太教會 高 耶 雖 o 舉 穌 然 疑 由 爲 身 馬 在 的 要的名號是「 主 Ŀ 爾 高 , 的 谷記 學基督學 按上文研 , , 究竟在 耶 否 穌 則 載 文中 身 的 什麼 H 辯 的 究 主 不 論 背 ட , , 情況 達 會 景 ` \_ 中 馬 味 詢 下 爾 , 問 谷 天主子」 中 稱 可 , 稱 其 爲 以 福 耶 後 看 達 音 何 穌 達 味 中 裔 出 爲 味 之子 涉及 0 , 達 卽 稱 達 其 味 達

四、

達味之子

師傅與主

地只用 身是出 的 祂救世者的身分,是憐憫世人的作用(路二1—20) 教會中這種 達味之子,可憐我吧!」(谷十47—48)。 ……等行爲 開生活的耶 味之子」呢?這個教會一方面 名號 面 的 自達味的後裔 在歷史中 應用 穌身上。不過,那時已含有高擧的因素,所以 「達味之子」名號下的基督學(宗十三17 。至於「達味之子」的名號表達的是:耶穌在 ,在希臘化猶太教會中是保留的,表達的不是基督被高舉的 的耶穌身上,而不用來稱高學光榮的耶穌 , 按至聖的神性……被立爲天主子」 |把「達味之子」和「天主子」對立 ( 見羅 路 .加福音中說到耶穌是達味的後裔時 。宗徒大事錄內也多處反映希臘化猶太 | 25 | | | | | | | | | | 1世界上對人的憐憫和救援 在事件描述中有「宣信 。其實「天主子」 ;另一方面 b 31 「達味之子 面 3 | 5 0 可見「 的名號也用 , 而 ,表達的是 上 千篇 達味之子 是憐憫人 , 如 : \_\_\_\_ 朝 按肉 拜 在 公 律

猶太教會團體 至於到了外邦敎會 , 怎麼可能對只有猶太人感到興趣的「達味之子」的名號特別關懷呢? ,這名號便完全消失 ,毫無影響。 這是相當容易解釋的 現 象: 個 非

## 貳 「師傅」與「主」的名號

1 在舊約和猶太文學中此名號的意義。

- 2.耶穌是否曾以此名號自稱?
- 3.初期教會中此名號的運用。

## 1在舊約和猶太文學中此名號的意義

俗化了, 納稱復活的耶穌爲 Rabbun i 便失去了專業的特色。希伯來語的 Rabh 太文學中 師 汎指解釋法律的猶太人,他們不必受過法律的專業訓練 ,這字和法律相連,指 傅」( Rabh 通常是對地位崇高者的 一些受過專業訓練的法律專家們 ,在阿拉美語中是 Rabbun [尊稱 ,沒有任何<sub>神</sub>聖意味 o 0 但是耶穌時 由於這字如此 , 所以瑪 在內 。在舊 利亞 代 廣泛應 ,這字已 瑪大肋 葯 用 和 獝 通 ,

以色列 卽有了 人民對雅威如此尊重 個 ( Mar ) 是阿拉美語 傾向:用亞丹( ,本來也只是一 個通 Adhon) 或亞丹納 , 而不敢直稱 俗的尊稱而已,在舊 通常也是一個尊稱。至於在希伯來文中 ,在講話中以「主」字替代 Adhonai) 約中還有原來意義的運用 替代 雅威 (YHWH)一字,因爲 o ,「主」是亞丹 ; 但 是漸 漸 地

### 2耶穌是否會以此名號自稱

以 郭 穌 基本上不需要浪費篇幅討論 用 過是當然之理 o 至於在馬爾谷中有一段關於「主」名號發生辯 這事 , 因爲這兩個名號在當時日常生活中用來 論 的 章節 尊稱 (谷十二 別 , 所

四、

達味之子

師傅與主

£. Л

這個 表達 中 35 就 ? 色的特 有 名 37 號 了 殊 來 , 的權 今日 個 稱 變 呼 批判學者均公認是後期編入的(見「 威 化 祂 , , 0 雖然說! 使 這 變化 X 尊稱 可能 這 祂 兩個名 對當 爲 主 時 號是當時 的 ш 1人並不 , 因此這名號含有特殊色彩 通 如 俗 的 此 清楚 **尊**稱 達味之子」名號 地意 , 但 是 識 到 \_\_\_ 用 , 因 在 路六 爲 那 , 穌 司 由 於耶 基 時 46 督 穌 定 身 o 也有· 在 上 言 , 無 人用

裏

形

### 3. 初期 教會中此名號 的 運用

基督論 兄弟 初期 的 出 天主 現 兩 敎 在 個 過 會呼 禮 特 中 師 , , Ė 求 我 儀 別的權威(谷十一 ιÙ 傅 們等待 | 蘊含 中 祂 求着 的基督論 一這名 等待 光 榮 主 種基督論 着 地 師 號 博光榮 末 降 在 0 請來 日 來 首先 巴勒 來 o 臨 ! 在內 3;格前九5;迦一 斯坦 這字充滿阿拉美語風 , 地 稱 來 的 , 一的教 臨 主 公開生活中 ( Maramatha 表示耶 | 等字句 會中 穌 ,從來沒有用過它來表達對 的耶穌 的權 。至於 19 威 , 所 \_\_\_ 基督是「主」 0 以一 主 格前十六 但 0 對耶穌 更重 <u>\_\_</u> 定來自應用 名號的運用 要 22 的稱祂是末日來臨的 的弟兄雅各 , , 麦 基督: 阿拉美語的巴勒 淸 示 , 顯 楚地表達兩個 承 伯 認祂 [的信 出了巴 尊稱 在 仰 他爲 世上 勒 所 斯 主 以從 斯 中 坦 Ù 主 坦 經 敎 的 的 敎 , 未 有

高 舉基督論 至 於 在 (宗二12 希 臘 化 獝 √ 26 太教 會 裏 , 有別於巴勒斯坦教會的指定基督論( 宗二20 ) , 所 用 的 是希 臘 語 主 Kyr ios 稱 那 穌 , 後者尚不 表 達 這 敎 稱耶 會 前

穌 爲 默 西 亞 , 祂 只 是指 定的默 西亞 , 到 光 榮來臨的 那 日方實現默 西 亞 丽 使 命 0

表達 用 教會不會以聖詠一一〇首中 諑 充 主 來描 內 滿 而 中 容 o 7 已 看 以 況 ( Adhonai ) 一字相當敏感 繪 默 出 上 復活的 且 示 而 0 有 在 巴 文學的 Ħ. 關 巴勒 加 勒 兩 |基督 斯 個 在 斯 風 坦 敎 \_\_\_ 人子」 格 教 坦教會中已 , 會 這在巴勒 會 , 在 所 中 應 的 名號上的( 用 以該是巴勒 把這首聖詠 斯坦教 一應用 主 主 , 習 Щ. <u>\_\_\_</u> 的 的 主 會裏 谷十 慣 斯坦 名 應用 名 辦 地 號 稱 指 ( Mari 敎 冱 是不可能發 在 , 會的 無限 耶 耶 所 62 穌 穌  $\cup$ 表 產物 身上 尊高的 YHWH, 0 達 , 因 的 由 稱 生的 爲那裏對耶 於 , 兩 , 安置 呼耶 在 但 種 基督論 。巴勒斯 馬 只 於基 穌 是其 爾 谷這段有 , 而不 穌 督 中 無須再覓其 , 坦 神 半 П 指任 性的 中 教會對聖 節 在 。 若 關 : 聖 信 何 \_\_\_ 詠 人子 他 仰 人 你 是引用 名字 坐在 尙 0 諑 未 因 0 \_\_\_\_ \_\_\_ 來 淸 此 我 篇 全首聖 的 指同 楚地 〇的 章 , 這 右 的 飾 運 邊

況 應 字已 也 用 且 促 在 佀 使 諑 該 翻 是 此 敎 成 在 名 會 希 希 號的 臘 ○首 的 臘 信 文 化 運 仰 Kyrios 的 , 中 獝 用 m 太教 稱 , , 末 復 那 應用 會中 活 日的延遲 穌 爲 的 耶 卻 , 穌是君 主 在 不 ľ 然 , 使基督徒反省復活後到 理 (宗二12 , 臨 E 該 的默 沒有巴 敎 會 1 西 用 亞 勒 的 30 斯 是 , 七十賢 天 坦 0 再 主 敎 者 的 會 末 土 那 , 當 切 日 麼 本 來 時 作 大 , 聖詠 希 用 的 臨 阻 臘 在 之間基 16 洲 擋 \_\_ 敎 身 用 Ŀ 會 來  $\bigcirc$ 督 實現 中 稱 首 應 的 中 呼 有 生活背 那 的 , 的 因 穌 活 主 此 0

四

、達味之子

師傅與主

,

於

是

產

那 穌 的名號 O

高 動 舉 爲 主 生了「 , 爲 君臨 潶 西 」的基督論。 亞 <u>\_\_\_</u> , 是復活的「 基督復活後君臨在教會中,人 主 遺發聖神 充沛 於 教會生活 中 在

類

歷史中

0

復活

時

天 朝 穌 行水 别 成 敎 他 於想 而 坦 拜行 上船 會 主子」等等 的 了 們 教 且 面 敎 中 末 末 註 會裏等 而 在 爲 後 這 解 日 日 會生活 事 通 延 來 種稱復活的耶穌爲 9 9 9 不 瑪 這 期 臨 待 濄 末 , 及聖神 敎 + 註 的 祂 末日 像是發生在 日 迫在 , 都 四 24 的言 會時 解正 指 卽 是教 將 眉 來臨 南 期已把這事註 是 行 充 1 來 睫 0 會對 沛 臨 的 32 由 福 , , 於教 領導 使這 船 的 默 音 9 1便是 耶穌 上的 現象 不必 西 \_\_\_\_ , 他 主 又說門徒朝 敎 會經驗着復活 亞 在這種 的言 事情 們 會不 談這問題 , , 復活 促 的高舉基督論裏 解爲復活 的 問 行在 ,當時 生 使他們對 信 事件對 活 拜了祂 復活 仰 復 o 0 耶 君臨 的主現在君 ф 大 但 活 的 穌 形 此 耶 是在 他們 經驗中 穌 只 的  $\overline{\phantom{a}}$ 成 , 平 瑪十四 主在 耶 的 的 希 重 而 , 對 息 穌 言 臘 來 言 0 一教會中 歷史中 反省 風 臨 化 在 行有了嶄新 \_\_ 祂的言行又有 , 歴史中: 的中 浪 人間 獝 只是證明了 33 出 太 , ·耶 穌 其 之故 間階 來 o 的 敎 行動 的言 他 的 這是反映教 會 中 如 的 的 段 o 耶穌 朝 譬如 言行爲了 行增 註 裏 了新 0 , 於是在 基督 拜 解 基 生活 福音中 加 督 的 ` o 宣信 會對 [復活 有什 君臨 了 幅度 復 瑪 敎 時 復活 竇記 記 活 的 的 會生活 高 麼 • 0 稱 在 載 的 擧 活 權 的主的 池爲 載 那 主 一主 威 巴 光 動 勒 穌 而 輝 T o o 在 学 耶 斯 步 有 由 , o

由 以上的敍述可見希臘化的猶太教會 ,相信耶穌在復活時已經高擧爲「 主」,天主末世

四、達味之子、師傅與主

舊約中一切歸於天主的作用全透過基督而行使,因爲祂是「主」 性的君臨已在復活的主身上實現了。天主的權能、尊威、在復活的「主」身上彰明。結果把 o

15 希臘地區 ; 默十七14 外邦人的教會也應用「 的神 明而宣言:「 , 十 九 16 ) 0 再者 基督,是主 主」的名號 ,羅馬 人稱君王爲「主」 一(格前八4 ,但是又多了一層時代性的意 6 ,保祿及其他作者强調:眞「主」 8 f , + 義 21 0 , + -29 他們有意針對當時 ; 伯 前三

唯一——復活的耶穌基督,「萬主之主,萬王之王」。

六一

### 五、人子

的耶穌是否自己用過它?祂在什麼情況之下用的?……這是本文探討的主題,分三部分進 人子」這名號在福音中用得最多,但它是否是初期教會的創作而加諸耶穌呢?歷史中

行。

2.耶穌是否曾自認過是人子?1.舊約與猶太文學中的意義。

3.初期教會中人子名號的運用。

# 1、舊約與猶太文學中的意義

字面 .觀之,就像聖經中常用的「說謊之子」、「光明之子」的「子」字的意義一般 人子」(阿拉美文 Bar emasha,希伯來文 Ben adam )一辭中的「子」字,若只以 , 意 指 「

五、人子

名號 六 叼

中人子 論的 先後 見 : 爲對 色 中 舊 等 這 列民 約 o 入子 厄 七 在 雖 文 類 但 族的 學 的概念更加發展 這 灪 人子 13 然 除 \_\_ 脈胳中 出 1 庫 中 Ī 0 象徴 這是閃 內含上更爲豐富 現 劔 用 這 14 曼 閉 過 , 第 辭 ,他領受統治、尊榮、王國(見七14 於是有了稱爲人子的奇妙人物出 認爲先 族用語 0 加 當時 人子 族 , 獸 厄 的 ,這在 知以 則 崩 象徵當時的統 **獨太人受到希臘君王** 的 克耳 的 意 語 著作 人子 , 義 , 即「人這 兩書把舊 厄諾客書和厄斯 書尚未予以重 外 自稱 主要 , \_\_\_ 有聖詠 治者更爲凶 人子 , 表示 約中所有末世的人物:默西亞、光榮的上主僕 \_\_ 類 Ц\_ 統治 要的 有着 • 辭 • 德拉第四 厄 現 猛 意義 則 在 , 遭到 說謊 種 克耳 舊約 0 , 這 0 上主 人子神聖地走向上主( 9 書中 他的國度永遠常存 先 者這 表示獨太人遭受的 最重要的 和 極 知書和: 僕人使命的 猶 劇 可窺見一 太文學中 烈的迫害 類 達尼 人子觀是來自達 <u>\_\_</u> • 斑 意 爾 還 , 義 先 有 , 光 先 比達尼爾先 四 其他 o 知 , 明 此後 見七 個 知 但 書 者 强 在 别 獨 0 這 在 尼 的 特 13 或 神 厄 獝 爾 學 則 的 視 太文學 見達 類 知 該 中 先 者 克 意 (書所 是 見到 則 耳 知 義 末 以 認 等 書 0

切邦 國 服 事 H 他 述 • , 順 미 從 見 他 那 穌 見達 時 代 七  $\overline{26}$ 人子 1 27 名號 0 早已存 達尼 爾 先 在 知 , 書的 他 是 文體屬於「 位 超 越 以 默 色列 示 錄 或 王 的 , 書中 人 物 敍述

世性

先知……等名號都

與

人子

融

合

末

日

天主驟然完成救恩

,

爲此人子來臨反映救恩史的結局

# 2、耶穌是否曾自認過是人子

因爲假: 當耶 最 爲 方面 中 有 超過福 穌 合理 0 在 用 於是今日的批判學家認爲 新 使初期教 , 爲什麼記 約中 人子 的結論 音的神學思想, 時 ,人子名號的應用密集在福音中 該 會開始創用人子 , 是否 是耶 載 郸 是指自己 穌 穌 生平 時 更加 代 的 , ?這是批判家們探研 人子名號已有應用 福音 名號,爲什麼新約其他諸 應當注意的, ,如果說人子名號在初期教會中 書中 反而叢 在福音中「人子」ー , 其他部分只有四 出 , , 的對 而 而 且 且 書中 象 他自己也曾用過 0 篇 用得 開 , 辭 如 五處提及人子 律 始 此稀 地出 創用 基本 現 少 , 上都是出 0 該 但 在 , 另 是無稽之談 耶 並不盛行?另 穌 , 現在 問題是: 丽  $\Box$ 中 且 耶穌 似乎 呢 ?

20 末日光榮中 ; 路 學 九 者 58 普 通 來臨的人子 把 福音中 第二類是講 有關 如:路十二8;谷十三 預言苦難復活的 人子的經 文分爲三類 人子(如 26 , 第 o 谷八 類 是講 31 生活 , 九 31 在 , 世的人子 + **3**3 )**;**第三 へ 如 類 瑪

是否 穌自稱人子的話,乃是初期敎會在復活信仰中將耶穌的話改變而成的 真正自稱人子 按 照 福 音記載 的 , 字句 或者耶穌雖然應用了人子名號, , 顯然地耶穌 在 三類經文中都以 但祂自己並不用來自稱。 人子自居 。但是究竟歷史中 。這是批判家爭論的問 至於 福 音中 的耶穌 耶

那 稱 識 題 穌 , 0 三派主張較詳 但 明認自己是 日 批 是在 時 判 也主張 家 其言行中 大概 人子 耶 可分爲三派:首先是以步特曼爲代表 地 穌 縷述 **;** 可看出 沒有自稱爲人子 後是以富勒爲代 將來的人子與 ; 其 . 表的 次是 他自己現在的行動 庫 一派 爾曼及天主教 , 他們 , 他們否認歷史中 歷史中 、言語具有密切的 大部分學者 的耶 的 穌 的主 耶 雖不會以 穌 張 有 關係 默 , 歷 西 **一亞的意** 史 0 人子自 下 中 面 的

就

將

o

之意義 話究 那 吃 是 在 , 似乎是耶穌在表達自己 註解 教會 自 也 竟 以 指 示 如 步 , 喝 只 前 、特曼爲代 何 , , 爲此卽 僅 是一 信 解 , 他們 仰 是將過去的 釋呢? 人這 中 使 便說: 改 表 基本 耶 的 變 一類 穌 而 應用 他附 人與 , 上承 派否 L... 成 但 的 , 「現代 意即 認祂 定耶 魔了 是事 人子名號絕 o 福音中 實 在 穌 ;人子來了 現代 白稱 的人 不 世 應用 然 第 非 \_ 的人 0 \_\_\_ \_\_\_ 自 劃 首先 類 人子 過 指 分清楚 人子 \_\_\_ 有 , 也吃 而 關 L\_\_ , 第 名號  $\mathbb{E}$ 人子 0 也喝 那 而 0 \_\_\_  $\ddot{\Box}$ 類中 的記 麼對 譬 , 如 但 o , 第 他 之人子名號 載 是 福 福 並非 們 音 音中 加 類 沿 說 上 的經文基本上是根 說 自 耶 瑪 指 穌 看哪 並 八 , 中三 無達尼 現 20 若 在 ..... , 翰 類 + 福 來 自稱 翽 音 了 中 先 19 據 這不是 , 知 的 人子 也 字句 這 書 話 個 事 不 的 ,

敎 在 有 復活的經驗中 關 第二類對於 7人子「 ,信耶穌就是默西亞,就是達尼爾先知所描繪的人子 受難與復活 的預言 , 步特 曼認爲最後只有 ,於是這名號加在 個 來 源 , 就 是後來 歴

是馬 史中 的 資 爾 的耶 料 谷 福 穌 , 加 퍔 ф 且三次預言的描繪是如此逼眞詳盡 , , 是材料「Q」,它比「谷」的時代 這點爲步特曼在批判學上是 有跡 更早 , 所以該是後來教會的創作 行尋的 。三次預言耶穌 o 福 音最 基本的資料 的死 亡與 , 復活 加 來 不 源 -是來 都是「谷 自耶

穌

是後代教會修改的結果了 不會自認人子,在 光榮人子自居 至於論及第三類末日來臨的光榮人子,步特曼亦說是耶穌自己的言語 **,** 而 是 末日要來臨。至於福音中的第三類經文將耶穌視爲光榮來臨的人子 他指 ,這在 今日福音中 尚有痕跡(見:路十二8) ,爲此 。但是耶穌 歷史中 並不以 的 , · 那又 郭 穌

是他從來未說人子就是自己 由 此 미 作一 個簡 短的結論:以步特曼爲首的批判學家以爲耶穌確實用過人子的名號 但

Léon Dufour) 第二派的聖經學家 0 我 , 基督 們根 據吉耶 敎 有 庫爾 來 介紹 曼 ,天主教中 , 基本上這是承認耶穌 有吉耶 ( J. Guillet ) 自認人子 的 和 雷 派 翁 荰

因爲 有 业 基本 自 首先 那 Ŀ 穌 , , 般而論 福音中三類有關 中 · 自認 人子 , 必 的話 須 承 也是教會 認 人子的資料都是出於歷史中的耶穌 福 音 中一些耶 所 加 的 穌講論人子的話,是經過 0 但 是後代教會的這種 。吉耶指出 作 教 法 會改 , 人子名號 變 並 菲 過 擅 了 作 的 是作用 主 張 甚 至 ,

五、人子

受苦 解 耶 性的 命 ф 釋 穌 與復活 前後以三類 福 用 來 不 音的基本 白稱 是 , 以 種 ,吉耶認爲歷史中的耶穌不 人子名號自稱的連貫性 可靠性了 及末日光榮來 身分或本質 0 因此爲吉耶 ,三類有關人子的話 臨 0 其 次 而論 ,這是 下文要替他說明的 , 但應用 由 於福 ,問題不是耶穌是否用 音中 過這名號 ,不同地指三 其 有這許多有關 , 而 |類作用 且 也一 過 定以 人子 人子 , 世 此自稱 的 間 , 而是耶 資 的 料 作 用 , , 穌 否 而 , 在祂生 未來的 即 且. 都由 無 法

活 類經文怎樣 日的救恩藉他 背景 然後 ;以及指末日光榮來臨(路九2,十一3,十二8,十二4;……路二二6)。究竟三 日的主:谷二28…)和 中 類 再連結 有關人子的經文,顯明地是指耶穌公開生活中在地上的權能(赦罪:谷二10 將三 在耶穌身上連貫起來呢?我們不能忘掉人子名號來自達尼爾先知書,這是天主末 而 類 啟示 第 有關 的人物 類 人子的言語連貫起來呢?吉耶神父的分析是先從第二類與 無能 ,也卽是普通所稱的「 (無枕頭之地:路九5:....) 默示性人物 ,指卽將遭受的苦難 ш 。究竟耶穌 怎樣在自己的生 第三類 (三次預 7 11 出

至於耶 參閱 ·達七 穌在祂的自稱人子的話中 9 14 , 15 1 文學中 28 , , 亦卽天上與 也有這種連貫 人間 以 ,只是次序有所不同而已 及現在 神 視 與 將 來 0 祂在 歷 史 人間不久要 的 連 賃 o

验

,

0

在

舊

約

傳統

的

默

示性

•

般

ī

論

,

在默示現象或

神

視之後

常常

有

歷史性

的

註解

的人 代 連貫 者 吉耶 受苦 知 法 子 識 間 在 中 經 , 子, 生活 谷八 與 性 更易註解 人間 文的 而 難 意 以 論 o 除 識 時 證實他是在 說 38 我 第 第二類 , 話 非 和 這 9 ;尤其 意識 其眞 成 我 時 旬 類 人間苦難中 耶 批 的 與 , 到 那 實 話 判家慣 第 穌 , 苦難中 自己 卽是 是四 的意 不 穌 爲恥  $\equiv$ 尙 類之間 濄 是默 常註 周 , 人子 非光榮的 義 對 , 將來 的 他已是人子,不可 的人子。當然吉耶 祂 , 吉難 人 示 0 並 解 具 怎樣 總之,第二類 爲耶 非 人子 性的光榮人子 有 人子 是耶 默 的 在祂 註 會接 穌 示 性 穌 與 , 解 受一 必 與 人子不 是末 文學 人子 須 ,(參閱 與 XXX 個 自己也承認 能是末日光榮來臨 的 日 生活 判若 ·是同 第三類的 過苦難才 連  $\overline{\phantom{a}}$ 貧 天 人間 :神 兩 Ŀ , 同 人 天 人 學論 |諸聖| 將 人子經文都是來自耶 進光榮 的 上與 的 ,眞正的 , 那 話 而 來 穌 集第 是默 天 : 人 的 使降 將 卽 中 間 ---是末 困 誰 乘雲 54 55 期 人子;他是末 示 以 , |難該 性 來 若 及 爲 的對 現 一光榮地 日 時 在 此 是解釋 來臨 這經 在 , 谷八 張 稱說 與 也 穌 亂 將 降 的 春 要 38 光 申 那 日 法 以 和 來 來 , 的 光榮 榮 而 他 罪 穌 而 , 0 o 對 耶 怎樣 人 且 爲 悪 所 爲 子 穌 來 具 立 恥 的 以 此 0 臨 的 在 有 說 再 世 爲 X 0 0

的 便 比 的 人 較容易處 子 至 於 第 那 那 是 理了 類 也是眞 必 有 然 關 0 實的 雖然 的 那 穌 , 因 所 自 , 因爲他是不久將被處死 認 爲 有 人子的! 第 祂 是 類經文不 要光榮 經 文 , 來 必 如 臨的 都 果肯定了 是 的人子 句 人 子 句 第二 眞 第三 實 0 類 由 , 與 此 類 不 第 п 過 見 耶  $\equiv$ 他 穌 類 , 向當代 第 傳 的 敎 眞 類關 實 時  $\lambda$ 自 性 於 也 認 與 人子 能 享 連 自 有 貫 的 性 認 權 經 無 能

,

と

文順利地與福音中其他經文連貫起來了。

個 間 題 以 時 Ŀ 我們<sup>,</sup> , 特 地提出 介紹了吉耶對於批判家爭論 的 兩點相關說明 , 倒 很 不 已的 有 意 義 人子名號問題所持的 , 值得 2我們同 時 在這裏: 主張 補述 0 但 是當他 討 ? 論這

**∤** 42 相干 楚意識到自己的 除了在自己的本鄕……」( 谷六4 )「 ……大於約納的!……大於撒羅 ing 立 , 的稱謂 其 )人子名號只是一 (谷二 第 實這種二元現象還發生在 點在 顯 暗指 出祂 11 上文已略有接觸 自己 權 無比的權威 請 威 • 看 例而 身分;另 ,我的母親!」(谷三34)但是另 伴郞豈能在新郞還與他們在 已。其實這個二元現象只是表 • —, , 我願意 即不 一方面 其他場合 但谷 祂又意識 , 你潔淨了罷 八 0 福音中 38 中 到 , 載 在言語 切的 有不少 ! 一起的時候禁食?」(谷二19 的表 根源 宗耶! **~一方面** (谷一41)「我給你說 耶穌 ,不是 穌自我意識 面 ,耶穌 自我肯定的經 上 , 自己 耶 滿 也往往以 穌 的特 的!」(瑪十二 自己似乎 , 而 點 是天 文 • — 父 個似 起來 與 面 人子分 say-先 他 乎不 • 淸 38 知

初 穌 威 真實地應用過的。 同 的 宣講 文 此外 大 第二點在 Ш 而 中 有 聖訓 人懷疑 福 音中與 關於這個現象 , 以 人子是初期教會的創造而 及比 人子名號 喻  $\ddot{+}$ ,吉耶的解釋顯得相當平衡與合理 , 有關 天 或 的現象 出現得非常之多 加諸耶 , 便是天 穌 國這 口 ;至於 中 個 相反 名詞 入子 的 比較後出 , , 天國才 他認爲在達尼爾 應 用 0 是歷史 由 , 往 於 往不 在 亩 耶 先知 的耶 與天 穌

與使 隱隱 Ħ 删 加 書第 的 利 發 自 全 命 己 地 行 肋 七 來臨 章 動 的 亞宣 事 , 兩 身 件 中 分隱藏 者 Ī 講 , 雖然不 宣 天國 出 人子 人子 現 (自稱 講 來臨 是實 時 在 與 줒 미 天 事 , 件之後 分 國 踐天 國 顯 , 明 講 該 , , 爲了 但是爲了不同 是相 地 解 國 的真實性 祂 天 來 0 事 威 提並 使別人發現 自 臨 稱 實 比 事 論 上 喩 件 人子爲了 時 的 , 的 的 祂 人 , 0 首 顯 物 \_\_\_ 眞 人 說明 的 個 子 是實 明 o 地 得 , 救恩事件 兩 因此也往往不相提 餞 身分;至於天 祂 個 到 天國 是向 權 名 詞 威 尊榮 ; 來 人 基 自 的 報 本 認 告 人 上 , 子 於是 入子 國 是相 個 的 0 並 事 至 事 連 天 , 爲了 論了 國 件 於 件 的 後 來 , 的 o 說明 卻 來 業 天 臨 o 因 當 Ë 在 此 0 此不 自己 耶 天 祂 來 , 臨 當 的 穌 國 能以 的 那 令 來 行 , 至 臨 作 穌 動 崩 矚 於 此 中 是 在

來 上 來 由 以 臨 於 子 這 時 子 祂 最 是富 在 自 後 的言 自 將 稱 , 勒討 第三 爲 己 行 0 的 不 祂 , 光榮 濄 派 論 的 天 國 權 另 人子 討 業 論 威 , 方面 名 和 辯  $\exists$ 人子 白 號 纹 來 及 臨 名號 的 , 核 衆 這 在 , 天 ıÙ 是 顯 那 的 聖經 使 耶 H 穌 , 的 也 的 穌 極 光榮 藉 所 大 用 學 此 家 表 的 語 中 中 來 權 示 口 降 賏 解 威 推 , 釋 人子 表示 富 來 , 福 時 大 勒 的 自 音 而 爲 , 中 代 也 關 要  $\exists$  $\dot{=}$ 要以 求 與 係 表 類 時 人 0 0 子 那 經 這 人 之間 相 文 誰 穌 人 爲 若 信 應 恥 以 具 用 o 我 甚 有 過 0 至當 非常 和 這 我 名 路 密 的 號 人 子 切 話 九 , 26 爲 末 的 但 恥 日 是 關 基 光 並 係 本 將 榮

來否

認

耶

穌

應

用

與

人子

在 復 活 的信 仰 中 , 初 期 教會已將人子名 號 加 在 耶穌 身上 , 於 是 , 或 者 改變了 耶穌

 $\mathcal{F}$ 

所當 磔 關 創 新 人子 , 然地 天 的 的 人子 話 事 實 認 神 , 郭 上那 學 或者創造另 穌 9 是那位光榮末 只 穌曾經論及人子與自己 是接受了 外一 舊約 些 言語 [來臨 傳 統 9 構 的 中 的 成了 人子了 人子 關 係 的 福 晉中 意 0 義 路 現有 9 用 九 26 來 的 資料 稱 於是 呼 耶 0 不 在 穌 復活 過 0 這當 敎 的 會 光 然 自身 照下 也 並 有 歷 沒 , 史 有任 敎 的 理 基 何

承

日

經文中 臨 並 富 地 臨 闕 稱 點 中 勒 爲 闸 菂 未 値 如 , , 官 以 末 顯 得 過 , 告 子 的是要求世人在歷史中  $\exists$ 提 人子 出 爲 明 , 天國 耶 要 古老 第二 Ī 出 此 0 富勒 穌 富 刨 來 名 來 的巴 類整 與 臨 號 勒 使其 的 (人子不) 何 審判 是 將 的 , 醴 時 但 二類 勒 來 基 , 源屬 地不 與 富 是 斯 本思想之後 以及 同 釜 資 拯 勒 坦 - 能視為 救 特 料 敎 於巴 , 如 別 會不 -人 以 , 的耶 怎樣 類 司 强 此 應 勒 用 但 ,現在 天 的 調 自 斯 眞實地 穌面 或 相 坦 人子 稱 源 , 由 在 假 流 敎 信 o 前嚴肅地抉擇 耶穌 當 人子 使 耶 會 來 稍 0 • 微能夠 在 郭 然我 類 穌 自 , 來 身上 型 也只 耶 i 穌 在 圓 理 在 們 # 穌 • 滿地 出現與它末 上 世 無法 傳 時 敍 能視爲後 , 因爲預言 自 承 以 述 , 完 稱爲 在 各方 他批判的過 這是不 ,採取生活中的新立場。 人子身 成 此詳 起 面 0 人 入子 至 H 미 子 細 的 分 的 於 圓 能 批 活 賌 介 [滿完成] 紹 路 第 判 程 的 動 料 的苦難在 之後 他 0 + -8 ff , , 0 在三 於是根 類 的 而 至 不同 批 且 , 於 類 肯 最古老的Q 判 祂 , 第 據路 過程 定耶 是末 福 怎 不過這 樣 樣 音 提 類與 ī 有關 士 穌 日 還 0 , 到 那 光 不 能 自 段經 第 人子的 穌 己 榮 資 8 過 有 子 = 有 眞 地 料 自 f f 時 文 來 實 類 中 É 來 ,

劉 間 雕 然區 的 , 採 密 分了人子和 取 切 立 關 場 係 o 0 但 耶 是 穌 耶 業 穌 耶 穌 , 在乎對 仍 的 舊含 權 威 末 有 • 日 要求 極 深的 默 示 , 性的 神 學意義 ·是與 描 寫 默示 , , 在 他 性 要 **猶太人的** 的 求 人子 的 是現在 默 密切相 示語 立 刻爲 氣中 連 的 了 , , 指 末 將 H 出了 來 而 當 兩 者之 來 機 立

將

顯

揚出

現

在

隱含

在

耶

穌

宣講

的

屻

o

這便是第三派的

代

表富勒

的

主張

o

爲了 而 經文?當然這番綜論 批判家 地將問題綜 且 達到較完整的 由 派主張 此 指出 町 論 見 可靠 實 , 番 在 基督論中 地 尚 鳥 ٥ 之後 (1)未 瞰 來自耶 我 包羅所有對 們先根 人子名號 , 並 穌 非 的經文。 據 解決了人子名號問題, 於人 路 顯 得 加 八子討論: 多麼 (3)我們要問究竟爲什麼福音中 福 音 複雑 , 集合三類 的 重點 , 我們 0 也非所有聖經學家同 有 由 所 關 於問題 介紹 人子的經文 的三派之間 的 重 會 要 有這 0 , (2)下 差別是相當之大 意的 許多 我 面 我 們 解決 有關 根 們 (據嚴 再整 人子 只 格 合性 是 的 的

## (1)路加福音中有關人子的經文

來自 者 可 以 應 找到 路 用 路 了 加 加 在 這 , , 些經 雖 福 然不似(Q)古老 Q 音 文  $\overline{+}$ 表示 收 , 集了 同 經 時 很多有 文屬 也 能 於古老的 豿 確 關 , 但 定作 人子 也顯出其原始性 的 資 者 料 在 經 文 編 Que 輯 , 時 誰 願意 若 11e 嚴 o 表達些 格 分析 , 谷) 一什麼 之後 表示經文在 重 , 要 思 定 想 能 夠 o 馬爾 以 知 下 道 谷 經 爲 什 福 文 音中 都 麼 是

第

類

五 : 24 但為使你們知道人子在地上有權赦罪……。 (谷)

六 : 5 人子是安息日的主。 (谷)

六 : 22 幾時爲了人子的緣故,人惱恨你們……。

Q

士 : 34 人子來了也吃也喝……。 Q

九 : 58 人子卻沒有枕頭的地方 0 Q

十二 : 10 凡出言干犯人子的 ,尚可獲得赦冕;……。

十九:10 因爲人子來,是爲尋找並拯救迷失了的人。

第二類:

九 : 22 人子必須受許多的苦,.....但第三天必要復活。 (谷)

九 : 44 人子將被交於人手中 0 (谷)

十七:25 但他必須先受許多苦,……在人子的日子裏也要怎樣……。

看!我們上耶路撒冷去,凡藉先知所寫的一切,都要成就在人子身上。 (谷)

廿二 : 22 猶達斯,你用口親來負賣人子嗎? 人子固然要依照所預定的離去。 (谷)

十八 : 31

セ 四

廿四:7 人子必須被交於罪人之手……。

第三類:

十 : 30

因爲

九 : 26 誰若以我和我的話為恥,將來人子在自己的光榮……也要以此人為恥。 (谷)

0

,有如約納爲尼尼微人是個徵兆,將來人子爲這一世代也是這樣

0

Q

十二 : 8 我實在告訴你們:凡在人前承認我的,人子將來也要在天主的使者前承 認他

十二 : 40 你們也應當準備 ,因爲在你們不料想的時辰 人子就來了。 Q

十七:22

日子將到

,那時

,

你們切望看見人子日子中

的

一天,....

Q

十七:24 因爲獨如閃電由 天這邊閃起,直到天那邊;人子在他的日子裏 , 也要這樣

十七:26 在諾厄的日子裏怎樣,在人子的日子裏也要怎樣。 Q

十七:30 在人子顯現的日子裏也要這樣

十八:8 人子來臨時,能在世上找到信德嗎?

廿 廿 -: 27 那時 所以你們應當時時醒寤祈禱……並能立於人子之前 ,他們要看見人子,帶着威能及莫大光榮乘雲降來。

谷)

五、人子

七五

七六

世二 :69 從今以後 ,人子要坐 在大能者天主的右 邊 o

## ②批判家認爲眞實來自耶穌的經文

產品 中 七 24 透過 難 的文字,一定都飽受了耶穌苦難事 剩 , 十 七 26 。至於第二類預告人子苦難,卽使耶 0 特德(H.E.Tödt) 餘 至於第一類經文的來源 的 數節 , 十 七 30 可靠經文,那些批判家認爲耶穌並未 , 富勒 的批判結果 加 ,可說是初期敎會在耶穌死亡與復活後 上瑪十九28 , 只 件的影響 承認六節眞實的經文:十一30 穌可能向弟子們說過一些類似的話,不 0 這 可以表示非常複雜的 自稱爲默示性的 經過信仰反省 人子(心理 批判以及其嚴格 , 十二 8 , 十二 過現在 層面 而 上 程 40 福 有 的 度 **,**十 的 闲 0

貌與 己會論 審判 距不足爲奇 那 者 第三類 穌 及人子 ₿. 的宣 但 Higgins) 耶 中 ,事實上問題本身是相當複雜 講 穌 所有具有真實價 但並 密 業 鱽 即是人子 未以 相 連 更是强調 人子自居 ,這是富 値 , 人子 將 會 爲 人子的審判資格 的經文,肯定人子將如審判者與諮詢 勒特別注 的 耶 重的因素 0 無的宣 在路十 難 然有時 七 24 講 , 我們已在上文中講過 辯 白 1 0 26 人子又似 在十二 ; + 七 8 中 者一 30 ----位辯 十 般 , 護者 來臨 人子 0 30 總之,耶 的 中 o 0 希金 默 但 , 人 這 示 穌自 性 子 斯 種 面 是 差

# ③爲什麼福音中產生這許多有關人子的經文

於 子 旣 的 然 經 方 文 面 , 那 關 麼當 於 人子來 然 該 自耶 由 初 期 穌 的真 信 徒 揷 實經文並不 手 其 間了 很多 0 爲 此回 , 另 答這 \_\_\_ 方面 個 問 卻 在 題 福音· , 必 須 中 又 認 識 有 這 與 1 麽 多關

期

敎

會

的

性

得 淸 其 會 我 答覆 接 實 , 受 大 們 首 , 初 先 施 全部 問 爲 期 o 答 耶 而 弟子 , 在 爲 覆 穌 新 有 約便 面 路 的 答覆之間 什 同 對耶 十 二 麼 身 分 是 在 耶 和 他 新 穌 穌的言行 言行 以 不 約 們接受而 , 及 中 可 該 其 是 不 初 有 他真 期 在 但 任 , 不 召 敎 不 何 有 || || || || || 的答 實性 會增 同 喚了 能不有所答覆 時 矛盾 添了 覆 極 代 初 期 大 中 0 當然 的經 這許 的 敎 , 只 會 敎 答覆 文 多 會 應 接受或拒絕納 , 争 貫 耶 有 , 其 通 關 穌 , 答覆 自己 歷 人子 加 \_ 致 史 且 以及 中 的 的 繼 0 不 的 資 表 續 達方式 心心對 匝肋 過我 料 那 不 穌 斷 0 耶穌 聲 們 自己 地 萌 能 在 有 歷 的 自 祂 極 理 自己 爲 史 由 了 己 不 將 中 解 和 的言 日 召 兩 祂 , 與 的 匬 者 o 爲 後 加 初 訊 行 最後 期 此 代 以 息 敎 値 敎 辨 o

復 信 描 初 將 活 仰 繪 期 由 人 敎 7 人 , 子 子 繈 會 o 最 來 續 的 後 參 加 與 神 學家 閱 以 由 延 於相 伸 辯 了 路 發 白 展 信 原 廿 與 耶穌 來 了 證實 語 的 27 言中 自死者中憑着自己 意義:人子將要爲耶 , , 世 <u>6</u>9 那 第三 穌 的 類 死 後 有 0 初 關 復 期神 人子 活 )的能力而復活 表 學家根 穌 的 示 話 伸 辯 張 白 , 與 E 據 他 義 耶 們 證 實已 穌 應 , 是祂 自 而 用 己 經 且 舊 自己 的 IE 約 開 義 話 中 始 辯 已 默 了 , 經 司 白 示 o 與 伸 時 文 根 體 證 張 據 叉 實了 根 的 這 , 天 據 圖 此 爲 復 像 因 切 耶 活 素 , 穌 的 來 ,

,

8

,

と

那 麽 初 期 敎 會 更進 步 , 承 認耶 穌 真是那 將要來臨 的 入子 0 末 世  $\bar{\mathbb{B}}$ 經 出 現 , 只 須 期 待 末 H o

那 罪 有 應 權 當 的 穌 權 柄 來 至 能 裏 路 自古老 於 第 Ŧī. 0 , 爲 比 24 的巴 如 類 了肯定 谷二 關 人子 勒 於 祂 10 人子的! 斯 ;安息! 在 的 坦 地 權 敎 能 經 會 上 有 文顯 日 , , 權 大 問題路六5—谷二 而 得相 赦 此 且 其 罪 也 當古老 生活 在 路 這 實況 耶 五 穌 24 , 應該 因 ||谷二  $\overline{\phantom{a}}$ 祂 27 爲 是 屬 不 論 10 末 於 0 日 敎 初 茬 將 會 期  $\stackrel{\frown}{\mathsf{Q}}$ 0 將 要 敎 來 會 有 臨 關 與 與 的人子) 人 獝  $\overline{\phantom{a}}$ 太 子 谷 的 人 辯論 話 中 身上 安置 都 的 有 在 場 , 0 承 合 這 秠 認 史 些話 赦 中 應

前 經 了 上 31 Hahn 證 + 文 的 明 的 五. 由 經 最 , 第二 復活 3 文正 繼 預 後 在 言 而 必 常 第二 致 種 加 來 人子 須 分析 叉增 的 的 上了 辯 類 苦 白 發 那 多了 中 難 第二 展 釖 0 發 死 分 穌 的 而 滿全: 經文 的 與 爲 類 展  $\Box$ 死 的 !人子 復 兩 的 亡與 舊約 結果 也該 人子 活 種 經 0 經 復活 在 的 其 , 文 出 是在 神學 地上 實 自巴 文 0 按 第 第 , 早已 照 思 第 勒 爲 聖 想 種 種 斯 使 經完成 類經 遭受獨太 關 坦 我 較 路 於 爲 敎 們 <del>||</del> 文中 簡 對 人子受苦的 會 單: Î 初 , 救恩 22 加 Ä 雖 期 ||谷 的 人子 上 然 敎 耶 比 會 0 嫉 將被 韓恩 + 經文 穌 第 視 的 苦 几 與 信 交於 以 難 類 21 反 仰 , 爲 只 的 對 稍 答 是聖 是第 人 覆 描 遲 , , 之手 基 寫 繼 更 此 爲 詠 本 而 \_ 0 的 韓 摒 類 淸 0 恩 路 不 信 棄 有 晰 八 認爲 仰 鱼 關 九 濄 0 22 該 處 韓 特 人子 44 是與 第二 恩 死 德 不 在 谷九 (H)格 類 末 地 經

第二

依撒意亞中受苦的上主僕人

,

作爲

初期教會心目中滿全的聖經章

節

約的 些什 方面它期待人子光榮地來臨完成救恩。我們可以說,古老的巴勒斯坦在復活的 了末世性人子的 人子名號 麼?巴勒 總之,三類有關人子的經文都是古老的巴勒斯坦教會接受耶穌的答覆。 斯坦 ,樸實地在基督論中,反映了人子神學;這是它對耶穌自己與他的言行的信仰 作用 教 會沒有說祂是先存的人子降生爲人 , 爲此, 一 方面它肯定人子在世上的言行以及苦難與復活的 0 爲這 個 教會 , 耶 穌 信 在 耶穌 世 仰中繼承了舊 意義 上預 是誰?做了 先實踐 ; 另

# 初期教會中人子名號的運用

與答覆

不再 臘 而 成 別的 且 爲 化 多提 希臘 敎 地 其 會 品 實 名號來 人子 程末 一之後 文 上文中我們已經介紹了巴勒 , 談來 表達了 的名 日延遲的情況下, , 這 號了 只 個 名號由 有單純的「 0 其實希臘化獨太教會以及外邦教會 於新的背景之故 人 對於人子末日降來 的意義 斯坦 教會怎樣 , , 也 不能聯想起獨太文學中 便失去其 的期 應用了人子 待已不再强烈 重 要性了 ,對於同 名號;不過 0 充滿神 首先「 , 爲此 耶穌的信仰 新經各 秘與 人子 當 敎 默 書中 示意 會 , 辭 進 經運 味 翻 入希 經 ,

五、人子 不過唯 一值得我們重視的事實,此後在若望福音中, 人子名號依舊保存,而且融合在第 Ł カ

用

入 O

音中的「人子」) 兀 |福音特殊的「先存」以及「高峯」的基督論中(參閱:神學論集第⑩期 , 夏其龍論若望福

o

號來代表對基督的信仰。人子名號是清楚的例子。那麼我們當代的中國教會該怎樣稱呼信仰 教會的基督論,而且有的名號在歷史過程中也會失去時代性 中的基督呢? 最後 ,我們這篇文章又引我們想起神學本位化工作。新約中耶穌的不同名號,代表不同 ,所以後期敎會必須尋找別的名

# 六、國王、和平的國王

的交待 別注意國王名號的來源及其在基督論中的意義 般 有關 。本章分爲:一、國王;二、和平的國王兩節 ,對於國王名號具有高度的警覺。如果祂實在接受這個稱謂的話,不能不有一個清楚 耶穌基督的國王名號,我們捨用習慣的次序來介紹。已經熟悉名號研究的人,會分 。耶穌在 0 祂的時代中 ,應該如同對於默西亞名

#### 1、國王

及 爲 此 稱 , 執政 王權是屬 號者 討論 的法老被認爲是埃及神 Horus的化身。因此他的一切行動都是神性的 的 新舊約中 园 神的 別 0 範圍 在 --古代 國王 , 是 , 東方國王的制度 這稱號之前 種 神聖制度 ,我們先看 , 神 ,常和神的王權之神話觀念,緊相連結 權與王權只是層次 使這稱號出現的 上 背景 有 差別 , 及與 而 其 , ! 他民族擁 而對他的敬 例 0 如 他 在 們 埃 認 有

六、

國王、

和平的國王

也是義不 ·容辭的 。 在 巴比倫 ,他們認爲國王是由巴比倫神馬杜克Mardauk 所 選立的

受

情 制 且 神 二切 度 形 的 與 中 委派 神 神 和 的 或 , 多神 到全球替神 祝 王都是神和 福 敬拜 , 包括 成 土 人間 3 攝 政 地 體 的富饒 自然的中 , 所 0 後 以他不只是軍政的首 來 , 人類和 希臘帝 介或中 :國與羅 畜類 保 o 的繁殖 他不只 馬帝國 長 應使人民確保 , ,也是城中 都 之所以把他們 是 由 他居 的大司祭 間得 正義 的皇帝 來 • 勝利 的 0 視 在 0 上面 爲 如 與 此 和 神 明 國 平 這 王 兩 , 一的 種 也 而

及 作 最 後 以 我 稱 Ŀ 們 耶 所 只 穌 沭 注意 基督爲 , 應該 或 是 威 王  $\pm$ 舊 的 約 \_\_\_ 名 背景 與 號 新 約應用 O 因 此 , 天主 爲 與天主的 前 或 \_ 啟示 • \_\_ 相配合 上主爲 王 ,不能沒 • \_ 有 以色列 番 國王 基 本 的 淨 , 化 以

就

基

於這

種

神

話

思想

o

0

主胡 時 在 化 祖 , 在 並 時 舊 沒 經 期 約 有任 有了 中 , 客 能 國王的 納 着 何政治制度上的 罕地 出 , 政體 以色 方已 列 へ創 有王權 民 變化 洲 族最 六 政 初並 體 31 ,雅威還是藉盟 的 無國王 存 八 在 5 的政體 創 0 廿 約 但當以色列 來 , , 統治以 鄰近 族與族間賴盟約得 的 色列民 人以 小 國 在 7 ( 参民 國 出 埃 王 及 以 八 23 的 的 連 稱 時 繫 代 **;** 撒 號 0 呼 及民 雕 然 叫 遠 天 長

以色列民族中 , 最先要建立王權的是在民長時期 ,阿彼默肋客想照客納罕的方式在協根 7

出

干九

6

,

而

且

沒有任何

國王能算是天主的

11

身

0

恩的 撒 制 威 的 了 20 他 建立 九 身分 大 慕 度 的 們 22 爾還是 領 典 王位 政 並 1 , , 是天 治 袖 領 大 57 先在 + 組 此 道 + 主諾 虔敬 織 他 民 20 這 0  $\exists$ 獝 6 7 請 們 後 九 相 大 ? 地 求引 言 24 作 來 1 菂  $\dot{\frown}$ 給 戦 似 8 由 撒 寄 鄰 起了 + 撒 於 7 ш 託 邦 下 1 烏 培 , 他 撒 撒 肋舍特 者 12 阚 , 般 傅 慕 要 上八 1 但 領 七 1 1 爾 遇 15 , 5 尤 4 導 油 到了 19 人 反 其 入民 對 ? 的 0 , 撒烏 强烈的 祝 , 的 的 16 是 威 聖了這 納 後 態 作 希 脅  $\smile$ 堂 在 戰 爾 度 望 0 , 於是天主子民 的 **一**十一 如 以 以 反對 0 色列 這對 民 新 八 色列 預言 長 立 6  $\overline{\phantom{a}}$ 的制 ; 以 人 九 \_\_\_ , 色列 般 使 五. 十 才 0 8 後 達 度 開 1 1 , 17 來達 的希 味王 1 爲天主的 へ九 1 民 始 20 族 3 19 萌 望 從 朝 味 16 發 有 , 爲王 十二 7 最 成 亦 Ĩ 日 是以 此寄 了天主子 神 17 願 後 化 所引 ; 十 12 意 0 遭到了 異 託 而 \_\_\_\_ 有 族 蕦 在 且 位受過奇 0 的 達 在 但 位 最 民 , , 危險 是 國王 悽慘 味 的 達 是不 並 王 味 且 恩的 位 權 個 時 親 論 來 的 八 受 期 失 永 自 上 如 治 久 領 有 主 5 敗 , 何 的 王 袖 奇 持 1 理 ,

醒 7 旧 他 並 o 闸 八 自 不 在 九 達 如 以 色列 參 27 味 周 撒 圍 始 民 28 上 的 , 族之中 或 干 民 Ŧ  $\equiv$ 族尊之如 , 是天 8 與 天 1 , 主 威 主 15 權 間 王 神 ; + 力 明 雖 的 的寄 關 五 是 , 係 他 10 託者 位 和 1 , 更 常 祝 30 鈅 聖 人 , 並 撒 濄 顯 且 般 的 化 下 十二 原則 了 亦 人 應 物 , 守 或 1 上已被立爲 , 王 1 盟 人 是天主 約 民 12 和 應 列 尊敬 法 全球 的 上十 律 義 這 , 受 諸 子 先 傅 31 知  $\pm$ 撒 們 者 1 的 撒 下 39 也 領 經 # 袖 上 常 廿 # ( 該 14 如 几 此 17 11 詠 的 1 九 24 提 ,

六

國王

和平的國王

確 有 領 13 28 保 所 袖 人民 參二 謂 14 , 有  $\pm$ 箴 的 8 此 1繁榮( 者 時 Ŧ 1 六 12 的 候 12 司 他 ;十八 見詠 祭 亦 應 0 職 他在 主 廿 44 痔 ? ` 祭天大 詠二十4 廿 這 46 # 界的職 , 典 假 , 及使正義得以 如他忠於天主 務 撒 0 於是 下 建 六 17 基在 個 1 盟 忠信 葯 伸 18 ,天主必 張 ; 列 及法 (訴 • IE 上 律 之上 義 八 四 保 護 五 14 • 他 和 ` o 4 平 此 62 1 0 的 外 他 1 8 國 應致 63 , 王 因 七二 他 力 , , 是這 於 大 是天主子 1 戰 此 1 國 勝 在 家 舊 外敵 的 民 約 12 的 中 ,

想

o

禍 了 列 的 , 權 Ŧ 但 由 神 權 以 色 國 話 , 不 王 的 列 迷惑 君王 所 停受到 招 來 而 的 的 陷 鄰 制 懲罰 入了 近 度也有它的隱憂 小 偶 或 見耶 像崇 的 影 廿 拜 響 , 0 1 先 不 , #=; 知 僅 因爲不賢之君甚多 抄襲其 們 苶 ·卅六 斷 事制 地 指出這 1 卅 的 八 淫 ; 列下 汚 威 ,不論 點 參撒 , 世 三 26 並 在 以 上 不 色列 八 斷 27 10 的 或 1 指 在 o 18 出 獝 國 大 , 家 而 , 的 以 且 受 色 災

紀 實現 滅 時 耶 歐三4 從 , <del>||</del> 純 依撒意亞已經把眼光轉向了 宗 ~世二) 敎 劃見之於達 5 的 觀 點 , 依 而 0 味 唯 撒意亞雖然很擁 言 的 有 , 先知們對所經歷的王權 被 在 召 末世 , 未來 並 在 \_\_ 的國 護達 那 的遠景裏 僅 味王朝 王 有 的 , 並且 幾 , 感到 次 大部分的 , 大凱 但 慶祝著祂的誕生( 是耶 無比 旋中 的失望 先 肋米亞卻曾清楚地預言它的 知才讓 畫出 它 , 歐瑟亞曾預 人窺見: 的 依九 輪 鄭 些微天主計 1 0 1 公元 言王 6 前 朝 第 , 祂 的 劃 八 將 世 的 覆

歡 樂 卅 • 勝 1 1 利 5 • 和 平 , 以 ` 色 IE 列 義帶 王 國 給 將 天 主 重 成 的 爲 子 民 地 上 o 樂園 這 充 滿 十 雅 威 之神 1 1 的 9 葉瑟 0 其 新 他 芽 的 , 先 將 知對 使 Œ 這位 義 統 新 御 君 大 地

的 來 臨 也 抱 著 同 樣 的 信 心 夃 希 望  $\overline{\phantom{a}}$ 參 米 五 1 1 5 耶 世  $\frac{\pm}{5}$ 1 6 0

世 彩 德王 織 但 的 的 八 莃 對 中 時 起 九 , 朝 望 刨 ιĹν 間 來 39 於 整 期 越 的 以色列 個 的 1 , 除 待 雕 中 長 獝 以 52 然 色 了 心 , 太 民 教 位 仍 撒 人 列 0 , 默 然保 民 杜 在 衆 並 王 , 是服 這 西 寒 的 而 求 國 亞 持 人 範 眼 上主 言 到 君 著宗 外 圍 睛 從 公元 , 中 於保證它自 使 卻 越 王 , 對 來 敎 轉 其 大不 前 , 對 的 末 向 再 五. , 把 對 世 未 先 次 相 八 知 復 七 以 或 象 來 同 國王 所預 色 王 治 興 年 o 摅 列 ١ 的 的 在  $\overline{\phantom{a}}$ **言的**「 期 異 民 詠 流 天 的期待常佔 結 教君 族從 主 亡時 待 八十 束了 的 , 外 在 末 王的 期 末 18 , 族 世 整 世 這 , 重 王. 的 個 L.... 權 0 人 固 壓 國 獝 要 , 下 流 們 然 太民 期 亡後 憂傷 迫 的 在 ( 參厄上七 中 地 待 以 位 色列 解救 但它 族 — ,  $\pm$ 天主 在 中 朝 0 是 到 出 的 神 所 的 來 外 非 了 的 受 歷 1 權 表卻 常 羅 1 的 吏 威 政 0 熱烈 治 中 馬 26 屈 ட 的 是充 只算是 人 的 辱 統 的 來 形 0 太下 哀 滿 治 臨 或 0 這 家受考 下 74 , 個 成 的 重 政 種 20 揷 治 期 黑 7 新 曲 落 末 驗 色 組 諑

預言 中 的 新 經 約 地 常 位 喜 出 訊 旧 現 中 是 的 心 默 的 , 另 西 天 亞 或 方 于 , 面 權 是 的 , 爲了 個 觀 念 純 在 粹 , 整個 在 宗 新 敎 救恩 約 的 期 主 的 間 題 啟 , 0 那 示 ф 方 此 給它  $\Box$ 面 實 深 有 入 個 勆 以 色列 IE 於 確 確 的 定 人 位 耶 經 置 穌 驗 中 , 完全脫 , 官 及 講 在 去它 先 天 威 知

六

國王、

和

苹

的國王

的 政 治 色彩 , 則 還 需 要 段 時 期 的 淨 化 Т. 作

六 的 的 祂 未 穌 祂 談到 是他 的 15 反 知 樣 對 視 道 論 線 濄 的 了 及 , , 祂 瑪 給 那 但 投 政 在 的王 廿 卻 向 羅 敵 這 穌 在 在 人 馬 裏 子來 榮進 皇帝 國 5 但 面 世 祂 攙 的 納稅 路 雑 參 耶 臨 從 干 來沒 世二 路 著太 匝 時 權 撒 的 九  $\overline{\phantom{a}}$ , 谷十二 光榮 29 有 多人 9 冷 祂 1 城 反 在 對 30 時 的 公 0 0 過 因 因 開 最 13 , 黑落 公開 素和 後 此 1 傳道 0 17 , , 在 德的 在 現 生 的接受了 受難前 增 世 活 , 權 餅 因 的 時 奇 爲 慾望 力 , 蹟 祂 從 , \_\_\_ 參 : 次 在 後 知道 未 表彰 對 純 並 , 粹末 路 祂 祂 H. 群 隱 十 衆 的 , , 使命是 雖然從 世的 就 避  $\equiv$ 的 Ī 31 默 正 茹 群 遠 1 西 景 衆 屬 同 33 開 亞 於另 中 匝 擁 始 的 加 祂 九 犴 , , 祂 利 爲 黑 熱 7 境界 亞 王 向 1 落 讓 門 先 的 德 步 8 欲 徒 知 的 就 渦 望 們 所 懷 , 再 預 並 更 疑 因 若 把 耶 爲

是 的 的 會 干 , 納 權 指 在 權 那 帀 H 爭 肋 鞭 其 穌 受審 打後 卡 王 那 權 穌 訊 眞 , 參 IE 兵 時 , 獝 + 路 所 , |太人之王」( 若十 廿三 在 們 在 比拉 之處 以 獝 2 太王 多 , 祂 前 0 之名 聖 的 , 給 史 國 稱 並 是不 祂 最 九 向 且 19 祂 大 更 屬 1 屈 進 於 的 這 罪 21 膝 致 步 世 名 是 敬 的 界 , 以 藉 的 祂 及右 谷 着 自  $\overline{\phantom{a}}$ 若十 + 稱 人 盜的 們 五. 爲 譏 八 18 王 請 笑 36 基 氽  $\cup$ M + 督 , 路 字 所 的 史 # 架 以 行 們  $\frac{\Xi}{42}$ 爲 H. 洲 的 來 無 也 罪 顯 須 藉 名 與 亦 等 寫 基 此 此 的 督 # 機

中完全實現。

的敎會 國 次再臨之時 愛子的國內 的 :性質,及答覆祂的召叫,還需要一段預備及淨化的時期,祂將此工作託付於聖神領導下 在現在 ,當人們答覆祂的召叫之時 し之時 ,這時祂與天主爲王,直到萬世, ,復活的耶穌已經進入了祂的王國,完全實現了祂的王權,但爲使人們了解這王 ,他們就成了這王國的國民。而這王國之眞正完成與實現,是在 ,就是當天主將他們「 而承認祂的人 從黑暗的權勢中 ,也將分享祂的王權 ·救出 , 並 , 直 移置在 基督第二 |到萬 一祂

### 2、和平的國王

代。

5 的 預言已經滿全:「因爲一個嬰孩爲我們誕生了,有一個兒子賜給了我們,他的名字叫『 本節在新約的資料中,僅是分析路加描繪的耶穌誕生::二1~10。全文旨在表示 ,依九

和平之王』」。

第一位君王,人民感念他的該是「 路加開始便告訴讀者 ,帝國享受了一段和平時期。凱撒奧古斯都爲當時的人而論 ,耶穌是在凱撒奧古斯都時代誕生的(二1) 羅馬的和平」(Pax Romana , ,是一位和平之王,不 的確 ,後者是羅馬帝國的 在 他平定外亂 與

ハセ

六、國王、和平的國王

八

過 是凱撒 萬王之王 就 奥古斯都 初 期 基督徒看 默十七 , 乃  $1\overline{4}$ 是耶穌基督 來 ;參閱弟前六15 , 眞正 的君王不是凱 ,因此 他記述耶穌誕生時 o 而路 撒奧古斯都 加 似乎更進一 , 而 , 特意提出凱撒奧古斯都 是耶穌 層 地肯定 基督 , , 眞正 他 是 的 和 萬主之主 來 平之王不 反映自

己的

神學思想

表示 城中 世界 王) 誕生  $\dot{\Xi}$ 耶 王的稱呼 0 首 , 天 爲 穌 先 , 另有 你 使 襁褓裹身 ,必須報告人民 , 在聖誕的紀錄中 們誕 向 不同 牧童說 生了一位救世者 ,以及「 的 ,認爲這是來自智七4:「我在襁褓中,受了母親的撫育和 誕生 :「不要害怕!看 (;現在 默西亞」,都引 ; :: -,路加' 耶穌誕生 ,他是主 若如 或暗或明地聲明耶穌是主、是王 此 , 人注意耶穌的君王身分。如同一位太子( 默西亞 我給你們報告一個爲 , ,天使來報 也 在暗示襁褓 o | 這段話中的| 。其次,有些聖經學家 裹身的耶 全民 達味 穌 衆的大喜訊 ,而且祂的王國超 是君 城 Ï ` \_ , o 由 照 於路 · 今天在: 主 顧 未來 0 沒 加 越 當時 兩次 達味 的 這 新 個

這裏 來的君王,應受讚頌!和平在天上,光榮於高天。 字 是一 架了 另 天主享受光榮於高天 方面 0 至少 , 後來當他描寫耶 自 天 軍 讚 頌天主的歌 , 主愛的· 穌榮 聲中 進耶 人 路撒 在世享平安! , 路 冷時 加 不但承認 」(十九38)不過榮進耶路撒冷之後 , 類 似 <u>\_\_</u> 天軍 耶 穌  $\frac{-}{14}$ 的歌 是和 平 聲又出 那裏 之王 是一 現在 , 而 大 門徒 且 上主之名 似 的 乎 己  $\Box$ 中 指 只 而 向 o

年福音中早已呈現十字架的影子 先經過十字架的苦難 有路 這 事如 加 立 今 刻 在 記 你 載 眼 耶穌望著京 前 是隱藏 ,才榮登 城哀 的 和 0 : 突 平之王的 , 那是無可否認 , Щ 祂  $\sim$ 十九 說 寶座 : 41 ; 這 恨 1 的 不 44 在 能 0 聖誕 耶 在 穌 這 的描 者比 受割損與 天 「較之下 繪中已埋下伏筆 , 你也 獻 於聖殿 知道 , П 以 有 時 肯 關 Ì 定 你 , 西 平 0 , 默 其 那 安 盎 實 穌 的 的 該 事 , 童 是 預

平 台 誕 ·是經 生。 上,刻上「 總之, 而 過自我犧牲而 且 他還 在 奧古斯都的和平」, 羅 暗示 馬君 王凱撒 來自上天的 • 羅 馬 的 奥古斯都的 和 平是經過流 , 基督信徒則在十字架的祭台上,領受「基督的 將永遠常存 背景 上 血殺戮而 o 羅 , 路 馬 加 得到的 描繪了 人爲了紀念凱撒奧古 真正的 ,不能維 和 持長久;至於基 平之王」耶 斯都 , 在 和 平 穌 神 廟 督 基 的 的 督 o 祭 和 的

 $\frac{\Box}{34}$ 

35

,

以及後來十二歲時三天留

在

聖殿的

事

蹟

,

都含有苦難與

復活的

意

義

### 七、天主子

並不是像今日所有的一般神聖。在本文中讀者能漸次看出 今日教會的信仰裏,最能夠表達耶穌基督的名號就是天主子。但是這名號本身在來源上

1.在舊約、猶太文學、希臘宗教中此名號的意義。

2耶穌是否以此名號自稱?

3.初期教會裏此名號的運用。

# 在舊約、猶太文學、希臘宗教中此名號的意義

因爲他們是被選的民族 ; 三 十 1 在舊約中「天主子」這名稱,最初是用來稱呼以色列全民族(見出四22;歐十一1;依 ; 耶 三 22 ,所以應擔負起這任務;一是表達因爲他們是選民 ,這樣的稱呼包含兩種意義:一是表達這群人有 , 一個特別的任 所以應當像「子 務

七、天主子

最後 十九 的 繼 也保持着東方外邦宗教 語 越 衍 他 迦 詞 七 主子的概念毫 是屬 承 南 , 14 0 集體位 在 的 28 在 但 的宗 般 是沒有 岩王. 於神 舊 思想 你是我 的 0 約 敎 特 當然 登基 中 性 7 格 的 而 別 種言語運用 , 所 的兒子 也 別的 進 服從 無今日天主第二位的 , 的運 是一 把天使稱爲天主子 包含的 時以此祝頌君王,意味他在登基之日,繼承爲天主之子。但是在這首聖詠 入以 0 , 如同 應 0 0 神之子 聖詠第二首中 用 色列民族中 注意聖詠第二首第七節 除了稱以色列民為 , 上面 我今日生了 意義幾乎與稱以色列爲「子」 中的語言:「我生了你」 在舊約中 ;簡言之, 所說 <u>\_\_</u> o 在 , o ,這話已經有了剔秘 古代 就是以首領爲全體 你 涵 在 「你是我的兒子」 便不可能有同樣 見 : 外邦宗教中 義 0 東方宗教中 「子」以外 這句 申 卅二8; , 這是古 話淵源於以色列民四周 ,這思想在 , 所謂 的 像埃及等地 ,舊 的內 的代 作用 一語 思想 約 時以色列 葯 神之子 容相 6 表 0 中 ,在閃族 ,因爲以色列民的雅威 舊約稱君王爲「子」 還稱 別的聖詠中也出現過 , 這代 同 , 君王登基禮 0 由 對 o <u>\_\_</u> 呼君王爲天主子 7於君王 此敍述可見在舊約 表在 這就是以色列民 , 文化中 的古代 盯 王 能 儀中 國 講的 有神話 是繼 時 東 期 方宗教 向 是 承 是如 就 生理 概念 君王 へ 見 : 禮 只 族 見:詠八 是 是 節 中 争 君 此 上的 的 的 撒下  $\pm$ 所 ----的 認 藉 祝 , 天 種 ф 用 超 傅 爲 着 頌 0

**獨太文學是否以天主子的名號稱呼默西亞?在** 

般的經師文學中都把第二篇聖詠稱爲默

呼 西亞性的聖詠 駕 九 亞 0 唯 ,但是並不是在第 能使我們肯定的 七節中 是 , **獨太末期的經師文學中** 特別提出來講默 西 亞 有了 ,爲此很難說以天主子的名號稱 演變 , 在谷木 蘭 的文件中能

看

到已經把天主子用在默西亞身上了

0

用 文化地區 王的 雄的事蹟 來自稱 尊稱 在 希 中 的 臘文學裏「神之子」是常出現的字彙。首先,在 ,有些奇蹟性的能力就稱爲「神之子」 特別是埃及 • ٥ 爲了討論方便起見 神之子」有更廣泛的應用,這名號不只是用在 ,國王是太陽神之子,而 ,對希臘文化中這種「神之子」的觀念內容,我們以 且這 0 而且有 「子」位是生理上的 時不只是別人對這人的稱 外邦宗教中「神之子」通常是對君 國王的 身上,只 傳衍 要一 0 但 個 是在 呼 後 Ź 就 一希臘 也 有 以 有 英

「神人」( Divine Man ) 二字稱呼。

探 受了 把義 全保持了舊約的內容,把這內容適應在希臘文化中 9 千辛 希臘思想 人稱爲 希 臘 · 萬 苦 文化 「天主子」(見:智二16 中 , 9 於 加 的神 是在這 是堪 人思想已進入聖經文學中 稱爲天主子 種希臘英雄 0 所 人 1 以 物的框 18 以色列民 **;** 五. 架中 5 , 智慧書是在 |族稱 表達他們 0 這現象並不是表示散居的獨太 自己民族中 的 |希臘 信 仰 文化背景中成 的 因 一些人為天主子, 素 , 因 爲 書 義 的 人受 人全盤接 , 其 盝 (中就 試

# 2、耶穌是否曾以此名號自稱?

聖 經稱耶穌爲「天主子」是毫無懷疑的,但是究竟耶穌是否也如此自稱過?對這問題有

兩

種

不同的意見

源甚古 但是並不能就此結論說:耶穌講比喻時以天主子自居,其實祂只 是說 以色列民 族的不 忠罷 己 代 的比喻 解問題 號自稱 的不忠而言 表的 。但是實際上在耶穌時代只是比喻而已,於是這比喻本身不能作爲耶穌基督曾以天主子名 嚴格派主張耶 首先是葡萄園 意義 的證據 只 0 0 是要講天主的仁慈;寓言( allegory)裏每一枝節都有它的意思 註解比喻與寓言不同 這比喩中 o 葡萄園的比喻確實是來自耶穌基督,這是無可懷疑的, 但是否要以寓言般的方式來分析?若是如此 。這裏要聲明的是,到了初期敎會 的家主清楚地是影射耶穌基督自己(見:谷十二6) 的比喻(見:谷十二1~12) 蘇從未以天主子名號自稱過, ,比喻 ( parabole 他們對聖經中幾段較明顯的章節加以批判: ,對這比喻的解釋可能已經演變成寓言了 ,這是在馬爾谷及Q文件中都 )只有一個中心思想 ,則這 「子」一定是指 们 ,這牽涉到聖經 且還是針對着 , 像路加 , 每 有 耶 件 的 福 音中 穌 事 , 獨太人 都有它 顯 基督自 浪子 的註 然淵 ,

了

顯明 32 那 能作爲耶穌 H 地充滿 有 子 其 |人主張| 和那 次 , 曾以此名號自稱過的確定 了默示文學的色彩 時 在 這 刻 馬 爾谷 , 除了 段相當可靠地 福 父以外 晉中 有 0 , 誰也不 默示 是來 段似 文學中 爭耶! 證據 自耶 知道 穌 穌 的一 基督 明 , 連天上: 顪 子 地 , 但是也 以 的天 往往是指 子子 使和 有不 ட 自 少 子都不 稱 人子而不是天主子 的人抱 , 馬 爾谷記 知道 有懷疑 0 \_\_\_ 載 :-「 :::::至於 , 況 見:谷十三 , 於是也不 且這 節

經 可疑 的 批 最 判上 後 在 ,不少學者認爲這段不是來自耶穌基督自己,而是與若望福音有關的 瑪竇的記載中 , 也有 一段似乎是耶穌稱天主爲父(見:瑪十一 25 ≀ 27 , 這資料相 0 但在 聖

否 祭的 穌是天主子, 質詢是否是天主子 除了 上述章節之外 但是其他 , 兩部福音在平行處卻見不到這 ,聖經中其 耶 穌 的答覆貌似肯定, 他 與這名號有關的地方更是可疑。如在瑪 但卻得在 種稱 阿拉美語中 呼;路 加記 載耶 去了解 穌 受難時 寶十六16 0 結論 , 受大 處稱 加 可 司 那

是這不 還有 意味着耶穌基督自稱爲天主子。 入曾主張 , 魔 鬼曾經稱 過耶 穌 基督爲天主子 於是福音中沒有一 , 這 處能看出耶穌基督曾以天主子自居 ĦJ 在受誘 及驅魔 的記 載 中 找到 , 但

七、天主子

過

達祂 關 音中 係 與 有 雖 , 也不 父之間 然 句 如 能 話 此 立 有着 9 , 刻 但 可 以 唯 靠 不 此 地 印 否認的 作爲 無二 \_\_\_ 定是耶 的 耶 關 是 穌 穌基督 曾 係 福 音作 以天主子 , 仴 者寫 這 自己 馤 講 自居過 係 書 業 的 時 , , 的憑 能立 祂 實 稱 在 據 卽 天主 願 結論說 意 o 薦 表達信 冏 後 爸 仰 代 耶 L\_\_\_ 所 穌 信的聖父與 abba 是天主子 0 o 聖子 這 而 字 且 的 表 福

力證 是天 路 讚 無關 而 庫 自 那 西 世二 爾 兩 天主子名號的傳統對他而言都來自耶穌 頌者 應受讚 (主子 據 聯 曼 個 但 以 傳 是瑪 67 的 的 和 是 爲 統 兒子 頌者 庫 的 0 天主子 這 竇記 時 爾 在 , : 瑪 的兒 候 後來 (割 事 曼持 竇 個 載 實 ,並不是因爲人們 是天 子 中 是 的 :天主子) 相反的意見 可由下列章節中看出 | 二名號用 默 伯 是合併了 嗎? \_\_( 八主子 多祿 西亞的: 宣 見 : 傳統 這 見:廿二 ;在路 在 信 , 兩 耶穌基督身上 他 谷 十 見 : 以爲 個 稱 見 傳 加 祂 為默 :谷 瑪十 統 70 中 74 耶 :馬爾谷記載大司祭審問 更是顯 自己 61 穌 0 曾經承 庫 八 六 西亞的 口 爾 29 最 16 0 , 見這 在 曼 明 他基於福音上的幾 後 難然 縁故 來 認過 0 , , , 因爲 兩個 源 庫爾 兩 主張 個 個 自己 , 上有所不同 這兩個名號 是天 曼以 名 是分開來問 名號是平 郭 號 是天主子 穌未 (主子 爲 同 時 這 耶 行的 段記 以默 的 放 兩 0 穌 傳 就 ,他認爲 在 個 的 時 在 西亞的 統 說: 耶 當時是完全獨 是說 名 , , 載 先是 默 穌 號 來 見 身 彼 西 :當 作 激 你是默 名號 ?:若 亞 福音中 此 上 此肯定 獨 西 並 福 , 自 六 是因 立 亞 不就是受 音 稱 69 立 的 西 稱 把 見 : 亞 渦 那 爲 最 而 首 來 有 毫 穌 默 , , o

夠問 劉 在 哲洛麥亞斯 先 **獨太傳統** 是關 如果耶 當時 於上文中提過的耶穌以「阿爸」來稱天主(見:谷十四36)一  $\hat{+}$ 天主子一字究有何意義?而 穌 ( J. Jeremias 是這樣 是件不可思議 的稱 呼天主 的事 ,於是 的研究 ,那必定是以天主子自居了 存在 且稱天主爲「 ,批判家斷定是來 **獨太文學中確實沒** 阿爸」 自耶 , ٥ 是否立即等於以天主 但是關於這推斷 穌 有 的 一處稱天主爲 親 創 事 , o 有關 造 0 庫爾 , 在批 這字 冏 曼就 自 爸 判 居 經 ? 上 此 , 這 推 濄 能

立即 是:耶 上文中 子自 以這 扂 庫 穌 都已詳述過 的憑證之一 爾 關係 實 曼也提出 在 自認 來斷定耶 0 了 和 0 最後還 葡萄園 天 山 穌會以天主子自居過?這是批判家所爭論 見 主有着 庫 提出 的比喻(見:谷十二 爾曼還不能使人 種特 上文中批判過的谷十三32 别 的 關 信服 係 , 也可 他的 1 以稱之爲「 論 12 證 及瑪十一25 , 0 總之 說愛子指耶 父 子 的問 , 我 題 1 們現 的關 穌 27 基 o 在 督 係 有 唯 關 0 , 但 這三 是 能 是 祂 確 段 以 , 定 能否 天 , 在 的 主

# 3、初期教會中此名號的運用

按 聖經學者 或者 按吉 是「 耶 的意見 的看法 默 西 , 在 亞 ,最能反映巴勒斯坦 早期的巴勒斯坦 0 這現象在宗徒 大事錄 一教會的思想 教會中很少 .的第二及第三章裏能清楚地反映出 ,在這兩章內一次天主子的稱號都沒有出 應用「天主子」的 名 號 **,** 通 來 常用的 , 這 兩章 是一

+ 審 斯 天 基督 現過 基 節 分 用 (主子 督 几 判 坦 的 出 這 現 來 61 者 敎 影 的 名 0 方面 臨 會 響 5號是 f 0 , 名 由 o 於是 時 在 用 而 , 號 此 福 天 而 在 在 鲌 在 叮 , , 以 這 音 主子 是 末 在 世 見 默 兩 子 天 中 基 日 默 界上已 西 個 , 主子 來完 有些 初 的 的 於 西 亞 中 期 身 名 在 亞 的 心 的 章 撒 成 的 分 號 與 經是要來臨 名 敎 出 名 節 慕 天 ·號相連 要 基督學之下 會並不是很 0 現 號 表達 爾紀 但天 主子 稱 在 耶 , 主子 是 該 穌 的 的 ,這影 下 基督 處所 審 中 兩 的 信 那 早 的 判 仰 納 與 個 者 意 是天 堂先 名 響著巴勒 用 默 0 , 只 位 西 在 過 味 號相連之下 這名號 主子 的 不 谷 知對 亞 , 過 被 木蘭 兩 , 業 是說 於達 個名 預定為 斯 , 反 坦 ; 按 文件 如 映 耶 號 而說 教 味 今天 相 的 穌 的 默 中 會 \_\_ 是 基 許 此 • 看 通 西 0 批 巴 督 諾 用 耶 亞 出 在 勒 般 在 判學者的 穌 兩 , , 斯 另 當 神 末 見: 業 基督 個 聖 坦 H 中 時 \_\_\_\_ 方 巴 敎 來 撒 是受到 在 iÙ , 下 勒 意見 而 會 臨 復活中 面 的 只 的 t 末 基 時 斯 基督論 第二 是 督論  $\exists$ 14 坦 , , 說 以 要 巴 已經被預定 地 首 以 之下 到 7 方已 勒 0 聖詠 末 默 斯 的 所 身分 日 見 以 西 經 坦 , 那 巴 第 亞 那 把 敎 谷 穌 爲 勒 t 爲 身 天 穌

經 時 天 主子 過 信 旬 保 仰意義  $\exists$ 名 祿 經 號 書 成 內 信 的變 型的 容之外 ф , 官 化 除 信 了 0 , 原 詞 在 得 來 羅 撒  $\overline{\phantom{a}}$ 見: 洛尼 在巴勒 馬 書中 羅 前 斯坦 也 書 3 有 用 教會中 1 些 濄 此 5 痕 跡 名 號 只 , 0 有 批 按聖經分析 見 : 判 兩 句話 者 認為這 得前 : 者說 \_\_\_ 句宣 9 生於達味之後 f 在 信 詞 羅 , 在 馬 反 書 現 映 了 在 中 及 的 巴 , 保 勒 書 在 信 祿 斯 復 中 應 坩 活 用 敎 經 當 會

號 用 繼 的 續 過 미 演 研 了 定爲天主子」・ 變 分 究希 希 臘 兩 0 在 臘化 步 化 進 獝 來 過太教: 太教 入主題之前 探 討 這 會在 , 會中 兩 首先 信 句話非常能表達巴勒 仰 , , 要看 要注 ---中 天主子」 的 意的 這名號如何 變化 是我們在希臘地區 , 名號 成了 . 運用: 的 我 斯坦教會中 信 舸 仰 來 在 表達 內容 羅 馬 他們 兩個中 書中 o , 因 這 此便應記得上文敍述過 名號 的 所 讀到 信 心基督論 仰 在 希臘 的 , 其 文 次 化 旬 的特色 (要研 猶 0 太教 天 究應用 此 0 會 這宣 要 的 丏 求 這 的 我 信 , 在 名 運 們 詞

那

穌

神

之子

•

神

人

的

意

義

0

那 中 此 在 在 在 節 用 復 天 穌 主 勒 得 宗 來 活 基 首 斯 非 十三 耶 證 的 子 督 先 常少 我們 坦 穌 明 爲 信 敎 33 是 仰 , , 文中 天 會對「天主子」名號的運用時  $\oplus$ 在 中 最 要 , ·表達的 復活中 相 宣 主子 探 主 的 稱 要 討 反 地是常見 耶 的是基於聖詠第 L\_\_ 在 ·高擧爲 今日 是高學的 穌 的 希 過 臘 基督是天主子 Ŀ 程 化 主 意味着復活 的名號了( 獝 , 基 基督論 , 太 君 本 敎 臨 二首第 會 上 的 與 裏 0 主;一 見: 保 事 見:宗十三 耶 , 件 七節 稱 祿 穌 , 格前十 基 耶 在這背 提到過保祿在羅馬人書引用淵源於巴勒斯坦 o 今日 就 督 穌 0 基督爲 如 宗 爲 景中 同 33 徒 五. 在 應 大 主 28 復活中 ; 哥 用 事 0 ட 天主子的 , 對 聖 在 錄 的 該 這名號已不 詠 中 過 段裏 記 程 13 , 基督也高 載保 有相 事 **;**希 ○首第 實 , 他 刀山 祿 與 同 像 應 在 點 14 信 會堂宣 在 擧 用 仰 0 爲天 巴 節 聖 稱 0 0 在 勒 這 的 詠 耶 主子 上 斯 第二 道 穌 個 文論 坦 主 時 基 敎 首 教 督 會 0 , 敎 大 來 及 會 第 是 爲 稱

七

是有 太 敎 神 號 神 祂早已在 之所 敎 內 的 些批 朔了 會 百 被 官 樣 以 名號在 高 信 歷史中 學爲 評 根 宣 在 諨 據這 家所說的「 稱 希 當 臘 在 天 見 是天主子了 復活 (主子) 個 化 地宗教 , 信 獝 羅 仰 事 太 繼承基督論 羅 經 件 中 3 敎 普遍 中 驗 1 會 o 5 5 , , 中 弛 這 進 天 如 主的 流 , 便是我們研究希臘化 \_\_\_ , 此 層肯定  $\Box$ 行 而 普 能力充滿 的 不 o 在 再强調 遍 有 緣 希 地 關 故 臘 , 在 化 ----流 0 1復活事 繼承基督論」與嗣子論 如同 了耶 行 祂 獝 是指 太教 , 那 穌 神 i定爲· 基督 獝 件 正 會 之子 太 中 的 是因 教會應用 充滿 末 高 , 高 爲 日 學基督論 \_\_ 學爲天 |來臨 能 是充滿 在 希臘 万 天主子名號的 的 , 的不同 主子 高 能 地 裏 天主子了 擧 力 品 有 爲天 的 所 0 , 但 奇 , 改 我 主子 是在 神 癴 蹟英雄 o 第二步 們 之子 至於 o 的 希 耶 在 耶 臘 人 這 穌 前 物 , 穌 化 個 在 ` 文 也 獝 名 聖 , ,

勒 翻 依 首 耶 斯 譯 四二 穌 先 坦 爲 從水裏 , 敎 1 臘 會 我 我 化 心 因 上來 0 **獨太教會的繼承基督論** o 但 靈 這 你 是另 所接 句 加 , 喜悅 有 話 ?一方面 受的 聲音從天上來說:「 定不是來 ш 是引 而 , 用第二 非 依撒意亞原 自希臘 我因 • 印 依撒意亞「 你 化 由第二福音記載的耶穌受洗奧跡的分析 你是我 文不是「 而喜 獝 太教 悅 會 上主僕 的愛子, 慣用的 愛子 , 所以 」而是「僕人 人 那 我因 七十 二詩 句話 賢 你而 歌  $\hat{\pm}$ 該 中 出 喜悅 本 論 於 」(見,依四十二1 及僕 , 液應用 因 0 七十 人 希 的 見 : 來加 伯 賢 \_\_\_ Ŧ 句 來 聖經 本 話 谷 以 指 中 見 : 的 11 出 該 巴 處 o

的 充 論 希 福 由 描 滿 臘 德能 僕 中 希 化 寫 , 我 臘 X 猶 o 也表 今日 這 的天 16 太 實 敎 獝 在 演 主子 生了 太 七十 變成 在便是繼承 會受到 示 耶 敎 穌 , 你 會 賢 爲 早已充滿聖神 在 土 1 <u>\_\_\_</u> \_\_ , 聖詠 愛子 世  $\overline{\phantom{a}}$ 在 本 基督論 詠二 復活 上早已是天主子了 翻 第 成 7 經 希 , 驗 首 只 的 臘 明 的 ф 第 能 爲天主子了 文 證 天 七 的 在 , 主子 相 節 希 o 2 接着 的影 臘 信 Pais o 0 天 化 へ 路 因 刊 主 響 的 , 司 是 此 的 翻 猶 z 這 這字 樣 能 成了 太 , 在 32 的 敎 カ 敎 充滿 基督 耶 會 一, 子 可 會 有 穌 事 中 o 論出 耶 體 領 \_\_ 兩 0 洗 穌 同 解 \_\_\_ 時 僕 現 的 Vios , 也肯定 祂 在 紀 人 僕 是天主 <u>...</u> 顯容奧跡中 錄 中 人 字希 \_\_ , , , 稱 在 這 或 有 是 復活 爲 7 便 伯 是 馬 來 , 愛子 最 經 你 繼 原 阚 後 谷 是 驗 承 文 童 中 我 是 福 基 年. 督 的 o 2

魔 實 後 生 Ĺ 作 的 , 基 宣 見 日 希 , 不 信 是 礎 臘 , 谷三 我們 能 記 化 , 繼 載 就 獝 承 就 必 此認爲那 11 太 是一 須聲 基督學表達 敎 會只 五 實例 萌 7 此 不 , 不 (見 事 • 過是運用 實 顯 在 н 只不 : 否認 容 耶 瑪 穌 過是 見 : 領 + 聖 了 应 22 洗 這 經 瑪 此 神 見 : 學創 中 作 + 1 爲 ti 33 有 造 谷 些紀 基 1 1 礎 而 0 但 錄是 E 9 6 , 是這 1 表達 0 其 純 11 • 受孕 並不 粹的 實 天 • 在 主子 受誘 是說 神學 歷 見: 史 的 表達 所有 信 平 見 : 路 仰 面 的 , 及 £ 譬如 26 瑪 神 神 都 學 1 川 學 有 表達 耶 38 1 而 那 穌 1 E 些 步 都 11 事 沒 行 情 有 海 發 驅 事 事 面

,

玥 在 我 闸 進 到 外 邦 教會中 , 探討對於天主子的信 仰 o 那 裏 的先 存 基督學 , 在 줆 臘化 的獨

子, 世上天主子不再是充滿着光榮與能力 切與人相似……( 見:斐二6~11 ) 太教會天主子信仰 太 他們 譬如 是在若望傳統 教會裏早已有了預備 祂 迦四 的能力完全在人間顯現(見:若一 也把對天主子 祂 的創造……等等(希 6 , 中 但是先存的天主子,到了外邦教 的 的內容 光榮基督論:耶穌 的 信 ,天主子是父遣發來的 , 仰 在這 方面對耶穌基督 \_\_ 1 ? 兩種 。這兩種神學在外邦教會中並存著。 3 ,而是自我空虚 型 基督在世界上充滿了光榮 態 1 0 中 14 表 在世界上的生活擁有兩種貌 ,因此是先存的(見谷十二6;若三16 会會裏 );一是保祿傳統 達 0 進入到有罪 兩種註解耶 在外邦教 ,才演變成 會裏 的人中 穌 先存時期已經活動 ,因爲祂在 中 在 , 世生活的天主子 的 方面 自我空虛基督論:在 , 似對 除了罪惡以外 世界上就 發展了希臘 立的 神 的天主子 是天主 神 學反省 **;**羅 學 化 獝 ,

#### 結論

仰 主子 在復活中 名號的 預定爲天主子的耶穌末日 這樣 , 我 內 ,天主的能力進入耶穌 們討論 容 與 默 西 了 初期教 亞相差無幾 來臨 會中 ,祂提昇到天主的平面 0 , 的 至於希臘化獨太教會 天主子名號的演 確 表達出耶穌 與天 變與 · 在當 主有 應用 ,祂在作用上與天主爲一體 著非常特殊的 0 時 在 一神 巴 勒 斯坦 之子」 關 獝 的 太 係 背 敎 , 景中 會中 這 , 個 因此 敎 會

動 性 信 三、四世紀,新經中對天主子名號的信仰 充滿天主德能的生命 0 :仰內容上演變得旣豐富又神聖。繼而 o 體了 當然這 最後在 ,祂在世上早已是天主子了。所以在希臘化猶太敎會中 — 切 外邦教會的反省中,天主子名號含有的信仰再度演變,祂在創世之時 ,都是建基在耶穌在世上已有的種種超越性的言行,以及祂在復活中 。總而言之,一切基礎在於:天主末世性出現在祂整個生命之中 ,發展爲繼承基督論 ,又在新的環境中表達爲三位一體的信理了 ,天主的能力早已在世上與耶穌 , 已經暗 示耶穌基 , 參與 督的 的 到了 顯現 了 先存 活

## 附:「阿爸!父啊」(Abba)

這裏簡單討論耶穌基督在歷史生命中的內心意識問題,祂意識到祂與天主的關係是如何

的?分四部分討論:

1 舊約稱天主爲父。

2 希臘化獨太人中稱天主爲父。

3巴勒斯坦猶太人中稱天主爲父。

4.耶穌基督自己稱天主為父。

1 舊約中稱天主爲父

七、天主子

四

在 舊約中稱天主爲父是很普遍的現象 ,但是都是以 一個民 族 • 個 國王爲整體的 是

種集 體位格的方式 ,從來沒有過以私 人的立場來稱呼天主爲父的

民周 圍 所 的東方外邦民族不同,他們也稱 以舊 約中稱天主爲父是基於選民的概念,是一 神爲「父」 , 但是這稱呼是神話性的 種 使命與任務關係,這和居住在以色列 , 是 一種 生理上

### 2希臘化猶太人中稱天主爲父

,跟選民稱天主爲「父」概念大相逕庭

的關係

內容 體地 點 天主爲父的思想在 但是在 這在智慧書的傳統中可以看到 稱天主爲父 在希 , 和 希臘文化中 臘化獨太人中 希臘化猶太 , 而 運用上有了 是個 人稱神爲父的思想內容不同 人中稱天主爲父表達的是在 ,把舊約稱天主爲父的思想 人的 變化 、私人的稱天主爲 o 在希臘化獨太人中 父 , 祂的照顧之下 在希臘文化中 0 ,在該地的文化背景中有着 可是這種以私 , 開始不以團 稱神爲父是一 , 人 通常是義 (身分稱) 體性的以民 天主爲父的 人們稱 種 適應 宿 族爲單 命論 , 天主 於是稱 思想 位 的觀 爲 集

#### 3. 巴勒斯坦猶太人中稱天主爲父

纹

主爲父的紀錄, 在 三一勒斯坦猶太人的文獻中 但是在西元前一世紀之後,慢慢地有以個人身分稱天主爲父的紀錄 至少直 到西元前 世紀 ,從來沒有發現過以私人身分稱天 。但是值

字 得 爲父的時候 • 注 意的是 定在它旁邊有一些形容詞 ,必定加上一些形容詞 ,此地的猶太人雖然開始個人身分稱天主爲父,但是從來不單獨地使用這 。因爲在猶太人的心目中 ,以反映天主的「崇高」及「偉大」 ,天主是如此的偉大 , 所 以稱天主 個

### 4.耶穌基督自己稱天主爲父

件 , 從 這 來沒 是 種 有發現過一 呼 喚的 語 次以 氣 ,聖經學者哲洛麥亞斯會說 2 abba ÷ 來稱 呼 天主 的 , 他與他的學生遍尋獨太文學所有的文

達的是 然在 它來 子親 語 的 來形 個 稱 福 暱 在 地呼 晉中 分析 容 :祂與父的關係是唯一無二的 0 呼 若是要問這現象意味着什麼,只能說找到了歷史上的耶穌基督罷了。 雅威 , 於是只 很 喚父親時所用 阿拉美語中 少能找到屬於耶穌基督親 (YHWH) (有以「阿爸」( 谷十四36 )來表達,使人經由這字的應用 , 的 的 能 , 看 , 是一 現在居然在 出這字的特點 種非常親密的 ,這是歷史上的耶穌所經驗到的  $\Box$ 說過的話(Ipsissima Vox Xti) 福音中出現了 這個字普 稱 呼 0 通 天 0 此 是在家庭圈子裏 福音批判者對這現象的結論 , 在: **猶太** 人的 ,這經驗無法以 心理上 **,** 剛 , 來體味耶 在這暱 , 學會說話 是不 但 這 其 稱 是其 是 可 (他言 穌 中 能用 的 基 表 中 雖 孩

那 穌 在 生活中運用這暱稱 , 因此希臘教會猶保留原來的阿拉美文「 印 爸 , 作爲禮儀中

督

的

經

驗

o

關係(見:羅八15~16)。 的用途。而今日教會所以稱天主爲父,完全是分享了歷史中耶穌在與父交往中體驗到的親密

一〇六

# 八、第四福音中的聖言

聖言」名號的探討是問:教會這名號下信仰的內容是什麼?我們分三部分探討:

1 聖言名號的來源。

2 簡單分析若望福音之序言。

3.聖言名號的基督學。

### 1、聖言名號的來源

外在若望書信中亦有生命之言的記載(若一1)。但是我們無法只就以上的資料來說明「言」 何像鬥士一般地審判(默十九11~16),這正反映着智慧書上的一段章節(智十八15 在新經中稱耶穌基督爲「言」,除了若望福音外尚有默示錄,描繪在世末此「聖言」如 );此

八、第四福音中的聖言

名號運用的來源

Heraclitus 原 屻 0 的 則 於若 於是 流 使宇 流 望 , 是 今 <u>\_\_</u> 神 學發源 有 有 日 問 中 秩 的 秩 序 思 題的 的 序 地成為 想中 的 地 i 焦 點 是 切 區 , 有秩 秩序的· 已有 的 一個宇宙 厄 序 弗 一言 : 什麼因素使若望 來 所 源 L\_ , 的 在 0 有 所以在赫拉克利圖的思想裡 出現 公元 原 ,在 前六世紀 削 他 福音作者在 , 使 的 哲 的 學系 時 \_\_\_\_ 切有 候 一序言中 統 , 秩序 中 有 , 宇宙 • — 的 位 , 原 稱 哲 吉 則稱爲 內 耶 學 的 穌 家 是理智 基督爲「聖言」? 赫 切不 一 言 拉 克 過是 , 利 是理性 , 묩 它 使 流

的

,

宙

0

當時 思想· 用 進到一 是在 字 對 中 獝 希 **YHWH** 於 達 太哲 臘 於 切當 斯多 言 創 一千二百多次之多。 言 造 斐羅 中 噶 \_\_\_ , 位 保 的 是天主用來創 派 格 影 字 持 亦 Philo) 秩序 化 響 用 面 的 過 0 思想尚 有 o 言 言 那 着希臘 他用 こ一字 造 , 麽 L\_\_ 不 \_\_\_ 在 , 我們 字不 此字 清 文化 切 其 的 楚 作 , 只 中 的含 品 能看 意義是「 , 工 刨 是在 具 中 的 1義是:: ·常欲熔) 對 理 田 , 理性 於 是人 想 在希臘 神 , 言 的模 的思想 的 希 範 言 臘 文 面 是否 化中 型 疇 也 Ц. 與 是天 希 裡 有 L\_\_\_ , 給世 着 伯 有 , o , 在 自立 希伯 主在 而 來 界 文化 言 其泛神論 且 的  $\Box$ 來 萬 Ц. \_\_\_ 注 作 個 經 人 物之前 思 意的 崩 想於 是 「天主之言 意 這事上尚未分辨明 義 的觀點下 是理 種 所 0 於是· 行動 造的 爐 性 , T 在 的 Щ. 他 , , 它 這 斐 用 節 o De-但 羅 的 疇 是 的 作 言 0

白

口

是

,至少

在斐羅的思想中

,

\_\_

天主」與「言」之間已有關係

中 , 運 臘 在 用 神 公元前二至三世紀 話 言 , 以 神道漢密士爲其 字意味的是神的 ,於埃及的 思想 争心 漢密蒂(Hermetic)文學也有「言」一字的 人物 , 其 作用是創造和給所創 , 涉及星象 • 神話 • 造的 異象……等等 個 秩 序 出 , o нJ 在 現 見還是在 這 , 漢 類 文學 密蒂

理性範

疇

之中

言的相 注意到 首先 文化 裡的 沒 成 在 有「言成 兀 m 奈山 受到 中 肉 在 , , 同 論 而 若望福音中 這 ,有時二者的相同處可能只是因爲兩者都受到希伯來文化的影響 希 點 到一 的概 上天主顯 ſП 是舊約中 裡 臘 肉 , 言 般。 文化 念絕 <u>\_\_</u> 我 的 們 學說 最後 的影 對不 的性質不同 的天主之言 的 可以對希臘文化中「言 示自己榮耀 言 響 產生 會發生的 ,不可忽略 ட , 和 最 , 因爲 創世紀 多是在 的事 。其次, ; 而 0 的是 ·蹟有 不 在 且這 言語 少 希 有 臘文化 關 聖經學家因 如奥斯定所言: 在比較若望序言與希臘文學中「言」 很深 「言」指的不是一個思想,而 上採 <u>\_\_</u> o 的關 與若望 由 取 中 此 係 其 血 可見,若望序言中的「言」 說 肉是屬: 。不只 此結論: 福音序言中的「言」之關 法 無論 o 於物質的 如 此 如何 若望福音的序言在 , 若 , 在希臘文 望的序言中 • 是 是黑暗 行動 **,** 就 不是在 化 ,這些 像斐羅 的概念時 係作一個 ····等 i 內 容 暗 裡 示 , 絕對 理性 着它 Ē 等 與 都 若 結論 和 , , 望序 應當 絕 希 範 不 也 能 臘 疇 和

在 探 討了 希臘文化對 言 的影響後 , 現在 進到希 伯 來的聖經文學背景裡 o 我 闸 在這 部

八、

第四福音中的聖言

C

分以 着進到猶太文學中 四 個 單位來看:首先泛觀舊約中的天主之言 法律(Torah)位格化的探討 ,最後看看阿拉美語的聖經( Targum ) ,以後再看位格化的智慧與聖言的 關 連 , 接 中

顺 」(Memna

的內

涵

o

了 主的 (1)推 智慧傳統中 生命 動著 話 在舊 進到 0 0 f 約傳統 在 申 先知的 講天主聖言有保護人的能力( 聖詠傳統中 命 紀 傳統 中 身 , Ē, 中 對於天主話的意義有着多面 講 講天主的話能醫治 到天主的言語 推動着他 , 向 他 , 挑戰 智十六26 人〇一〇七 說它是生命 0 的描寫 耶 肋米亞曾形容天主的話像 20 (卅二46 , 先知 0 , 也能光照人(一一九105 ≀ 47 文學中論及天主的言語說 ,得到! 這 火一 話就 般 , 13**0** 等於 的 在 デ 天 獲得 其 內 0

當接近 發 世紀 生 的 的 內 由 (是:若 容不 上 創 樣 面 -少是相[ 的 0 剖視 1 若望序言中 1 ? 3 ` 同 , 聖詠 的 山 見若望序言中 , 的「言」是先存在的 說它能光照人, (卅三6)及智慧書(九1)中 0 雖然如此 稱耶穌爲聖言 , 給人 但是還得承認一件事實:「天主的話」在舊約文字 、生活 , 而 且 , , 並給 是創造的「言」 與舊約傳統中講到「 人 , 都 種力量 可找得與若望序言中 , , 這類的 就 聖言 像 在 思想 先 <u>\_</u> 知 的描 字 在 們 舊 的 , 寫相 身上 所蘊 約 的

(2)智慧書的傳統 ,不少學者主張已受到希臘文化的影響, 有着智慧神話的色彩 , 運用

應用的形式

上沒有位格化

,

不

是自立

的

整地 先存 受人 承 :、入世: 拒絕 ,第四 ||救人 ……等等。 福 • 勝惡歸源……三段方式來表達舊約的內容。若望福音的註經學者 音的主題之一就是「 如果這類格式 智慧 在若望福音中存在 , 他把耶穌 基督視 , 則 可能也會在序言中出現 爲 智慧 , 進 入 人 世 逌 中 異 影響 光 同 照

「聖言」的概念

慧書中 主在 箴 彙 的 的 點 慧是出自天主的口(廿四5) 智慧就是天主的言語 特色,因爲若望福音裡從來不說「聖言 , , , 箴言論及智慧說:智慧是天主所造的 來 22 但 從境界方面觀之:智慧傳統中從來不以「聖言」、 現在 是另 起 1 又說:天主的言語創造一切 描繪 23 我們就從境界與行動兩方面 德 智慧 面 , 1 但 卻與通常的受造物有別,它有着相當高的境界 是另 一二字,但是這 ,但是看得出來是把二者並立。但是智慧傳統中 , 是天主的榮耀 面 講到它的環境時 ,在這裡雖然不說「言」 ,天主的智慧造人(九1~12) 並不妨礙它有着這些詞彙所含的內容。如德訓 ,來比較智慧傳統裡的「智慧」和若望福音中的「 、天主光榮的流露 \_ ,造於一切之前(八22~23) 是被造的 , 顯出 它的特殊 0 雖然在智慧傳統中 「言」或是「 く智七 ,但和「言」的內涵已經相當近 ;因爲它是來 25 , 在這事情上 1 。在這裡雖然沒有直接說 26 天主的話 . 論 0 0 及智慧也有其特 這裡顯出了智慧 說智慧是受造的 自天主 , 面 與若望福音產 **難說它是受造** 篇中 , 這 永遠與天 類 說 聖言 的 0 濄 智 智 詞

福音中的聖言

耶穌的名號

且 在 相 智 遇 慧 點 書 , 若望 中 說 • 褔 音言及「 智 慧 是 聖言 --唯 , L\_\_\_ 說 比它是與 的 智 (天主同 t 22 在 0 若 的 望 ,是天主 福 퍔 中 懷中 也 講 \_\_ 的 言 言 是 若 獨 1 生 o

\_

別 子 m , , 這 是 唯 値 得注意的現象 與 \_ 獨 生 這 0 由 兩 此可 個字 見 , 在 , 以 原 文上 言」的境界方面 用 的 是同 樣 的 來看 個字 ,若望序言吸收着智慧書 , 只 是 在 中 文 的 翻 釋

的

材

料

٥

望序 創 智慧還 造 言 者 其 中 有 次 言及 其 智 , 他 九 以 <del>---</del> 活 的 9 聖 活 動 動 言 方 , 面 是創 , \_ 觀之, 的 如 造的 創 智慧被! 造 智慧 行 I 匠 動 打 時  $\overline{\phantom{a}}$ 的 發 智 主 , 要活 也 七 智九 有着 21 動 是創 10 類 , 它 似 協 的 , 造 它喜與 描 助 , 智慧 寫 創 造 人同 若 在 , 是光 創 3 在 造 Į 的 箴 箴 5 I 程 八 八 31 27 上 o 頭 除 1 具 了 30 它 創 能 也 造 力 0 被 以 而 , 它是 愚 外 在 人 若 ,

共 所 個 處 拒 帳蓬 間 絕 , 旧 了 へ 若 也 居 德十 於 被 人中 拒絕 14  $\mathcal{H}$  $\overline{\phantom{a}}$ 7 德廿 • — 於是 0 寄居 乪 若望序言中 8 在 ? 活動 \_ 16 字在希臘字 上 也這樣· 也相當接近 , 在 若望序言中 描 桹 寫 上 着 o 値 , \_\_ 用 聖言 也說 得注意的 的也是說 <u>-</u>: : 是: 聖言成了 耶 在 穌 人間 在 基 德訓 督 搭成 Щ 被 肉 篇 打 帳 發 中 , -曾言. 篷 , 寄 喜 居 智 與 慧 人 在 搭 同 我 Ì 居

只是在境界上相似 經 濄 Ŀ 述比 較能清楚看 , 在活動上更是非常接近 到 , 舊約. 智慧傳統 中 的 智慧 ,與若望序言中 的「聖言」 不

字是 是光 的以 義 (3)o 牵 有 , 在 法 行 而 此 獝 且 律 創 太後期: 在 聖 七十 經 미 Ц. \_\_\_ 互 章 1 賢士 字代 換 節把 的 的 文 , 譯本 替了 學 法 這 , 其 律 旬 裡 內 上換爲 話 • , 含是 天主 天主 法 在 律 拉 比 屢 的 的 \_\_ 致的 話 言語 次 傳 天 統 以 Щ. 主 位 o • , 這必定 的法 智慧 詠 經 格 師 化 律 \_\_\_ 文學 的 , 影 九 平 L.\_ 面 響若 是光 裡註 行並 105 目 扭 [望傳] 置 現 解 , , 由 此 爲 , 統 此 節 依 如 圈 聖 在 可 子 3 在 見 詠 創 中 法 原 世 , 德廿 的 當 文 律 紀 代 上 人 內 譯 在 諁 四 開 撰 者 33 始 , 寫 的 **5**5 有 日 序 背 天 着 言 景 主 先 , 時 裡 甚 存 在 的 起 的 這 話 至 的 思 兩 有 初

想

o

字 當 字 • 的 阳 的 (4)與 是 拉 聖  $\widehat{\pm}$ 段言 我 美語 經 來 本 最 ф 翻 後 主 的 , 亦非希 是通 己 譯 天 的 , 我 主 聖 經 原 文的 天 翻 用 經 們要進 伯來 主 爲 的 中 創 的 翻 o 天主 天主 我 話 文本 到 # 爲 阿 們 迎 八 的話 由 Memna 接 拉美語的聖經 21 ட , o 而 此 例 是阿 미 天主的話 o J Memna 以 如 由 |拉美語| 領悟 實在 在 上 出 面 一谷紀中 當 的 在若望 <u>L</u> ( Targum ) 是我 與 言的 比 Me mna 較 你 福音中 聖經 的天 同 知 , 原 道 在 主  $\overline{\phantom{a}}$ 文是:「 o , 其三 十九 在 中 爲 在 , 這聖經 何 即 這 去研究 會說  $\overset{12}{\smile}$ 拉 段 17 天 美 在 語 主 中 希 , 因 0 以 聖 伯 而 原 與 ф 文是: 您 |爲若望引用的聖經 來 言 在 「天主的話 就 天 聖 ßП 同 主 是天 經 拉 在 美文 中 的 迎接 主 是 ; 話 聖經 加 o Memna 天 在 主 天 中 [H] 拉 主 創 非 實 # 美 在 在 語 紀

八

第四

褔

音中

的

뗃

臘文化的字彙中表達者 耶穌基督 人思想中的「上主言語」( Debar YHWH )。這字在內容上實在是來自希伯來語,是在希 個字中 經過上述一連串的分析比較,最後我們可以下這樣的一個結論:若望序言中以聖言來稱 ·表達一切。它所要表達的最基本及最中心的因素是,「言」( Logos )就是希伯來 ,在內容上受到舊約傳統的影響,它實在綜合了許多舊約的因素,而在「聖言」 這

# 2、簡單分析若望福音的序言

個階 些註解:註解人如何成爲天主的子女(12~13),及天主給的愛(17~18) 最後是編者在 1 段的演變而有今日的形式: 按伯朗(R· 3 2 5 7 編輯時因著某種需要而加上的言語,是一些論及約翰洗者的話(6~9,15) Brow10 7 12  $\cup$ b 的註解,若望序言在基本上有着三層 14 首先 1 16 <u></u> ,最基本的是在若望傳統中的一 , 這是第一層。其次是在演變的過程裡加上了的一 ,就是說若望序言是經過三 首聖詩 , , 共 是爲第二層 有四段(若

題上。文中雖也涉及其作用的言語,其重點卻是在於存在,但是,即使是在討論存在的問 序言中的第一層首先是論及聖言先存的問題(1~2),這是已經進入一個存在性的問 這是第三層

。在這裡我們只分析最基本的一層並註解之:

意的 肉 作用 著在 面 就 並非 題 等等聖三神 是 天主的 也是避冤讓外邦人 , , 是謙 就是「子」 天主 就 解 講 在 也還沒有 , 釋紛紛 必 是天主之言 創 此 平面 下 是牽 造 , 學的問 的 而是爲了 的 , 一涉到救 上 問題 , 故不 這個字句中 進入到後來教會史中聖三神學的分析裡 , **,** 而 有 ,因爲在 題 人主張是因爲作者 , , 都未 說明 且 用冠詞 以爲敎會是信仰兩 其 而創造的問題並不是包含 (主要意) 這樣肯定的目的是爲了說明我 觸及 獨太基督徒習 的 在救恩史上發生 , 0 不過無論 天主」 說到救恩史 義不是在理性的範疇 0 更 有 在原 甚 \_\_ 方面 如何 俗中 者 個天主的懷疑 前事 文上沒有用 , , 耶 雕 避免猶太讀者懂錯 , , 在這 把 在 在 穌基督的角色必 o 聖三內 因 此 「天主」 兩節內一定是要表達: 爲 兩 **,** 不 們的 冠詞 節中討論的是存 。另外有 \_\_ ,像對於其「來源」、「 是 開 在 在思 生活 救恩史 始 一字加上冠詞 , 不 就說:「 其 然會 想上 的範 人主張是因爲耶 用冠詞 意思 圍 出 , 有其 現 而 在 在 裡 , 錯懂 的問 的 起 指 是 0 用意 耶穌基督的 的 在 在 初 o 是天主;另一 宱 這 於 那 \_\_ 題 父生子」…… 穌基督成了 者意思爲 麼 作 0 , 但是其 不 段 用 , 過對 中 這 這 0 存在 是 裡 其 聖 講 暗 目 講 血 方 用 是 的 言 到 的 示

是聖言啟 與 在 創 聖言先存 世 示 的 關 的 肇 的問 係 始 , 是要 題 , 而 1 且由於聖言是創世者 表達出其 1 2 啟示 說完後 的 作 , 進入 用 , , 那麼祂對這世界也擁 意 到聖言的創世 味着 創 世 本 身就 3 是 1 有 啟 5 着 示 0 o 這段敍 個主 聖 言 創 權 述先 # 0 況 的 存 且  $\mathsf{T}$ 這 程 的

第四福

音中的聖言

示 與創世的聖言已經進入了世界,進入到人類的歷史中,而黑暗卻不願接受它(創三5)。

後果:一個是不被人接受,這是在全若望福音的結構中學者稱之爲「啟示之書」( 一 學者的意見頗有差異。不過,一般意見以為「來到自己家中,自己家的人不接受祂……」等 二章 ) 部分所述及的 部分所論 , 是暗中 接着是論及聖言與人之間的關係(10 及的 總攬了若望福音的全書內容,說明耶穌基督宣講的使命進到這世界中發生的兩 ,描繪着宗徒們如何在苦難中 ;另一個後果則是接受的人成爲天主的子女,這是若望 |~12b),這是第三段的內容。在這段內聖經註 成爲天主的子女(十三章~廿一 福 章 音 光榮之書 章 { 個 + 釋

最 後一 段是述及對聖言生命的分享(14 • 16 ,就是講教友生活是如何成爲天主的子女

的

# 3、聖言名號的基督學

基督已復活的經驗裡,以他們本有的智慧神學的文化背景爲框架,表達出對已復活的納匝肋 若望序言中的基督學是發生在希臘教會中的,是一種先存的基督學,是外邦的 教會 , 在

耶穌之信仰。

在 這教會中要表達的是:復活的基督已被高舉了,在這高舉的基督身上天主自我啟示 ,

出現 稱耶 自我表達:又因爲在希伯來人的思想中,「言」能囊括「言」與「行」。於是濃縮並綜合地 穌爲「言」。聖言是天主的啟示,是天主的親自臨在。所以,在耶穌基督身上天主親自 、親自啟示 。祂與天主原來是在同一平面 上的,可以說:祂也就是天主,如果祂不是天

,

那麼在世界上就不能說祂是天主的啟示

說 基督學內無存在 在光榮中 是自我空虛的基督學 但是在若望思想中沒有高擧的部分 ·耶穌基督是先存的 不過 總之,若望序言的基督學表達的是:在耶穌基督身上出現的是,永遠的、圓滿的, Ź ,若望福音的基督學有其與衆不同的特點 , 祂是永遠與天主在一起的啟示者 的意義 ,而若望卻是光榮的基督學。對若望來說 ,以後降凡 入世度降生生活, ,因爲若望論及耶穌在世的生活與保祿的 ,所以根本不再需要「 0 勝惡後被高擧 通常而論 耶穌 , 外 邦 ,最後是祂光榮的來 高學」 基督在世的生活已 敎 會中 有所不同 0 的基督學常是 高學 也卽 在此 經是 保祿 臨 0

最後的啟示,天主是以「言」的方式來自我啟示及表達 o

有關聖言名號 ,本書資料多來自伯朗 Raymond E. Brown The Gospel Accord-

### ing to John, 2 Vol)

八、第四福音中的聖言

ーセ

#### 國立中央圖書館出版品預行編目資料

耶穌的名號/張春申著,——初版—— 臺北市:光啓,民79

面; 公分--(輔大神學叢書;29) ISBN 957-546-217-3(平裝)

15D1 557-540-217-5 ( | 3/2

1. 基督學

242.2

84003382

#### 輔大神學叢書之二十九

#### 耶穌的名號

中華民國七十九年六月初版 中華民國八十四年五月初版二刷 **▲**版權所有 • 翻版必究▶

著 者:張春申

准印者:台北總教區總主教狄剛

出版者:光啓出版社

地 址:台北市辛亥路一段24號(100)

電 話:編輯部(02)3671750 門 市(02)3676024

發行部(02)3684922 傳 眞(02)3672050

郵政劃撥: 0768999-1

登記證:行政院新聞局局版台業字第0084號

發行者:王敬弘

承印者:永望文化事業有限公司 地 址:台北市師大路170號3樓之3

電 話:3680350 3673627

定 價:100元

10781

ISBN 957-546-217-3

