

24

### 輔仁大學神學論集

単七ナ昼祁昼論集

第四屆神學研習會專輯:在臺灣背景中的得我問題第廿四號 一九七五年一月廿七日至卅

法 節·····二二九 主 数·····二二九

二、儒家思想中之得救…………

一、從哲學觀點看救援………………………………………鄭

| 轉       |      |     |          |           |          |     |
|---------|------|-----|----------|-----------|----------|-----|
| 輔大載     |      | †   | 九        | 八         | ţ        | 六   |
| 第四      | 在牧   | 力救  | 教命       | 基督        | 聖經       | 以伊  |
|         | 麗庭   | 恩   | 會與救      | 育的救恩·     | 啓        | 斯蘭  |
| 屆神學研    | 教理   | 神學  | 接:       | 恩         | 示中的      | 教   |
| 習命      | 觀點   | )的若 |          | :         | 基督教      | 觀點談 |
| 習會日記    | 下    | 干   |          | :         | 救贖       | 談一  |
| [恒      | 討論救援 | 系統反 | :        | •         | 魔論:      | 得救」 |
| 毅)      | 接:   | 省:  |          | :         |          | 二與  |
| :       |      |     |          | į         |          | 八一教 |
|         |      |     |          |           |          | 援   |
|         |      | :   |          |           |          | 問題  |
|         |      |     |          |           | •        | ~   |
|         |      |     |          |           |          |     |
|         |      |     |          |           |          |     |
|         |      |     |          |           |          |     |
| 劉       | 弘    | 谷   | 張        | 溫         | 謝        | 定   |
| 太       | 宣    | 寒   | 春        | 保         | 博文       | 中   |
| 萼       | 天    | 松   | 申        | 祿         | 法        | 明   |
| 修       | 神    | 神   | 神        | 产         | 法政牧      | 敎   |
| 士       | 父    | 父   | 父        | 父         | 師        | 長   |
| ±=      | 父    |     |          | :         |          |     |
| <u></u> | ÷    | ÷   | $\doteq$ | $\dot{=}$ | <u>-</u> | ÷   |

天石大師

五三七

一九 八 七 九 九 九

請:這也顯示中華文化中,基本上宗教是屬於彼此和協的。同時神學院方面又得到了對於儒學修養高的介紹,連絡了道安法師,蕭天石大師與定中明教長。這幾位宗教界權威人士都欣然接受了我們的邀神父和簡惠美修女身上。由於這次的主題需要各大宗教的演講,我們得到宗教文化友誼社朱道欽先生 第四屆神學研習會旣能願利完成,又能專輯問 寒松神父自從學成返台之後,便開始構想這次研習會的王題;但是當我們初步決定了這次的 ,在九月間 他便進入聖保祿醫院,開刀與休息達四月之久,於是籌備的工作幾乎都落在孔達仁 世,這是件值得 神學院與奮的

救思想。更加應當受到注意的,其他宗教的各位主譯人,都是不但只從事理論上的研究,而且都是在基督信仰下,對於得教問題加以反省;但是我們也感覺需要聆聽其他文化與宗教中反映出來, 構成這期神學論集專輯也是這次神學研習會之特點的,便是各大宗教接觸的氣氛。雖然我們! 神學界中有所貢獻。這次專輯可以說是一個例子。不過反過來從我們這次的主題看,我們在會後這是任何在西方的神學家得不到的環境。這也是輔大神學院深知自己所有的優越條件,切顧因此 體力行的信者;也使我們在反省中,不限於抽象的比較,而更小心地重視我們四周所有的宗教現象 發現,由於參加研習會的會員以及主講人中, 眞正對於「臺灣背景」,有深入的宗教方面研 一都是 身 o

多,因此還感到有補充的必要。

自己的目標邁進,可能避也是教會中西方人士期待於我們的。這次房志築院長自羅馬參加耶穌會三十方宗教接觸一類的問題上。總之,基督的教會共有一個信仰,而神學却是多元的。我們選是應當朝着 的發展中,一般說來大家生活得相當安寧。在還環境中,自然地使我們專心於神學本地化,以及與東背景的要求。而我們這次研習會並沒有把研究重心置於那一方面,也許正反映出近年來,臺灣在正常 度非常之廣, 究東方宗教,選是相當明顯的證實。 二屆大會歸來,曾向神學院院務會議報告,耶穌會總會院宣道組有意聯合與組織東方幾個神學院來研 。一方面爲了尊重主講者的意見,另一方面,在不統一的名詞中,能够表示出不同的思想,這將請 選有一點也值得在遭裏指出:神學反省是不可能與當地的生活情况不發生 最後,這次專輯的主要名詞並不統一,譬如,「得救」、「救援」與、「救恩」,這是我們故意 那麼反省的範圍將一定限於所謂的發展神學以及解放神學之內,這是因爲那個地區

(本人等的を向いるなど、などのなどを大利のできます。

## 人對救恩的渴求

賽保

譯講

我們首先必須清楚「救恩」的一般概念,如此,我們才能領會我們所肯定的或所否定的是什麼 恩」。無論我們探討各宗教所主張的特有的「救恩」概念,或是討論「人渴求救恩」的事實和目標, 渴求時, 我們不得不先澄清本研習會的基本的 , 但却又含糊難懂的概念, 這個概念就是所謂的 下,究竟是否人人都在尋求救恩?當人尋求救恩的時候,他在尋找些什麽?再者,在探討人對救恩的 意義的。 在我們未討論在臺灣的傳教工作上好些不同而又重要的救恩概念之前, 我們先來探討 以「人對救恩的渴求」的講題來開始我們這個有關在「臺灣背景中的救援問題」的研習會是相

## **壹)「救恩」的一般概念**

探討各宗教所共有的「救恩」概念,所以,我們僅需要說明人們普遍視「救恩」爲什麼。現在我們指 出一些「救恩」概念中較爲普遍的特徵。 個字的概括意義,我們便無法肯定或否定人對救恩的渴求的事實。由於本演講的目的,我們在此只須 我們必須以說明「救恩」的一般概念來作爲我們研討的開始,因爲如果我們不了解「救恩」這兩

以現在我們暫時以很不清楚的方式採用中國教會平常所用的詞彙,如:「救援」 」等。也只有在後來我們才能看出來「救贖」、「救援」、「救恩」等詞彙所表達的究竟是否就是 因爲只有在後來我們才能確定人究竟是否在尋找救恩的時候,需要一種救助、 、「救贖」、和 、和解脫

人對救恩的渴求

裏,充滿莊嚴、高超和神秘的氣氛。由此,「救恩」乃指一種隱秘、深遠以及高超的事物。恩」的意義不像「房子」、「樹木」、「車輛」等那麼清晰明朗。相反,它常出現在一個宗教的脈胳的。「救恩」並非指我們日常能够直接經驗得到的事物 ,也不是科學所能探討的東西 ,因此,「救的。「敷恩」並非指我們日常能够直接經驗得到的事物 ,也不是科學所能探討的東西 ,因此,「救 ○ 「救恩」的神秘性

# 二 人與「救恩」的關係

按照一般的用法,「救恩」這一名詞總是指一種把人從損傷他存在的情况中解救出來,並使人整個存 物是由人的努力而獲得,抑或僅是一個來自神的恩惠,它都被視爲與人的存在和渴求息息相關,因爲 個人或團體所能獲得的一種事物;亦不論「救恩」可在現世獲得,或者在來生才可得到;亦不論這 雖然如此,「救恩」常與人有關。不論「救恩」被認爲是從惡中解脫出來,抑或達到善,或者是

三 「殺恩」是值得追求之物

在得以圓滿的「事物」。

恩」概念中尤爲明顯。儘管各宗教對「救恩」有大不相同的看法,甚至被認爲必須經過極大的努力並 「救恩」, 它常被視爲一種值得追求的事物。這 點在各種宗教所主張的特殊

許多困難才能得到的,此「救恩」也必然被視為美善的和值得追求的「事物」。

極其重要的任務,也被視為是值得付出最大的努力和犧牲以完成的任務。求之物。得到「救恩」往往被描繪成獲得和享有「至善」的境界。故此,得到「救恩」被視為人 從宗教用語中可明顯地看到,「救恩」一詞並非指日常一般值得追求之物,而是指至高的值得追

爲此 它是人為了使生命有意義而不致虛废此生所必須獲得的善。「救恩」是使人生各面充滿意義的「善」。 須的事物時,「救恩」常常是一種人也許能够但却絕對不應該拒絕的「善」。甚至當宗教主張說人可恩」為人是一種必然的目標。無論何時,當宗教宣講到「救恩」,或者是講論到一些為「救恩」所必對於救恩值得追求的性質可作進一步的描寫:救恩有一種人不可任意追求或不追求的價值,「救 以由各種不同的途徑達到「救恩」時,意思也不是說「救恩」本身是一個可任意選擇的目標;相反,

價値

個研習會和爲我們這個演講的後一部份都頗爲重要的幾點:

### 

的善,因而,救恩即是那深深地形成人的存在的「善」—是至高並使人完全滿足的「善」。獲得此 有必然的和本然的關係,所以「救恩」是人所必然追求的善,是銘刻在人的本性內的和人性渴望得到 恩」所包含的豐富意義。但是每一個同義字都能幫助我們集中探討「救恩」的某一面。因爲人與救恩 是人的基本任務,「救恩」是那使生命充實、圓滿、和使人生充滿意義的「善」。 「救恩」 概念可以用許多其他相同意義的話來表達。 以下所列的同義字都不能盡述

# 「救恩」的一般性概念

適用。在能適當地運用這樣的詞彙之前,我們首先必須指出:人在追求那使他生命圍滿的「善」時 救助」等說法的確不甚恰當,因爲它們都包含了一個「救」字,因而顯示出人需要從痛苦或危險中解 脱及其他類似的思想。這些說法在我們反省的階段中,以及在與其他人生觀和一般宗敎的交談中並不 發現自己處在一種需要求助的境况中,而此「善」却又不能以自己的努力去獲得。 如果以上所列的同義字實在表達一般人所謂的「救恩」,則「解救」、「救贖」、「救援」、

來表達那使人生命充實、圓滿的,和使人生充滿意義的「善」。如果我們能找到一種能够適當表達「 那深深地形成人的存在的善」的說法,那麽這個講習會便是對於中國的神學,以及對在中國的傳教 我希望在這次講習會中,我們能够從中國的格言或成語中,找到一個比 「救恩」更適合的說法

作做了一種很重要的貢獻

# 「救恩」的一般概念與我們的研習會

為本研習會的演講及討論而言,我們以上所講解的「救恩」的一般概念有以下的功用和重要性:

督宗教襄的特有的「救恩」概念。但是它可以作爲一個標準去判斷一個演講或討論到底有沒有中肯地達了那人所需求的「善」;它也不能作爲一個準則去判斷演講者是否充份地解釋了佛教、道教、或基 它不能決定「救恩」究竟是夢是幻抑或實有其事;它也不能決定究竟是佛教抑或基督宗教更充份地表

爲我們這個討論「救恩」的硏習會劃定探討的範圍。 探討「教恩」的概念,抑或離題而研討了佛教或基督宗教的倫理學。因此,「教恩」的基本概念能够

、必然的,而因此甚至當它被否定被壓抑時,而仍然存在的,並一再肯定它自己的「追求」?由於上面的研討,我們在探詢人渴求救恩的事實時,必須要問在人的生活中有沒有一種先天性的人意,人為大了教息」的事實

標,也似乎無法能够偵察出一個基本的追求。 但若我們仔細的注意一下我們錯綜複雜的追求行動,既然人的行動追求千千萬萬 不同的事物與目標, 故此最初我們很難發現 到無數行動中的共同目一、 具有自由意志的人所必然有的基本追求 我們便會「發現在每一個行動中的原始渴求」①。從此,我們可以分辨出一種潛藏在人的混亂活動 的、自由人所必然有的「追求」。

· 鱼管我們的一切行動,所追求的是千千萬萬不同的事物和月標,但它們皆有一共同的目的,一一一字·福·的·追·求

樣東西,也不是希臘的,也不是拉丁文的。希臘人,拉丁人,或任何一個國家的人,只要談到那樣東 定要同聲回答說:要!要!」(摘錄奧斯定著「懺悔錄」第一八四頁) 西,就希望得到它。那末,這是衆人所認識的。「你們要享福麼?」假使他們聽到這個問題,他們一 們一聽到,我們就有動於中,如同他們一聽到希臘文裏幸福的名字,也有同樣的感想一般。 為此那 **都承認:這是我們希望的東西,這並不是因爲幸福兩字的聲音迷醉了我們。不懂希臘文的拉丁人,聽** 意見至少有二百八十八種®,雖然如此,但對於一切人皆爲幸福所吸引的事實是沒有異議的:「我們些玩世不恭的人對幸福的看法就有很不相同的意見。據聖奧斯定說,在古代哲學中對於幸福的性質的 到拉丁文的幸福的名字,因為不懂它的意義,絕對無動於中。這不是一個良好的證據麼?相反地,我 的確,對於什麼是幸福和追求幸福的方法,觀點因人而異,例如:佛教和基督宗教的苦修者與

事實,他說:「人性本然地和必然地轉求幸福」。(參閱多瑪斯著「聯學大全」卷一91,1) 聖多瑪斯的著作以哲學的方法來表達人人皆追求幸福,以及在人的行動中潛藏着對幸福的渴求的

### 意義的追求

切行動不但這來幸福也尋求有意義的事。一切與我們有關的事物,我們之所以要它或拒

然地追求實在或表面上有意義的事物。由此,人的行動除了不能避免地追求「幸福」以外,還本然地 也相信自殺這個行動是有意義的,因為它可以毀滅這個無意義的存在;從此可以肯定:人本然地和必 絕它全視它有意義抑或無意義而定;由此可見,人基本上亦追求「意義」。甚至當一個人自殺時

### 三 真、善、美的追求

物,例如:尋求犯法的刺激以及其他的滿足等。連人最混亂的行動亦不可避免地追求美好或表面 行爲,往往以惡爲善,以假爲眞,如此,表示出人與眞理和美善有一種本然的和必然的關係 乎是好的事物,甚至當人作惡時,撒謊時,他仍然是在追求着美善、追求着眞理;因為撒謊和作 存心損害別人而使別人或自己痛苦,我們之所以如此做往往也只是爲了追求一些自己認爲是好的事 在我們的 切行動中, 不論我們追求些什麽 , 我們所追求的總是真正或表面上是好的。即使我

### 四 人追求行動的統一

事實上,人追求幸福和人追求意義追求美善的行動是不可分的:人常常尋求「他自己」的幸福和

們知道我們的一切是有意義的時候,我們才能獲致某種程度的幸福 生命是美好的他才能够平安,才能够快樂。同樣,人追求幸福也不可與追求意義分開,因爲只有當我 價的手段去爭取幸福,若如此,我們反而會不幸福 為他」有意義有好處的事物。再者,追求幸福與「渴望做好是相輔相成的,我們不會以不惜任何代 。我們都希望能善度此生。」 ® 只有當人知道他的

人對救恩的渴求

論

真善美的分析又是正確的話,則我們不能否認人渴求「救恩」的事實。雖然此事實很難發現,但連在 如果我們不否認「救恩」是那人必然的和本然所追求的「善」,而我們對於人追求幸福、意義和 人渴求赦恩的事實

# 一 「救恩」在中文方面的表達

八最混亂的行動中亦潛伏着一個我們可稱之爲「渴求救恩」的基本需求。

零一些表達「人渴求救恩」這個事實的恰當說法。 遷個追求幸福,追求意義和美善的人是處在一個需要思惠、解脫、和援助的痛苦壞况中。但從上述的 在此反省的階段中,「救贖」、「救援」、「救恩」等說法仍不適用,因爲以上的反省還未指出

以上的探討不僅肯定了「人渴求救恩」的事實,而且也能作爲我們研討救恩的性質的出發

### 救恩的基本特徵

的主要特徵了。在此,我们不討論人所渴求的幸福、意義和美善的事實;換言之,即我們不討論 在反省了人渴求 救恩與追求幸福、追求意義和美善的事實 是不可分的之後, 我們可以闡釋

、意義和美善的人是否在尋找一種眞實存在的 「善」,抑或在追求

# 一、「救恩」與幸福的追求

斯也有同樣的思想,他說:「只有永遠的幸福才是真正的幸福。」(是「熱學大全」卷「64,2) 的。「如果救恩只是片刻的,此種「教恩」不是真實的救恩。救恩是完全無焦慮的安全」④。聖多瑪 無休止地轉找。旣然人渴求救恩與人尋求幸福是同一件事,則人不能否認他所尋求的「救恩」是永恒 尋求幸福的人是尋求一種永恒的、別人不能從他手中奪去的、和不能失落的事物。否則,他會永

# 一、「救恩」與意義的追求

求救恩的目標」的反省極爲重要。 即使不確定何謂 「意義」 而只是反省人追求意義這囘事,已足可 揭示我們所尋求的救恩是什麼了。 」似乎也與「救恩」同樣地不明確。可是,「救恩」與「意義」彼此之間的關係對於我們的「人渴 初看起來,「人渴求救恩」與「人追求意義」是不可分開的說法 似乎沒有多大價值 。 因爲「

## 「救恩」與對意義的了解:

希望我們的行動和我們的生命實在有意義,而且我們也要去了解此「意義」。倘若對事物本身的意思 沒有最低限度的了解,我們始終不能平安。清楚地把握住一個工作的意義能够推動我們、幫助我們京 我們的存在以及我們所做的一切都應當是有意義的,這是各種幸福的基本條件。然而,我們不僅

人對救恩的渴求

乃隨着人對意義的了解的增長而增長,這一點顯示人渴求幸福與人渴望了解意義是不可分的 種行動的意義實在會改變人對眼前的現象的感受。清晰地了解事物本身的意義會增加人的幸福 暗示也許完滿的幸福就在於發現一切事物的意義,而無須要求世界在外表上有任何改變 , 使生命充滿活力。雖然對意義的堅强信念並不減少人形體上的痛苦 ,但清 , 遁 ,幸福

# 「救恩」與整個人生的意義:

千以上的工作,促進了科學的研究以及經濟的發展;另一些人則說:這是沒有意義的事,因爲它耗 空之旅」 對我們發生興 了大量、實在應當用來解決地球上的饑餓、災疾和文盲等迫切問題的人力物力。不論 句話 由。事物的意義常來自一些在它「以外」並與它不同的另一些事物 也有不少人問:這項登陸月球的計劃是否有意義?有人爭辯說: 的 從關於某特殊行動是否有意義的爭論中,很明顯地可見人在尋求意義的時候乃尋找一種關係 , 與另 這顯 。例如:自從太空人初次登陸月球之後,這件歷史上的偉大成就會引起了一陣狂 趣 一些事物的意義的關係 示並非兩個人在月球上漫步這個事實使得「太空之行」有意義,而其意義實端賴 的 是: 他們在無聲中共同贊成的一點:即在所有的爭論中,皆不能避免 。只是一些事情真正地發生了,這個事實決不是此事情有意義的 **這是有意義的** . 0 ,因爲它開創 兩者誰勝誰負 「因爲……」 此 , 了

我們 不是我們 行動的意義往往來自一些更高更普遍性的目標。可是,當我們在尋找特殊行動的 ,因爲它們只是以生命的部份意義來解釋某一行動的意義。由此可見 最後所要尋找的 ,因爲當我們問:爲何**這** 個或那個目標有意義時 , ,通過許多個別行 所給 的

充滿意義時,人的一言一行,甚至是片刻的喜悅才能够是有意義的」 ⑤(見 Bernhard Welte Spur 們在尋找整個人生的意義。「只有當整個人生—— 它的過去、將來、出生、以及死

21)。總之,因爲人渴求救恩與人尋求意義是不可分的,所以救恩必須是一種使整個人生充滿意義的

「事物」。

## 意義與救恩的特定性:

所以有意義,乃因依靠在促進科學研究和經濟發展等目標的意義上,只有是爲了遺些目標的意義,「 例如:飲食之所以有意義,只因爲它與身體的特定結構的關係。甚至如果有些結構是由人創造出來並 能使其他行動有意義 **霧下)也必定是一** 雖然人人都把救恩視爲一種在世界中所不能直接經驗到的「東西」;然而,「救恩」(在某種意 種特定的「事物」,因爲凡事物之所以有意義,僅因爲它是在一個特定的結構中 ,則這些結構的意義也必依靠在另一些事物的意義上。 例如「阿波羅計劃」之

阿波羅計劃」中的訓練太空人、設計太空船及太空衣等行動才能够是有意義的 0

可能由人去製造出來」⑤。 因此,人渴求救恩即是渴求一種固定(已存在) 能製造的事物 製造出來的意義不是真實的意義。我們整個存在所依賴而生活的「意義」只可以由 總之,「意義」只可以由人去發現,去發掘出來,而不是人所能發明、所能建立起 的事物,而不是找尋一種 人去接受,而不 來的。「人自

不上以及當我們了解此意義時,我們才能找到幸福 於以上對 救恩」與「 意義」的關係的反省,我們且簡略撮要如下;山旣然只有在有意義的 (2)既然我們在一切行動中不斷地追求整個人生

人對數恩的渴

ij

外貌的改 在於了解我們整個人生的意義。 幸福的先決條件,而且,得到「救恩」 變;或許,尋求救恩的目的並不在於得到一些與固定的現實不同的「東西」;也許它的目的 (3)又既然 「意義」不是我們所能創造的「事物」;所以 7 可能就僅在於發現人存在的意義 , 在 現實內發掘人生的 0 或許「救恩」並不指世界

### 三、追求美善與救恩的無限性 :

®。 即使我們已完全知道時空的環境因素的重要性,也不阻止我們在一切行動中追求 惡。再者,因爲人追求美善,所以人也追求一 凡是惡的事物,人必須不惜任何代價而遠避它。甚至那些爲了 「好」與「壞」的標籤從 「好」「壞」判斷的人 事物。凡是好的或被認爲是好的事物都要求人絕對忠誠地,甚至犧牲一 1然人渴求幸福與追求美好的事物是不可分的,則我們在一切行動中所追求的乃是一種無限 , 他們也 一個行動移到另一個行動身上,然而總不否認人應當不惜任何犧牲地 知道 「善」與「惡」是無限的 種永恒的事物,因爲凡屬倫理的皆擁有「永恆 好的或壞的理由 ,具有絕對的價值;因爲他們 切現世的利益去得到它; 而 扭轉他們 對個 的 只是把 價值 行善避 別

譏笑、或懷念· 或忘 **然我們都** 是有 限和 一個勇敢的人,冒着生命的危險去拯救他人,不論別人對他的許 軟弱的人,但我們却是爲了一個絕對的美善而受造的」 記了他,他的行為永遠是一個勇敢和愛的行為。「人渴求美善這件事告訴我們 價如 何 美、是

一種永恒

不變的

事物。譬如

以上所提及的經驗也同樣的證實人渴求幸福的時候是渴求 (9)

的時候,如果我們只是抓住了一部份的知識,而不是在整個脈胳、整個上下文中去看出 一種無限的和永 恒 的 事 0

場上破紀錄的事件等並把它們視爲人類偉大的成就,還都僅因爲還些成就實現了人突破有限的渴望之 份每一事物的所以然,我們就不能完全滿足。我們之所以讚賞掃除文盲,延長個人的壽命 ,以及田徑

常感到不安、恐懼和痛苦。人常常避免談及痛苦和死亡,即使在不得已時我們常常用一些婉轉的話來因爲人渴求幸福即是渴求一種永遠無限的「事物」,所以,人在知識及能力方面的限度使得人常 表達這些事,因為它們顯示出人不可逃出的有限性而因此使得人感到痛苦。我們在我們內發現一種不 能與此有限的存在妥協的,而且不斷地反抗和企圖超越一切界限的渴望

俱來的「成爲如同天主一樣」的願望能够成爲他最大的誘惑 善與真理即神的生命,這回事可解釋爲何希臘教父把「救恩」當作是人的天主化。同樣的理由人與生 救恩的性質:我們尋求並意欲去佔有無限的美善和真理,我們尋求的是神的生命。人必然尋求美我們强烈地追求無限,先天性地追求永恒的真理和具有無限價值的善適一點,使我們明白人所渴

# (肆)人的肉軀、社會性、以及他對救恩的渴求

切基本因素達於圓滿。在這一部分裏,我們要反省人的肉身和社會性及其對人渴求救恩的影響。 由上面的研討中,我們已看見了人渴求教恩即是尋找自我的圓滿實現;由此,教恩必須使人性的

# 一、人、人的內軀、以及人對救恩的渴望

### 一人與他的肉身 (1) 人是一個整體

或者治好我的身體, 他就是觸及了我,傷害了我,或治好了我 。 誰看見了我的身體, 他就是看見了 從我們的經驗中得知,我們的肉身並不是一個外在的物體。誰若接觸我的身體、傷害我的身體,

我。我永不能走出我的肉身而與它建立起一種僅是外在的關係。不論哲學上如何確定靈魂與肉身之間

的關係,人基本上是一個整體。

(2)人的肉軀與人自我的圓滿

種各樣的經驗都證明,人只有在他的肉身內才可達到自我的閩滿實現。只有當形體也臨在時,才算是 如果真理不表達在言語和藝術作品上,則一切都是貧乏,無效和不圓滿的 人圓滿的臨在。譬如:當我所愛的人遠離我時,他的來信以及他的照片為我固然珍貴,但往往還只是 種代替物,總不能等於他形體的臨在。如果人的感情和愛不表達在他的學止姿態和具體行動上,又 由於我們這個以內身爲其基本因素的人性的結構,我們只有透過此內身才能達到自我的圓滿。各 ,因爲,肉身是人性的基本

肉身在人性內所引起的緊張

但另一方面,人的身體不是人性唯一的基本因素。

在痛苦和快樂的時候

憫; 軀爲其基本因素的人性,所以別人能够折磨我們,剝奪我們的自由等等。 質的世界息息相關,因此備受冷熱的侵擾,備受颱風、地震、蛟蟲和病菌的危害。由於我們這個以肉 的肉身總不達成我的願望, 我們不能使我們整個人隨心所欲 , 喜歡快樂時便快樂, 喜歡憐憫時便憐有一種是屬於我的事物……但它又不是與我完全同一的『東西』®。」 不論我多麼希望消除痛苦,我 我們也不能隨意擺脫嫌惡和憤怒的感受。再者,由於肉身是構成人性的基本因素,所以我們與物

正的救恩;又如果走向「救恩」的途徑原則上與人的肉身無關,則亦不可能引人達致眞正的幸福。理和無限價值的美善的關係。總而言之,如果「救恩」是消滅人與肉身之間的關係,則不可能是人種與以身體和以物質爲基本因素的生活完全無關的「事物」;因爲就在此生活中人實現他與永恒眞既然肉身是人自我實現的所在,故此人的救恩不可能是一種消滅他肉身的「事物」,也不可能是既然內身是人自我實現的所在,故此人的救恩的性質 雖然,我們經驗到人不可能在消滅他內身的幅度的境界中達到自我的圓滿實現,但同時,從我們正的救恩;又如果走向「救恩」的途徑原則上與人的內身無關,則亦不可能引人達致眞正的幸福。

部分。由於察知人的肉身是人自我圍滿的所在,但同時也不斷地損害和危及人的自我實現,從此我們 可以結論說:我們所尋求的自我圖滿實現必須包含肉身的幅度, 對於身體的經驗,我們在另一方面也知道目前的肉身結構也不可能是我們所尋求的自我圖滿實現的一 目前的肉身結構不同。 但在自我圆滿實現中的肉

### (2)人的肉身是人需要救恩的源由

肉身」為尋求救恩的意義在死亡中尤為明顯,死亡結束生命就如交響樂曲的最後 個音符

成整個樂章。因此,我們能够集中在人的死亡與他尋求教恩的關係上來討論: **尋求救恩的人面對死亡的問題絕不是偶然的事。從上面我們已經看見,人壽求幸福與人關心** 

行動的意義是不可分的,而部分的意義則依附在整體的意義上。由此談到人

對救恩的渴求時不能

到死亡的意義的問題 ٥

稱爲是 甚麽樣, 我們人人以及我們的一切都走向死亡 。 沒有人能逃避死亡, 也沒有人能免除死亡之律的控 。因此 再者:死亡在整個的生命中不是一種邊緣的事件,它如此深刻地影響我們整個人生,以致人可被 導向死亡的存在」。不管我們目前是什麼,不論我們成就了些什麼,也不管將來我們會變成 ,死亡的意義的問題攸關整個人生的意義。

此我們必須問 够 。死亡的意義十分不確定。孔子的態度很明顯表示出人人在面對死亡的時候所感到的極為深沉雖然人可以也實在已經說了不少有關「死亡」的事情,但當人面對死亡時常常仍是面對着深沉: 既然死亡不只是發生在生命結束時的事情,又既然我們整個人生之流皆流向死亡,這樣 o 他堅決拒絕去談論 ,也必須把孔子的話翻過來說:「未知死 二、「如果人生世世代代都歸於死亡 來生的事情。當人問及他有關死亡的問題時,他同答說:「未知生 ,焉知生?」 ⑩ 死亡的黑影掩蓋了我們整個人生 ,則我們的喜樂、勞苦、和對下一代的貢獻將 ,我們實 ,焉知死

的掙扎 情仍 意義嗎?他的 可以在我們的子孫及人類當中繼續存留下去。但這一切能够確定告訴 我們 善行 勞作的 意識, 、和受苦有了一種完滿的意義?如果遠個唯一的「我」以及它的無限希望在死亡中完全 成果仍存留在人間,人能够在他身後仍保留着不朽的著作 他的 自我」已由地球上消失。在他生命結束前的薄暮餘暉能否告訴他整個一生 個 o 臨死的人他的 的 知識 和 ,生命有了 我們

前、和將來,宇宙的整個進程以及它的喜樂、愛情、和它的終結先天性的追求視爲荒謬,空虛和無價值;死亡迫使人不斷地發問 只是一個幼稚的夢想。因此,以肉身爲其基本構成因素的人常迫使人把整個人生以及他對圓滿幸福的 必然和無可避免的,又旣然死亡是毀滅和黑暗,則在死亡之光下,人對無限的永恒的幸福的追求似乎 在死亡中是否一切仍能保存其意義。死亡常常使我們懷疑人生的意義和一生辛勞的意義。旣然死亡是 被毀滅 在面對死亡的時候,我們可以確定的只是在死亡中我們將離開一切,而我們所不能確定的是究竟 , 則它存在的目的如何能在它身上完全圍滿實現?」③(見荷蘭教理書第八頁) : 「人類的整個歷史:包括過去、目 , 是否只是一個毫無意義的笑話?抑

的意義並渴求了解此意義 只能來自一 前的肉身結構的境況。旣然導向死亡的人靠自己的力量無能達到此境況,他所尋求的自我圓滿實現 或一個漫無目的的過程?不知從何而來,也不知往何處去?」◎ ,既然因着死亡深層的黑暗,人無法得知死亡及人生的意義,則此種保證只能是一種把人從對人生 是 一個有肉身的存在的反省顯示:當人尋求自我實現時,人是在尋找一個能 果我們把這一部分與上述的「人追求意義」一部分連結爲一,而做 **種拯救他的生命的恩惠,而此即可稱之爲《圓滿的》「救恩」。又因爲人常常關心他生命** , 所以他尋求一個能够擔保此短暫的 , 註定死亡的生命有其永恒意義 一個撮要,我們可以說 比够保存 ,但又改變他 :對

、對救恩的渴求

# 意義的絕塞中極数出來的恩惠,而此即的稱爲(初步的)「數恩」。

一人與他人的關係的範圍 (一人)內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 就如反省人以內別為其本性的基本因素可以揭示人所尋求的自我實現的某些特徵;同樣地,分析 三寺徽、同樣地,分析

福。從我們對顯然沒有意義的事物的反應中,我們可體驗到同樣的事:爲何一個陌生人的猝死會 的人。可是,在我們與他人的關係的最深處,我們發現我們超越此有限的團體而與一切人有了先天性的人。可是,在我們與他人的關係的範圍似乎只限於家庭、朋友、熟悉的人、同伴,以及我們所接觸 以上我們會指出:當我們追求幸福 的時候,我們不得不也追求意義而因此也追求一切人的幸

們恐怖?我們會因在別人身上沒有意義的事物而受到困擾道件事顯示:「每一個人在本質上關心其 一切人的歷史,如同關心他自己的歷史一樣,沒有一個人對整個人類的歷史毫不關心,同樣,整個人

# 2) 使一切人圓滿的救恩才是眞正的救恩

類對每一個個別的人亦然。」@

個普遍性的救恩 和還有其他許多的現象都指示眞正的救恩是普遍性的。只有使一切人的生命皆有意義的救恩才可稱之 擾的問題?爲何數世紀以來有人擁護「普遍得救論」(指罪人與魔鬼最後一同得救)的思想?這一切 史上的現象;例如: 能够使一切人得到圆满的事物才可以是人真正的救恩。在各種宗教和神學的現象裡顯示:人心渴求 既然在人存在的深處 ,而且,反過來說,人追求一個普遍的教恩還件事可以解釋很多神學上以及各宗教歷 爲何在領洗以前死亡的嬰兒的命運,以及非基督徒的得救等問題常是神學上最煩 ,尤其是在他對自我實現的渴求中,人實在與一切人有關係,故此 ,只

### | 團結、自由、與救恩

壓抑人的身份和自由的「事物」。我們所尋求的是一種不使我們依賴在團體上而受它奴役和約束的 的普遍性 ,願意保存自己的身份與自由。當我們反省我們自己的身份與自由的時候,我們可以進一步說明教恩談到關於我們自己的救恩,我們發現自己與一切人團結一致。但同時我們仍是有限和自由的,我 一。雖然人只能在一種普遍性的事物中找到自我的圓滿實現 ,但這普遍性的救恩不可 能是

人對救恩的渴求

# 救恩與他人的自由的關係

理受到他人的忽視、質詢、或拒絕,我們會有失落的感覺。同樣地,如果別人對我們所相信的真理只出愛情雨點上明顯見到。我們渴望我們所肯定的真理能够被他人所了解所接受,如果我們所壓對的真所尋求的真理和我們所行的善都與我們四周的夥伴有一種內在的關係。這可從顯意別人接受真理和發實在限制我們的自由,然而當我們追求幸福的時候,我們也顯意別人保存他們的自由和獨立性。我們實在限制我們與他人有關,即是說我們與具有自由意志的人有關。雖然他人的存在和活動在某種意義下 自我實現時常關係到他人的自由證個事實使我們明白到我們所尋求的自我實現的性質: 的渴望。一句出自內心誠懇的感謝的話比一篇冗長,但却是循例的讚美之言更能使我們的心喜悅。這意見的,如此會增加人彼此同意接受此眞理時的喜樂。同樣,只有自動自發的愛才可以滿足人心對愛 會使我們失望。另一方面,如果 別人是經過獨立思考, 慎重地考查過所有的理由然後才接受我們的是機械式地重複背誦,或者是由於懼怕的動機而接受此眞理,而事實上並沒有眞正地了解,這一切都 一切經驗都告訴我們,我們追求幸福的時候也很關心他人的自由和獨立性。當我們尋找自己的幸 

(1) 救恩的無限的性質

**種使我得到無限的但却又包含人與人之間的合夥的、以及此合夥中所包含的人與人之間的區別和獨立** 人的自由和獨立性,並願意他人擁有和運用他自己的自由意志。由此可見,我所尋求的救恩必須是一 實現不可能在一種消滅他人的事物上找到。所以,當人追求自己的無限性的救恩時,他也願意奪重別 滅他人而因此使自己孤立沒有同伴的和沒有友誼的境況中找到虞正完滿的幸福。人心中所尋求的自我 一切行動中追求一種無限的事物,但人却不能在一種把別人擱置一旁的,或者是消

### (2)救恩是白白賜予的恩惠

性的「事物」。

物。職是之故,救恩應當是一個自由賜予的恩惠。 獨立性, 還點指出:人所追求的自我實現的目標 是一種人所不能也不願意 去控制或有權利要求的事 一方面,救恩是人必須追求的事物;另一方面,在追求救恩的過程中人不斷地關心他人的自由和 

# (3) 救恩不是倫理上的成全

en de

16,一重恩寵。 是一種在他的倫理責任的範圍以外的事物,於是我們所尋求的自我實現必定包含了一種白白賜予的恩 是我們追求自我實現的目標,因爲在人的一切行動中,他關心他人以及他人的自由,因而他所尋求的 事物的範圍。它尋求的是人所不能也不顧意控制的事物。甚至是一 由於人對自我實現的渴望攸關他人的自由,所以它超出一切倫理的界限,超出人所必須要實行的 個絕對無可指摘的倫理的存在也不

人對效恩的視

# 人對救恩的渴求和人的友誼的有限性

琴求的自我圓滿的實現?」
「一對自我實現的渴求最後必須轉向人稱之爲「天主」的那一位,並追問:「祂能否並肯否給予人他所們對自我實現的渴求最後必須轉向人稱之爲「天主」的那一位,並追問:「祂能否並肯否給予人他所 因爲一切事物都是有限的,所以,人所尋求的無限的圓滿在有限的人際關係上是不能找到的。我

### 伍 人對救恩的渴求與神與人的關係

須探討人與神之間的關係的性質,並把它與以上已確定的人對救恩的渴求的特徵加以比較:的先天性關係之外尚需要另一種事物來補充此已有的與神的關係的不足。爲了回答這個問題,我們必 救恩的渴求的關係。由此,我們將集中討論是否人在尋找救恩的過程中,除了銘刻在人心中的人與神關係,我們在此不能報告並詳論傳統上有關神存在的證據。我們所關心的是人與神之間的關係和人對雕然在探討人對救恩的渴求的時候,人與神之間的關係的確是一個極爲重要的問題,但由於時間

# 一、人與神之間的關係的性質

# 神對於人循如一種勢力

在人的倫理經驗中,人經驗到神對於他猶如 一種勢力 。 當人面對一個有絕對約束力的倫理命令

驗不包含此人覺察到他是面對着一種要求他絕對服從的勢力的這一點,此經驗不是一個倫理的經驗 時,人經 而且,人也不能在這樣的一個經驗中體驗到神。換言之,經驗到人是面對着一種勢力實在是倫理經驗 驗到他是隸屬在一種主宰着他,他不能逃避,亦不容討價還價的無限勢力之下。如果一 個經

# [ 神對於人猶如「另一位」

和覺察到眞神的基本條件。

我們自我的一部分,而是我們不能控制的和不能操縱的,與我們有區別的「另一位」。祂不是我的 束力的義務時、在悔恨自己存心知善不行時,我們感覺到我們所遇到的這股不可降服的勢力不可能是 ,而是另一位與「我」不同的「您」。 當人經驗到神是一種勢力時,人也體驗到神是與人有區別的「另一位」。在覺察到那具有絕對約

# 三 神對於人循如一個奧秘

爲嚴格而論 表達方式。對天主來說,在祂身上我們平常所用來表達有限事物的「是」的表達方式必須被否定,因 神,我們必須不斷的超出有限世界的明顯事實、並放棄我們只可以適用於有限事物的「是」的述語和 人有限的思想捕捉住。 人不能用他對有限事物的經驗去經驗或去想無限的神。 為了存想無限性的 雖然我們能察知神對於人猶如是勢力和另一位,但神爲人來說基本上常是神祕的,因爲神不可能 ,神實在沒有有限事物的「本質」,因而神對我們來說似乎是根本不存在。因爲神爲人基

本上是一個不可理解的奧秘,所以聖多瑪斯說:「知道人無能去了解天主就是認識天主最高程度。」

一、人與神的先天關係爲人對救恩的渴求尙嫌不足

恩時所需要的一切這個問題。爲了答覆這個問題,我們要把人與神之間的關係與土述的人對教恩的渴 在描述了人與神之間的關係之後,現在我們必須研討是否在人與神的關係上人能找到他在尋求救

求的特徵比較一下:

# ○ 人對無限圓滿的渴求與天主是「奧秘」和「另一位」

得到此無限的、使他整個生命得以圓滿的、神聖的神的生命。 此,人不能靠自己去得到他所尋找的一切。如果神保持緘默不啓示自己,則人甚至無法知道自己可以 命。然而,神對於他却是不可接近的,是人的能力所不及所不能控制和不能了解的「另一位」。因 從上面的研討中 , 我們已看見了在人的一切行動中 , 人尋求一種無限美好的事物和追求神的生

# 二 天主這個奧松與導向死亡的人的救恩

在」達到圓滿。死亡的黑暗不容許人知道自己的存在、成就、以及受苦是否有任何確定的意義。只有 神才能把死亡的意義啓示給我們,如果神保持緘默,則儘僅知道神是勢力,是另一位,是奧祕,並不 的不可避免性,使人毫無疑議地知道人自己無能使這個與物質世界有多層關係的「導向死亡的存 人只可能在一種使他在世界中的肉身得以圓滿的境界中找到自我的圓滿實現。「毀滅」和「死

以及他的痛苦是有意義的信念。 能使人生活得有意義;因爲,爲過一個有意義的生活人需要一個很深的 ,保證他的生命、他的努力、

# 一 天主是奧秘與世界中的罪惡

充滿了如此多荒謬和無意義的事物,使得我們懷疑整個人類進程的意義。世界上的惡摧殘了生命的推 罪,但由於我們與一切人是一體的,世界中的罪惡仍然使我們似乎不能明瞭我們生命的意義。世界上 則還個世界的意義 以及我們自己存在的意義都成爲問題 。 甚至於當我們 實在十分忠誠地以爲自己無 動力,擢殘了人類走向圓滿的以及人類整體和自我能實現其意義的希望。 個人只有在整體的意義中才能找到自己的意義。如果我們敢實際地面對我們所屬的世界的境況,

對命令。 如果人不遵守此倫理命令, 他便成爲無限的貧債者 , 倘若人只知道神是一沉默、神秘的力 壓抑。通過倫理命令的無限約束力,神只「啓示」出是施發出了人人絕無例外、也不可討價還價的絕 ,則人無法肯定他的生命在此充滿罪惡的世界中是否有意義。 當那只藉倫理的無限約束力而顯示自己的神保持沉默,人始終爲世界上和自己身上的惡所束縛所

# 結論:尋求救恩的人尋求啓示

的。我們所尋求的幸福不可能在此世界上找到,它之可能獲得全在於那位未表達出祂的旨意的天主的 題。 有時有許多理由, 使我們覺得生命有意義 , 但有時同樣强而有力的理由使我們感到生命是空虚 若只覺察到我們與天主的先天關係 , 實不足以解答 我們可否尋找到 我們所尋求的自我實現的問

自由賜予。只有當祂啓示祂肯賜予人他所尋求的無限的生命,並且肯使人的肉身、社會性、 的生命得到恒久的意義時,人才能知道自己是度着一個有意義的生活 以及他整

是否天主願意把自己的永遠無限生命賜給有限但又尋求永遠無限圓滿的人?天主會不會把自己及其生 命通傳給人?人追求救恩即是尋求一句說出天王願意把自己給人的話 人對救恩的渴求是尋求一句來自天主的,同答人在尋求幸福的過程中所引起的問題的啓示的話:

許諾。 界上的肉身、成就、辛勞與失敗等意義的許諾;他追求的是一個呈贈「新天新地」 因爲人認識他自己是一個有肉身的人,所以,人追求他生命的圓滿即是尋求一個能够給予他在世 的「肉身復活」

的

尋求自我圓滿實現的人是尋求一個許給人類「罪之赦免」以及與天主「和好」的啓示

因為我們覺察到在我們生活中以及在我們團體中的「惡」使得人類存在的意義模糊不清,所以

之赦和肉身復活 命、寬恕、和復活贈給全人類的啓示 0 因為如果人類整體不能達到圓滿, 則個人亦無法得到幸福 , 所以, 人琴求一個天主把無限的生 並因了天恩而享有神的 無限生命的「天人合一」的境界 就是人的(圓滿的) 。 得到此許諾 則可稱之爲得到(初步的)「救恩」; 而經過罪

### 註

Maurice Blondel, L' pratique (Paris: Presses Universitaires de France, 1950), p. xx Action (1893) Essai d'une critique de a vie d'une

- 2. De Civitate Dei, XIX, 1
- A New Catechism: Catholic Faith for Adults, trans. by Kevin Smyth (London: Burns &
- Joseph Ratzinger: Vorfragen zu einer Theologie der Erloesung in: Erloesung und Emanzipation (Q, D., vl 61 Freiburg: Herder 1973), p. 144 Oates and New York, Herder & Herder, 1967) p. 15
- Bernhard Welte, Auf der Spur des Ewigen (Freiburg: Herder, 1965), p. 21
- 6. Joseph Ratzinger, Introduction to Christianity, trans. by J. R. Foster (New York: Herder & Herder, 1970), p. 43
- 7. Ad Peperzak, Der heutige Mensch und die Heilsfrage (Freiburg: Herder, 1972), pp. 101-Soren Kierkegaard, Concluding Unscientific Postscript (Princeton: Princeton University
- Press, 1971), p. 127
- 10. Maurice Blondel, L'Action, p. 153 A New Catechism, p. 16
- K. Rahner, Schriften zur Theologie vl. VIII (Einsiedeln: Benziger Verlag, 1967), p. 251
- 12. A New Catechism, p. 8
- Soren Kierkegaard, The Concept of Dread (Princeton: Princeton University Press, 1970)
   p. 26
- Quaestiones Disputatae de Poetentia, p. 7,5 ad 7

吳宗文

### 口惡問

### 天主教有 個合理滿意的答案

他們的實,寺廟改成民房;並上諫迎佛骨實,但他與當時的處土高僧仍有來往,歐陽修與浮屠秘演等文章 即與和尚有詩文交往,蘇軾與高僧詩文交往者更多,宋朝儒家受佛家影響尤深,像朱熹竟以佛教理論來 然而儒家却接受了佛教思想,雖然韓愈在原道中主張「人其人,火其膏,廬其居」即令僧道選俗,燒 思想中之得救,年來成主教強調天主教當本國化,最近他出版了天人之際一書,膾炙人口。他謂儒家案來

民國六十四年一月二八日,我去參加第四屆神學研習會,主題爲救援問題,由臺南成世光主教講儒家

**尊王攘夷」,不易接受其他思想。** 

天主教學者馬相伯等聯絡其他宗教領袖,竭力反對,幸未成爲事實 神而遠之,不知生,焉知死」;所以成主数主張儒家不是宗数,而是一種道德學說,自有他的理由 。然而我國的有知識者,往往視儒教如宗教,亦爲事實。民國初年,康有爲等且想將儒教定爲國教,終因 明朝末年,耶穌會土利瑪竇等將天主教傳入我國,知道將我國儒家當時最缺少的學問,即數學與天文

有相當大的區別。又知以佛教補充儒家思想的缺點,即宗教思想。孔子案不談宗教問題,他說,「敬鬼

其中原因,是佛教能知接受我國文化,將佛經譯成中文。我國的佛教思想,與原來在印度的佛教思想

及科學與天主教教義一齊介入,因而受到士大夫的歡迎。徐光啓,李之藻,楊廷筠等紛(下轉二二二頁)

鄭聖冲神父

的若干哲學家如斯賓諾莎(Spinoza),賴布尼茲(Leibnitoz),以及當代好幾位存在哲學家,如齊真的人生要「遊於道」、「遊於無」,遊於超時空,超一切變化的有:「遊於萬物之祖」。近代神祕趨勢那位在他心靈內的神的引導。蘇格拉底本人就是常聽從神的指示而生活的哲學家,老莊哲學清楚指出那位在他心靈內的神的引導。蘇格拉底本人就是常聽從神的指示而生活的哲學家,老莊哲學清楚指出不是它的領域,它也無權發言。故哲學不是依正面的探討,而是側面討論人性可能達到的終極完成的不是它的領域,它也無權發言。故哲學不是依正面的探討,而是側面討論人性可能達到的終極完成的不 餘年來的所謂存在思潮勢人性完成的看法,也即廣義的「得救」問題。鄉愿、空想,因而把人的存在看成一個荒謬絕倫的事實。)爲了時間的限制,我們武簡略介紹過去百 着一個非理性可以領悟,非人力可以達到的境界。(憑純理性主義立場,他們武得稱人的這種企圖爲如卡夫卡(Franz Kafka)、卡繆(Albert Camus)、沙特(J. B. Sartre)等也都指認:人憧憬 宙整體除非在永恒的觀點下,是無法了解其眞相的。連那些表面上把人生限於時空層次之內的哲學家 膽指陳自然準備恩寵,恩寵使自然獲得遷升達於完美。神的心意要實現至善,顧自然開放於恩寵,字 Marcel)等,雖然知道自然不同於超自然,但並不把自然與超自然分割爲互不相通的兩段,他們大 克果(Kieskegaard)、杜斯托也夫斯基(Dostoievski)、雅斯培(Karl Jaspers)、馬賽爾(G 5.] 一詞如按狹義地指謂:人性有一個超自然的目標,須憑超自然的幫助去達成,哲學該坦認這問題 ,哲學紙探討理性範圍內的事,超理性領域的事,不是哲學直接探討的對象,爲此

存在論」,一爲哲學不是一種有必 **人面對自己,** 命已脫了根, 給如 見出路 達方式和傳統哲學不同而已,它不以原則性推論 向。正因遭個時代的人,普遍地失去了人性的和諧,感官與理性不相呼應, , 對現實生活消 《小理性之上發現了一條出路,那是一條超理性的出路與恩寵的幫助 的存在論」:雖然同樣感受到企求完滿,追求無限超越的人,處身界限情况的限制中, 怎樣使人生完成的哲學(人向來最關心自身,現代存在哲學也不例外),只是它探討的方法和表 生命懷 是 此荒謬的 的指點與幫助 也 神妙莫測的 著無 種有系統的哲學,衆說紛紜,爲了研究方便起見,我們姑且把它分成兩系,一爲「封閉的 無意接受超自然 ,人性處在空無中。當代存在哲學家透過哲學著作,尤其透過文藝作品描述如此人生, 哲學並非一 對自己的存在負責。由於各派學人對人生的見地不同 生命一種意義,拿出薛西佛斯 (Sisyphus) 的精神,而面 極悲觀的論調。真正存在哲學乃是憑主觀體驗,依據現 限的 開放的存在論」。所謂封閉的存在論是祇憑感官和理性所提供的資料 , 爲了介紹上的方便,以下就 去完成自身的生命,這派學 願 室,另一方面生命處於時空的限制 (界限情况) 中,這種矛盾現 般人想像的 (恩寵) 的幫助,爲此它們稱人生爲荒謬。雖然如此存在哲學家仍呼籲 :倡導現實、醉生夢死、活一天算一天的放浪生活的 爲滿足,而從現實的人的切身感受設法看出 人肯接受人生是奥祕的事實, 代表性的 八位當代存在學人 , 所提出的建議相去也極 • 對必 實人生,深入 他們呼籲人開放心 理性與心靈分崩離析 然落空的人生。所謂 因爲靈 ,分别列 探討生命的眞 興 象, ,看到人 肉 某種學說 綜 靈 他們却在人 遠 生命的指 理性看不 ,接受超 ~。存在 生 方

F

封閉的存在主義

把

義,人力也無法完成頑固地所追求的境界。試擊有關卡夫卡、卡繆、貝克特、沙特的具體例子:來歷源頭,也看不到他的完成,人心的想望與實際之間有著無限的距離,理性看不懂人生究竟有何意 的存在哲學看人生爲荒謬的事實,認爲人生存在的事實是一個不可理解的謎 旣 說不清他

# 

於法制,也幫不上忙;致使他生活在無效的等待中。卡夫卡用小說的手法閱托出以下裝钻;換這件事旁人又幫不上忙;法庭的許多守衛(或許指宗教人士)雖然同情,但因不完全了解他,又得決的青年,他不知是誰告他,也不知完竟是在什麼事上得罪了人,即使有罪也不知有何贖罪的辦法;決的青年,他不知是誰告他,也不知完竟是在什麼事上得罪了人,即使有罪也不知有何贖罪的辦法;強,身體笨重,長著許多只是細弱而不堪負荷身體的脚。審判是描寫一位被人控告有罪而等待法庭判就就不敢偷懶, 還是不得老闆的信任 ,在沉重的工作負擔中,一天他幻想自己變成了一隻多足的爬兢兢不敢偷懶 , 還是不得老闆的信任 , 在沉重的工作負擔中, 一天他幻想自己變成了一隻多足的爬兢兢不敢偷懶 , 還是不得老闆的信任 , 在沉重的工作負擔中, 一天他幻想自己變成了一隻多足的爬 層傳報,始終不得要領。在無聊的等待生活逼迫下,按人之常情,所做的一切件件都會有使他失去完道是怎樣的一個工作場所;他想知道清楚一點,連可以直接問津之處都沒有,必須一再經過中間人層量員明知有一項使命要完於,這使命也是他可以完成的,但實際上他不知道工作場所在那裏,也不知摹了道種荒謬感。城堡的老爺要佃農轉告佃農的兒子,到遠處一個村落去測量土地,這被派的青年測 在他的小說城堡 (Das Schloss),蛻變 (Verwandlung) 和 審判 (Der Prozess) 中深刻地 ,是適個使命在里生的&<br/>
(意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命等他去完成。<br/>
人意識到有個使命任里生的&<br/>
《表述》<br/>
人意識到有個使命在里生的&<br/>
《表述》<br/>
人意識到有個使命任里生的&<br/>
《表述》<br/>
人意識到有個使命任里生的&<br/>
《表述》<br/>
人意識對方面使命任里生的<br/>
《表述》<br/>
人意識對方面使命任里生的<br/>
《表述》<br/>
人意識對方面使命任里生的<br/>
《表述》<br/>
人意識對方面使命任里生的<br/>
《表述》<br/>
人意識對方面使命任里生的<br/>
《表述》<br/>
人意识的<br/>
《表述》<br/>
《表 書中青年至角爲了潜父親償還一筆債,做了債權人公司裏的

他既非直接從主人口中聽到,又無法直接問個清楚

要進一步知道究竟怎樣完成那使命,必須經過中間人傳話,期待的答應却常遲遲不下。

一他又不敢不等待。

—人生活在無助的情况下。 現實人生的若干需要,經常威脅著人不顧使命而做出苟且的事,因而獲罪於城堡的主人。

一卡夫卡感覺到這種無救的狀況,沒有一個人幫得上忙,因而人生不僅荒謬而且恐怖。

活於其間的人似乎理應感到沐浴於海水及陽光中的快樂。可是人生的實際遭遇並不如此,時時處處感 青年卡繆的第一本著作,生命的嚮往畢露無遺。世界理當是生命的樂土,人是這地上王國的主人,生 et l'endroit)、圍困狀况 (L'état de siège)、反抗者 (L'homme révolté),墮落 (La chute)、 界中宛如「放逐」中的國王:「放逐與國王」的矛盾。不僅如此,「瘟疫」圍困著每一個存在 到是身處敵意世界中的「異鄉人」。人與物,人與生活環境無法協調,人與人無法眞情溝通 卡里古拉(Cali gula)、放逐與國王(L'exil et le règne)、誤會(Le malentendu)。婚宴是 如婚宴(Les Noces)、異鄉人(Les étrangers)、瘟疫 (La peste)、反面與正面(L'envers l的失敗。猶如被困在奧南(Onan) 疫區的人們,旣不准逃離也無法預防瘟疫,對肆虐的威力更無撑 人該賦予荒謬的人生一種意義。他的幾部重要小說的名字似乎正確地刻劃出他對存在的感受,例 自拔的「困境」(L'état de siège)。死亡普遍地威奢奢每一個人,人類沒有一個可以倖免終 平縣 (Albert Camus, 1913-1960) 一,使它

他却因「個自以為合理的理由拒絕看母親最後才眼。後來他走向海灘去解解關。邁到了一位姑娘,當的思问鄉亦變,在靈堂內母親的棺木前呆呆的守了一段時間,獲儀韶玉任間他要不要再看母親一眼,們身投降好。他認爲對存在的荒謬投降便是真为墮落」(2.6 huté)。卡繆在悲劇性的人生感受中,用身投降好。他認爲對存在的荒謬投降便是真为墮落」(2.2 huté)。卡繆在悲劇性的人生感受中,用身投降好。他認爲對存在的荒謬投降便是真为墮落」(2.2 huté)。卡繆在悲劇性的人生感受中,用身投降好。他認爲對存在的荒謬投降便是真为墮落」(2.2 huté)。卡繆在悲劇性的人生感受中,用身投降好。他認爲對存在的荒謬投降便是真为墮落」(2.4 huté)。卡繆在悲劇性的人生感受中,則就不知然是徒勞無益的。卡繆認爲縱使反抗也來免終極失敗,但作爲一個自棲命輿的人,應該堅强到頭來也終是徒勞無益的。卡繆認爲縱使反抗也來免終極失敗,但作爲一個自棲命輿的人,應該堅强到頭來也終是徒勞無益的。卡繆認爲縱使反抗也來免終極失敗,但作爲一個自棲命輿的人,應該堅强到頭來也終是徒勞無益的。卡繆認爲縱使反抗也來免終極失敗,但作爲一個自棲命輿的人,應該堅强到頭來也終是 我從塵埃中敦起吧!天父耶」文獻韓懷那些相愛而又離散的天空對意理哈兰國著墓個人進來。怪他呼我從塵埃中敦起吧!天父耶」文獻韓懷那些相愛而又離散的天空對意理哈兰國著墓個人進來。怪他呼 必須呼水的、我會找出要無的影響我把自己麥蔬茶麻季中心水源大體藻素俱聽我吧。水源傾聽我並把該了解他的人殺害了。是未露用受害父亲了馬利益藍出:老子是我實在不能沒在還在漢意,只有亦是我結果了他,然後把屍體加入海中。 干繆起鄰此賴為相回家的人,却因無法立刻體的嚴重的話,被原應 見了麦牙一面便急著去給母親逼個驚害。一般勢只使外國旅客去投宿之三世女俩因知他有錢。便勉强接驚事。更從國外捐銷回家而不預先告訴家人。像的母親和訴題先小鎮上開了三家遊戲。他同來後匆匆任何辨白都不予聽取。誤會是描寫三個經過奮問起成名的記者,使着三层娃蔥想給老母親一個意外的任何辨白都不予聽取。誤會是描寫三個經過奮問起成名的記者,使着三层娃蔥想給老母親一個意外的 陽光臟昏了便先下手殺了他。後來法庭就憑以上種種(不孝、過份放蕩)判定他是惡性嚴重的罪犯,天受感情的驅使發生了超友誼的行為。後來看到一個非洲人向他走來,看起來對他有敵意,他因被太 納。想不到他的母親和姊姊對這個果鄉及起子當對害的的惡意,這也可以表古數學,或用鐵錘 家的好策。是唯一在人力範圍內的事。就是認为是反抗一个Lichomne revoltore不過,逼項反抗

鬧;瑪利亞請他幫助,男僕拒絕說:『不**!』幕下)。在卡繆描述人生荒謬無情中,人仍具有善意** 

們把卡繆比作一個礦工和一大夥工友迷失在堵塞的礦道中的人,走盡一切礦脉想找到出路,最後他發家,都認為卡繆不是完全封閉的無神者,他在尋找,他自問:主張無神可以不可以成爲一個義人。人 他在努力追尋他等待的同情與幫助, 可是最後他感到的仍是一個冷酷的 『不』。 為此研究卡繆的專 現了唯一可能是出路的一線之光,可是他不顧獨自出去,他顯跟夥伴一同死在礦穴中。在卡繆眼中 仍堅持人性的尊嚴,要「爲其所不可爲」,憑薛西佛斯的精神生活下去。在他追尋的末期,卡繆似 已瞧見了出路,可惜他還不肯完全開放心靈,接受超理性(宗教)提供的指示與幫助。 人生根本無法理喻 ,人生遭遇的荒謬,即使具有善意也無法使人生得到一個好出路;雖然如此,卡繆

### 三 貝克特(Samuel Beckett 1906—)

所知。要了解的人生意義,始終不爲理性所掌握;要走的人生路子,因著罪惡(沒愛心的母親) 晚不來了!貝克特藉此諷喩:人在暗昧中,知道要走直路,人生應該有一意義,應該期待。人憑自己 遠走不直路的人, 常弄他的靴子; Uladimir (lolo) 是一個頭腦想不遜, 永遠語無倫次,喋喋不休 期待(得救), 而所期待着的一個,却始終不來臨。 劇中兩位王角:Estragon (gogo) 是腿有病 是荒謬的等待着。 以等待果陀 (En attendant Godot) 表達他的存在荒謬。人的內心始終懷著 却始終走不直,也不明白怎樣使生命成功。他期待着。可是究竟期待什麼?爲什麼要期待?理性一 的人,他常玩弄他的帽子。他們倆天天在交叉路口等待果陀。最後來了一個男孩,告訴他 認爲人生是荒謬的等待。貝克特的生活背景;母親沒愛心,使他不再想得通、走得直;但內心還

多誘惑,似乎告訴他:果陀今晚不來了!(人在期待中由理性看來是如此荒謬) 終無法走得直;可是人性的基本期待仍然存在,他等待果陀(救主)。等待得很不耐煩,加上外來許

四 沙特(J. P. Saetre, 1905—)

析。他稱自己的哲學是形上學,實際上,他始終在知識論與心理分析裏打轉;而且經常混淆知識論與作(L'être et le néant)並不怎樣受青年讀者研究。他從主觀感受所意識到的人生,作了系統的分 實體論(因意識到空無,所以也肯定沒有實體的存在,因為他已先天否定了超理性超時空的一切,爲 此他在意識感受上,覺得人生虛而不實,因此,便肯定存有即空無),沙特的思想可以簡化爲以下幾 認爲人生到頭來是一場空。沙特的存在思想,可以說是靠著他的許多小說傳播的。他的純哲學著

# 這股存在的活力,在理性前顯然是空無,它沒有根源不讓理性追索,也不見有個終局。

他意識到生命的活力,頑固地嚮往做神。

這個無以名之的存在事實,祇可說是荒謬。

空無即不受限定,人沒有被限定,所以人是自由的。人是爲自己設計的存有,可是自我設計 存在的本身,就其可意識的種種,都是流逝不實的,顯得存在的核心是空無:「一度空無」。

6 diemanqué,道件事豈不荒謬! 爲此人生祇是毫無成功希望的鄉愿,一廂情願 的結果是個終局的空:「二度空無」。 (Passion inutile),人到頭來祇是一個

仍該憑薛西佛斯南精神接受荒謬 沙特以爲《話雖如毗《為既是為,既能自由地爲自己設計,應該對自己負責,雖明知終極的落 Section Contraction

业基限之人所用放的存在主義。《京东南南·人家等自己选择依旧的《京东南京英有阿兹米国新家的》。 二氢异氯化二氢异氯化二苯甲基甲基

。同樣我們於死學幾位代表轉於總裁明開放的存在主義怎樣看人生: 與簡單以各次的立法審實。應可與是一人 與例如以各次的立法審實。應可與是一人 與例如以各次的立法審實。應可與是一人 與例如以各次的立法審實。

自我。 是實就是所謂信仰的蹤躍(Leap of Paith),這種冒險、事實上最不會喪失存在:在失去自我中才獲 是讓就是所謂信仰的蹤躍(Leap of Paith),這種冒險、事實上最不會喪失存在:在失去自我中才獲 以上表示的,但也期由愚寵的援助不可。開放於非理性(天啓與思龍)構成存在的冒險, 其一人才是站在上帝前的人(按上帝計劃完成的人),也就是真實的存在。這種關係的完成,非得由我自 認爲存在是成爲上帝前的獨立個人。眞實的「自我」,乃是完成靈與肉的綜合關係的人,這樣的

### 海德格 (Martin Heidegger, 1889—) 本意心即原則。衛馬斯達小安等孫軍等等等等所以一部司籍其都經行

《出入與天主的關係,却明顯地承認 F此有』——我《Dasein》邁向一個超越的境界, 正走向絕對 (The 《Absolute》的道路上《他的思想這裏祇簡單地提出以下幾點:①人是被安排在世界中的存有:Dasein 在時空世界中完成存有。(註:我們把海德格列入開放的存在學人行列中,因爲他雖沒有直接指

是「存有的收養者」—它向自己說:「你該」。說問自己「我是誰」?良心的同音「你應該」。良種內在的指導,引導它的步子。那就是「良心的呼擊」(海德格也指出良心呼擊是宗教的基礎)。它未至死亡實現,此有尚不算完成;死亡」實現,如果未成自己,也永不可能完成,④「此有」,有一外的存在階段,僅指示他所討論的限於這過程。現實人生的努力必須在死亡沒有實現之前確實完成,例 也是朝向在此世的完結。此有是「走向死亡的存有」,這句話並不意謂他悲觀,或否定時空或此世之 to be ( becoming), Toward home of being. ③人生—此有 Dasein 的完成限於時空的世界, 「此有」不是自根自本的,也不是已經完成的東西。②它是在走向完成的過程中的存有:On the way

其所非(尚未)的空無作用:就是所謂「空無」空無化作用 Nicht-Nichtet。⑤走向自己的旅程乃是 心不斷提醒人走向自己,走向現在尚不是而應該是的自己。存在的過程是一種非其所是(已是),是

一種內向的旅程以也是走向 Being 走向絕對。

①企求着共享完美與無限。⑤這一點非理性所可以解釋,必須憑超理性的信仰去接受。也就是所謂。「哲學信仰」。 生命雖被圍困在許多限制中,却涵攝蓋無限。②因爲他的本質中有個超越性,永久向上,永久向前。 人是「涵掘」着無限的有限存在。雅氏對人生指出以下各要點,①人是在界跟狀況中的存为。②

③在形形色色的各種欲求中,骨子裏人常追求着使自己不再孤獨。④在他內心深處懷著的願望是「我的世界的旅客。孤獨是人生唯一的痛苦;他企求著愛的臨在。②人活在一個「大有問題的世界」中。 入融;人生的完成便是遭種生命的共享。 2;或是籲求(l'invocation),開放自己接受被超越。 ⑦人一旦開放自己於這個祢,生命才能進入,可能有兩種不同的態度 : 或是拒絕(le refus),因其顯得荒謬, 這樣就把我封閉在理性領域,,可能有兩種不同的態度 : 或是拒絕(le refus),因其顯得荒謬, 但這是存在本身的奧祕。 ⑥對這奧,却已使人感受到祂無法描摹的臨在;理性對這件事感到荒謬,但這是存在本身的奧祕。 ⑥對這奧 要称」("J' ai besoin de Toi")的籲求。 ⑤這個「称」"Toi" 雖尙不是可感受的臨在,祂的不 的旅客 Homo viator,邁向生命共享的家。 要點如下:①人是從還世界到另一不可見

### 丙、結

### 各色彩存在學人共同指證以下各點

不可了解的荒謬與誤會。人是有限與無限,他在時間中却企求着超越時間;他是肉體却企求超肉體的實現。四、一方面有不可遏制的企求欲,另一方面却界臨各方面的限制(界限情况),這構成理性上是督促人成爲自己。成自己不成自己的責任,完全操縱在自己手中。三、該在有限的時空中求自我的各家意見就不一致了。二、人有存在的焦慮(即自我設計,採取行動的責任;所謂「良心的呼籲」便個原來不充實的存在體(核心是空無的存有),在求其自我實現。至於什麼是完成壞界?怎樣完成? 一、人是一個正在完成過程中的存在體(On the way to be),有永久向上永久向前的特性。這 空無的人,內心竟企圖成爲神!這是人生的奧祕,不肯接受奧祕的事實者,祇有

從哲學觀點看救援問

、人被賦予自由去決定成爲自己或不成爲自己 , 但人的自由 對企圖完成的目標 ,含恨以終。而開放的存在哲學,便指出必須作「信仰的蹤羅」,藉此獲致人生的眞智慧 。六、這就似乎逼人開放於一個超自然。在這裏封閉的存在哲學便碰到了不可跨越的「 (無限超越 心。那就 •

意謂着擱下單純的理性,開放心靈去接受天啓與接受外來援助,也就是接受恩寵的提升

幅度 達存在的老家,進入永不孤獨的生命。 籲。生命經過這種開放,才和那夢寐以求的感覺上不臨在,却又很臨近者相會合,也就是人從此刻到 小可能涵摄無限大,而完成生命的共融。道種開放,也就是馬賽爾向神說出的「我需要祢」的內心呼 齊克果更指明:這恩籠具體來說,就是神降凡成人的事實,就是耶穌基督;祂賦予生命一 新的機能 ,使自然所不可能的成爲可能的。雅斯培稱這種開放爲「哲學信仰」,憑著它,無限 個新的

以上似乎是當代哲學對人性完成一得救的一些不完整的指點 enténdu) ; 該在自力無法完成中,不僅要像薛西佛斯一樣爲其所不可爲,還該樂觀地開放於被賜予 droit) 有問題的敵意世界中,猶如被困(L'état de siège)在瘟疫(La peste)與死亡的危機中, 的出路,這出路與幫助,雖然是不可理喻的、超理性的,却是存在藉以到達其可能完成的唯一途徑。 意識,却不該像 自己深深感受猾如一個被放逐的國王(L'exil et le régne)的矛盾。 心上雖有時不免浮起反抗的 雖然他在世上必需暫時做個異鄕人(Les étrangers),在有正反兩面的(L'envert et l'en-以上這一切或許我們可用卡繆的幾部書名連起來加以表達;人是被邀去參加婚宴(Les noces) Caligula 一樣,以不合理、瘋狂式的反抗面對現實的荒謬與人生的誤會(Le mal-

上接二一〇頁) 紛泗入天主教,若不發生禮儀之爭,可能我國教務早已發達了。 因此我想到要儒家思想,容易接受天主教的思想,當以天主教來補充它的不足,如貧血人希望給他輸

血一樣。在教授問題上,儒家性善性惡問題,爭騙了三千餘年,仍未解決,若天主教能給以適當合理的解

的相當注意。晚飯時好幾位神父修女都要求我將它爲世,回至主教團私養處後,養養了養都會稱了如而不 決,我國思想界會加以接受的。因此在小組會議中教育經提出,次日文在太寶戲稿時變出,低乎引起大衆 荀子,胡適之的中國哲學大綱,又趁赴聖多瑪斯哲學院遊靜之使,至圖書蜜愛考以後不實籍,特別自故

序,目錄了參考書不算外,正文也有六二九頁,現將這問題簡單地含紹一不。 第二、儒家對人性善惡的意見

友楊紹南可歸之人生哲學概論,及徐復觀先生之中國人性論史(商務)可調對這階類最有價值的事書,

在孔子以前,很少提及這問題,只有詩經大雅蒸民篇有:「天空恭賢、好是繁德、有物有則,民之秉

· 新子子句,似乎說人性美,好德行,所以是善的。

但他影腦:「人之生也直」(雅下),「性相近世,智相遠也」、隱身一樣可說他是主張人性養的 一、孔子:孔子對人性善惡問題發表不多,所以弟子曾歌一一夫子之言性與天道,不可得而聞也一

二、孟子:第一個對人性善題問題發表意見,並影出人性養的理由的當推盡了負他的單由有三個: (1)「惻隱之心人皆有之、羞惡之心人皆有之、恭敬之心人皆有之、是非之心人皆為之人惻隱之心体

,意思之心義也,恭敬之心禮也,是非之心智也,仁義禮智非由外鎌我者。我随有起也完(告子上) 四人皆有善端,他說「今人乍見隱于將入於井,皆有就楊懷之心」。」(公孫丑)

親也,及其長也,無不知其兄也」。既然人都有良知良能。又有臺端及糊戀之化,所以〈不聽」等一気頁〉 3人皆有良知良能:「人之所不學而能者其良能也。所不慮而知者其良知也之後變之量,無不知其

儒家思想中之得救

成世光主教

張院長栗我與各位討論的,是儒家思想中的得救問題。這一個問題,我們可以分幾點來說 

就這一點而論,人得救是藉着基督,因爲只有天主而人的基督,才能使人分享到天主的生命。此主的永恒生命。 我們知道,得救是指天主降世成爲基督,用祂自己的死亡與復活,超升人類到天主合前,分享天 外,任何時間的人物或學說思想,都沒有這種力量。

### 

(111) 有人於此,沒有聽過基督的道理,沒有信仰基督的機會。然而他心中有個天理,信賴上天,敬拜這兩點是人方面得救的必要條件。 接受基督,是遵從天主的教言,度仁義的生活。 受基督,或接受而不跟着祂走,不度基督徒的生活,也得不到基督教恩的實效。 得救雖由基督而獲得,但人必須履行兩個條件:第一、接受基督;第二、追隨基督。人如果不接

儒家思想中之得救

上天,終生行善,至死不渝。我們可以說他間接的接受了基督。因為他的仁義生活, 使與生俱來的人 顯示他在走向天

爲基督的宗旨 。 因爲天王賦給人靈性,使之成「萬物之靈」,就是要人在 「飮食男女」 之外,更有 性善端——仁、羲、醴、智麦現在他的實際生活中 。 這正符合天主創造人的本意 。 合乎天主降世成 至。他不僅度一個「飲食男女」的物質生活,而且藉着天賦的靈性,發揚精神生活,

自己從天降世,現身說法,示範人如何度仁義的生活,發揚精神價值,止於至善,而分享祂的永恒生 仁羲的精神表現。同時天主又鑑於人性的脆弱,良知易為物慾所蒙蔽,發揮不出天生的仁羲善端,乃

我們說儒家思想中的得救,是論儒家的仁義忠恕之道,能使人趨向天主,準備人接受基督。

儒家所講的仁與義,極相似基督所講的愛德和義德。

聖經上的愛,教人愛天主、愛人。聖經上的義德,教人盡好對天、對人的義務,而不苟且偷

盡己之所能,完成良心上應盡的義務 儒家的仁教人敬天、愛人。已立立人。儒家的義,教人端正自己,「臨財毋苟得,臨難毋苟免」

「仁者愛人。」(論語) 「仁人事親如事天,事天如事親。」 (禮記哀公問)

仁者已欲立而立人,己欲達而達人。」

### 「義者宜也。」(孟子)

「博愛之謂仁,行而宜之之謂義。」(韓愈:原道)

「仁之法,在愛人,不在愛我;義之法,在正我,不在正人。」(董仲舒:春秋繁露第廿九)

不圖謀惡事,不以不義爲樂,却與眞理同樂,凡事包容,凡事相信,凡事盼望,凡事忍耐。」(保祿 「愛是含忍的,愛是慈祥的,愛不嫉妬,不誇張,不自大,不作無禮的事,不求已益,不動怒,

致格林多人前書十三章,四至七節)

爭也。」(董仲舒:春秋繁靈第卅) 「凡你們願意人給你們作的,你們也照樣給人作。」(瑪竇福音第七章十二節)」、「且个名:暑和繁冕負出」

「己所不欲,勿施於人。」(論語衛靈公)

「所惡於上,毋以使下;所惡於下,毋以事上。」(大學)

# 

思想分爲古典的和通俗的。還兩種分類法,並沒有時間上的差別,只是就人對儒家思想瞭解的程度, 與實踐的方法上加以區分而已。 子\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\frac{1}{2}\$\fr

器家思思中之事

## (或稱高級的)

爲修 於神的境界。以追求永恒的生命。這正是基督透過 2菱的準則和作人的道理。這種成仁取義,希聖希賢的想法,無非是人靈性的昇華,想超凡入聖,這種思想,由孔孟開始,經過漢唐,宋明以迄於今日,凡是深明儒學的中國知識份子,無不以之是成仁取義,希聖希賢,以及存天理,去人欲。 她的人性 , 留給人應走的一條道

路 0

十六字心傳非舜告誠禹的原文。但這是考證的問題,我們只說這十六字的思想,三代確實有的。)源。其後周公制體作樂,又奠定了孔子「克已復廳」的「仁」本思想。(論語瀬淵)(註:有扒懷疑 傳,是儒 家思 想 根

### 、通俗的儒家思想

心 爱「天理良心」的思 天理良心」。特別 ,是得不到好報應的。」等等。的思想,可以說「天理良心」普遍的深入中國人心。大家都在講「作事」的思想,可以說「天理良心」普遍的深入中國人心。大家都在講「作事」的思想,可以說「大學」的思想,也不管男女老幼,土農兵商 要都

-----傷天害理 人不 能違背良心 ;良心不能違背天理。 天理是什麽?·天理 就是上天的道 運 , 就 是上天刻 在人性上

"儒家思想中之得?

爲接受基督救恩,準備了一條含事以精味的途徑。 孔孟得茶獨專黑學在基督之前將倡行於義之道,我們應當視爲天主藉着他們爭在以色列民以外,

A. 高黎的凝麵的物、姊妹、王宾等、阿爵诗中方、八下二等人是数智珠等、是人也等。文人是是:

在,例如一使出现了1995年以前,與**从**遗植着到了1986时,以不见在底,建筑资格是一个出底部售完全建新经验的证据,是可以不可以不 経路が、川川では人の場合を記事、内・地本教

化多二十四次 医人物蒸汽 "这是整种人,是数据中国的是主义和二人主要是一个人的人 

三七

(上接二二二頁) 孟子就結論人性是善的。(見胡適中國哲學史大綱二八九頁至二九六頁)

三、告子:他主張人性無善無不善,或曰性可以爲不善;或曰有性善,有性不善」(告子上);孟子

駁他的理由,見同一處,不贅。

然則人之性惡明矣,其善者僞也」。荀子書中有性惡一篇,專列人性惡的問題,且三引孟子性鬱說,卽加 人爲的意義去懂,不當以虛偽的意義去懂。爲證明自己的學說,他又繼續說:「今人之性,生而有好利者 ,順是故爭奪生而辭讓亡焉…生而有耳目之欲,有好聲色焉,順是故淫亂生而禮義文理亡焉…用此觀之, 四、荀子:他主張人性是惡的,與孔孟的意見正相反:「人之性惡,其善者僞也」。此處的僞字當作

以辯駁:「孟子曰人之學者其供善,曰:是不然」 五、漢朝儒家董仲舒,揚雄,王充等,可謂折中派,他們主張人告善惡相混,聖人告善,常人性惡。

是聖人,想別人亦如自己一樣,都是善人,所以結論人性是善的 儒家對這一問題意見不同,可能由觀點不同而來,孔孟以人爲天所生,本性自然是善的,又因他們都 第二、儒家對人性善惡問題

六國,統一天下,所以是成功的 仁義禮智來治天下,週遊列國,勸行堯舜禹湯文武之道,結果失敗,沒有君主願實行他們的意見。 荀子既以人性是惡的,所以主張以法律刑罰來治國,他的弟子商鞅變法,使秦強大;李斯繼之,遂滅 他們大前提旣然不同,結論自然亦異,孔孟旣然以爲人性是善的,人皆可爲堯舜,所以主張該用道德 荀子生於戰國混亂時代,見到惡人多於善人,所以就結論到人性是惡的

亞里斯多德,沒有討論過這問題,羅馬倫理家如色內加等亦不注意這問題。 (下轉二六二頁) 人性善惡問題,可說是我廢倫理的特色,西方人很少討論這問題,希臘大哲學家蘇克拉底,柏拉圖,

自佛教觀點看救援問題

確,信能得救;就是信仰能否使人前進,能否把人的精神生命統一起來。佛教有一句話「打成一片」 協調成一時,不僅個人得效,國家也受其恩澤。 ,意思是把你的心,精神統一到純淨不雜的信仰上,則這信仰會發生很大作用。當心—情感—理智能 關於人類的「信」能得救問題,在新約、舊約中是一很堅實的話題 。在我們的宗教經驗裏,的

理,偉大的能力,使信仰在個人的生命,痛苦中發揮作用,得到解救 一片,無法合一。 故要有深刻的信仰, 深刻的願望, 信仰才可如佛經說的「實德能」; 深實的道 。佛教中說,「以深信顧,實德能」。如果信仰不深,則流於膚淺,不能得救,因爲人不和上帝打 佛教認爲人之得救需經四個階段:信、解、行、證。第一、我們要發生一種信仰,此信仰是深刻 0

問多,知識亦各不同,我們對每種知識的了解爲我們的得救沒什麼幫助;對個人,對國家之得救根本 究,了解信仰。假使我們只是信而不解,便不會發生高度的智慧,沒有高度的智慧就是盲從,一般稱面對深刻信仰的要求,令人發出一個問題:爲什麼要有信仰?這是我們第二步「解」的要求;研 無益處。例如科學有助於人之生活,但不救靈 之爲迷信;迷信是一種盲目的附和,不是真實的信仰。所以信仰應先了解,明白爲何如此信 à 。世間學

例如祈禱是一種實踐,犧牲自己救人是一種實踐。只有在實踐中才能得到經驗 佛教說奚有深刻的信仰,對所信仰的要有深刻的了解,然後把我們了解的付諸以「行」,是爲實

教,通是指行员的重要住之所在各种高级高级的经济工作。 以然后为他不是这种意思 下。所以知就要行,行即是佛教的修行,實踐。單是了解無用;解救能被了解。但不實踐不能得

仰、了解於修行了證道而解脫得教學在自身上,根據佛的經驗,信仰他以了解他以跟隨他的尤法 過多次配合分量,化學實驗以關證明某種元素和那種元素配合可產生何種結果,可以應用 威德……都不及他;他有的是無比的智慧 基督分餅使業人吃飽, 用武之地。佛教有許多書籍講館为小威德、神通、智慧、無畏……。他力非自己所能有的。譬如耶穌藉耶和華的力量救我們,把我們的生命全交給他,由他來救助我們。當然,他力亦應靠自己,否則無 所信仰的經過修行,而現在的確徽到經驗體會。例讀遊記,自書本上了解巴黎,甚至它的大街小巷 之得。從經驗中了解是爲「證論」傳教講我們的修行還要求證,「證」也就是體會《把自己所了解 行受自身解脱,面得自由了與佛雕等等是為自力得救。他力是仰仗自力以外的他力得救 『證』。佛祖釋迦牟尼經過世二集的修行證道·證島已從行得到了經驗,結果,他說《擅化 **是一佛教包括許多宗派。各種不同修行之方法;這是把人所了解的在行動中實踐,如此有了 雌教譜個人、國家之得教有麼候路,兩種力量、一爲自力,另一爲他力。自力是完全靠自己的信** 但我們則無此能力其他有他的威德,他的神通,以少行多其然而我們 ,無比的威德,無比的神通 ,如果我們信了他 9 0 他的力量 例基督教假

1、解、行、證。

数非宗教,但是那些專門研究佛教部分者還是肯定佛教是宗教。這是因爲佛教在學派研究中有許多不 同教派。基督教有新、舊教之分,新教有許多教派,舊教亦有些派別,這些不過是方法的不同,最後 量無比,隨他的方法修行,得到他的救助,即可得救。在佛教中,曾經多年研究這些宗派,而說佛 佛教有淨土宗、眞言宗。這些宗派完全是宗教式的,完全採取他力教。謂有一種佛、金剛 ,他的

抵達,海、陸、空皆可行。我們的交通工具是多方面的,各種工具都可到達目的地,不過速度快慢不只是方法之不同。比方到臺北,坐船、乘飛機均可;從歐洲經新加坡、香港,或從美洲經檀香山都可目的仍是一樣。所以佛教有兩句諺語:「方便有多門,歸源無二路。」不論靠他力得救或自力得救,自的仍是一樣。所以佛教有兩句諺語:「方便有多門,歸源無二路。」不論靠他力得救或自力得救,

「往昔所造諸惡業,皆由無始貪嗔癡, 皆由無始貪嗔癡, 皆由無始貪嗔癡, 後身語意之所生一切, 我今皆懺悔。」 自佛教觀點看教授問題

園、汽車、高樓大厦、權力……,各種慾望都在此境界愛中。比方共產王義

毛澤東與蘇聯相

升天到極樂世界。這是好的貪愛,不妨碍現在,有一犧牲,是為來世生命。但是自身愛、境界愛則不 會,連自身亦獻出,那麽是否已無所求?雖然連自己也獻出,但仍是有所求,想得永生;個人得救, 後有之貪是講死後我們選有一貪愛。信仰宗教者的後有愛特別厲害 ; 我們現在把生命 、 財產獻給教 !力之爭。自古以來就有臣子弑君王,兒子殺父親等大逆不道之反倫理行爲,都是權力慾的後果

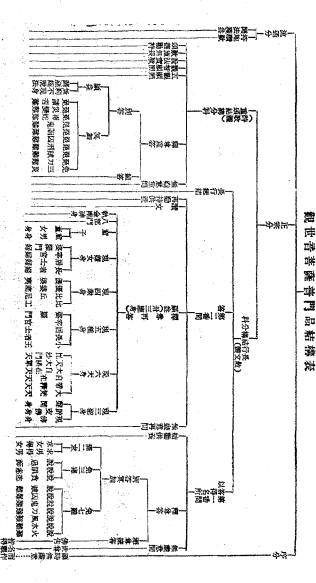
好,因爲是侵害別人的生存,侵害他國的權利。 嗔是由於不能滿足「貪」之慾求而發怒,例小孩子哭鬧。當我不能自由的隨心所欲的滿足我的渴

望時 意志。譬如我看見一朶花,很想拿到手,得不着,就想偷,這兒有一癡,為何得不到就想偷?此乃盲反省力;缺少三思而後行的反省力,這是癡。此非完全的無知,而是知識不正,盲目的意識,盲目的 目的意識,決定偷是盲目的意志。所以無明是人的罪惡來源,佛教禪宗有一句話:「打破漆桶,黑漆 ',發怒反抗是爲嗔。到處可見到這個人類流露出的一股內心力量,真是危險 癡是愚癡,佛教有些地方稱之為無明。明是智慧,無明就是缺少智慧。换句話說 ,缺少判斷力、

礦渣煉淨。 約之原始罪不同,佛教的原罪是生命誕生之後有的貪、嗔、癡。因此佛教只講懺悔修行;要把心中的 一團」,意是人在廢中,一層也看不清楚。 貪、嗔、癡是人惡之源。佛教稱之爲人心的三毒,是經過身、語、意識生出來的罪惡。這與新

們所有罪惡的業障如海那麽深,如海那麽寬廣,這些業障皆從妄想生,妄想是生命的波濤。貪、嗔、 癡是罪惡根源,來自人的妄想;我們所貪愛的 凡是從身語意所生一切,我今皆懺悔,如此則沒罪,而可得救,是爲自救。在普賢行顧品 、嗔怒的、愚癡的都是世上生命的波濤,需要懺悔 三三

值为万久,第二個是正常人,第二個是於通名: 下圖為觀世音菩薩普門品結構表。普門品的宗教色彩極濃,完全是他力的救助。此表分科,第一譯者方可得救。以上是自救的一條路。他救觀念甚多,有菩薩、佛,其力量極大,可救拔人。我們可以說耶穌是佛的化身、或佛、菩薩他救觀念甚多,有菩薩、佛,其力量極大,可救拔人。我們可以說耶穌是佛的化身、或佛、菩薩智慧者方可得救。以上是自救的一條路。 個是序分,第二個是正宗分,第三個是流通分:



-

這個普門品只有二千零幾十個字,分兩大文體:一爲長行,一爲重頌;長行是佛教的專門名詞,今日國語稱之爲散文體。重頌是把散文體重新以詩歌體裁寫出。印度文字中有十二大類,道是十二大今日國語稱之爲散文體。重頌是把散文體重新以詩歌體表言說觀世音菩薩無所不能。他不一定是女性,他就來,使之兒七難、至三毒、滿二水。第二番問答各說觀世音菩薩無所不能。他不一定是女性,而是應人之所需現不同的身。他可發顯三十三種不同的身。至此可看出普門品實在是一他力數。重頌是把以上所說的重新以詩體寫出,或者沒有的增補上去。 這觀世音菩薩者字的介紹在許多經典中都有,但以妙法蓮華經中的介紹爲比較詳細、充分。 功德。佛教對菩薩名字的介紹在許多經典中都有,但以妙法蓮華經中的介紹爲比較詳細、充分。

持齋守戒、懺過悔罪、祈禱禳解……等等,要不外為趨善避禍,以上邀神佑、上承天佑之下手法門而行二八字概之!亦即是教人「存善心、行善事、做善人、積善德。」純乎「至善無惡」爲最高規律。至若 物、泛神、多神、一神之區別。且時至今日,世界各大宗教,亦仍各本其不同之經典、教義和儀式, 已。今天研究主題所講「得救」的問題,也就是如何自救?如何救人?如何救世、救天下蒼生的問題 惡、積功累德以自救,進而以救人、救世、救天下蒼生爲最高宗旨。」要亦可以「諸惡莫作,衆善奉 而分道揚鑣,各守其是。惟言其最上一乘大道,均莫不有其共同性與圓通性,此即是所謂:「行善去

教,都是行善主義者,愛人主義者,利他主義者,救人和教世主義者,所以任何宗教家,絕對不是利 救)、度人(救人)、救世、救天下萬世人類爲最高宗旨!而亦是以此爲最基本的出發點。故任何宗 已主義者,而是利他主義者,尤須能犧牲自己以利人、利物、利世,即所謂「捨已以從人,」 任何宗教的一個共同出發點,莫不是基於悲天憫人之心,而以仁愛(博愛)、慈悲、解脫(自

字, 教開 爭。」用之於宗教,則宗教與宗教之間,宣利而不害,利而不爭。用之於國家民族,則國家民族與 宜爲人服務而不自恃 各國家 仰中之差別 想,本爲儒 能如此, 家民族之間,亦宜利而不害,利而不爭。彼此互利而 以此一「聯合宗敎」合各宗敎而爲 而其最高宗旨與最後歸趨則一也。故應各奉其宗而不排他人之宗,各信其敎而不斥他人之敎!由 同而大同者 虧已以待人。進而愛人之教若已之教,愛人之家若已之家,愛人 即戰爭與和平的問題。這一偉大而崇高的理想 功成而不居。」此不但至張宜澤及人類,尤須能澤及萬物;不但宜利人,而且宜不害人,進而 宗教開 者是。老子曾曰:「上善若水 放」,進而 今天神學院 而 爲、道、佛、耶、囘五家聖人之最大願望與最高目標!今後吾人如能放棄各宗教固有哲學信則人類和平,戰爭消滅,世界大同,天下一家之理想社會,自亦可水到渠成矣。此一崇高理 爲 放與 ,天下殊途而同歸也。奠理不二,萬法唯一,一入一切,一切入一,故說教雖各有不同, 一「聯合國 性與排他性,犧牲其小不同 至於 學辦神學講習會, 聯 ,領導人羣而不自宰,救人教世之功成而不自居;並貫之以「 「開放宗教」,由「宗教聯合」進而至於「 合的 家」或「世界聯邦國家」,進而藉此以解決人類自有史以來所未能 崩 媏 o , 邀集各宗教領袖 一之偉大力量,則自可化世界各民族而爲一「混合民族」,化世界 由宗教哲學與宗教信仰研究起 水善利萬 ,而融會貫通其大同性 (物而不爭。) 又曰: 「利 ,絕對是「神」的理想與 ,來集體討論 不害,互利而不爭; ; 之族若己之族,愛人之國若己之國, 聯合宗教」,方為最高無上 小不同者,天下一致而百慮也;小不 「在臺灣背景中的得救問題 由個 m 二神山 愛人若己,並損己以愛人, 人之得救 的旨意 與人無爭,與世無 爲而 一地區人民的得 不恃,長而 解決的 之綱宗 , 一宗 逐不要人

進而擴大至於全世界、全人類的得救,方能不失今天大家集會研究討論的意義

精神; 聖繼絕學,爲萬世開太平。」而此精神,亦即聖人精神。老子「常善救人,故無棄人;常善救物 人之根器,故倡「民吾同胞,物吾與也」之說。張橫渠曾發大心曰「爲天地立心,爲生命立命,爲往不獲吾之道者,獨已棄之也。有一物不被吾之澤者,獨已捨之也」之道心道性,方能望其本自具有聖 神!與耶穌爲 爲救己、救人、 饑者,猶已饑之也;天下有溺者,猶已溺之也」之仁心仁懷,及道家「天之所覆, 教己、救人、救物、救世、救天下之精神,亦可謂之爲成己、成人、成物、成世、成天下之宇宙精棄物。」之人物不遺,人物同敦之教,尤應爲我宗教家奉爲圭臬。此種精神,條理而光大之,則即 類之共同理想目標前進; 英教條 又云 而 故宗教家之人格,應以 其共同之眞理,共同之理想 「通而爲 ,各行其教理; 合
・
是
宗 人類背十字架之基督精神與救世主精神,及「我不入地獄, 術與物質文明之發展,突飛猛進,一日萬里,使人文文一」。能同萬不同,通萬不通而爲一者,其唯聖人乎? 方法有異,途徑不同,及其成功則一也。余常謂:宗教家精神,即是聖彼此互相合作,而不互相攻排,不互相抵銷,齊一步驟,共朝救世界、 具備聖人人格爲基礎。在其心理上與修養上,則應具備 9 丽 ,共同之目標 非 、教合一。 , 無有二致也,各宗教家各奉其教義,各守其教規, 義不 也。余常謂:宗教家精神,即是聖人 、信仰不同、儀式不同、 誰入地獄」,「 地之所載,有 有儒家 衆生無邊暫 其分爲一 一天下有

科學技術與物質文明之發展

,突飛猛進,一

使人文文化與道德精神

3

先覺之士,莫不憂心如焚,寢食難安。不但和平共存,有如畫餅充飢,而戰爭危機,更有「觸即發之 望塵莫及。與結果致使人慾橫流生物慾囂張。人且不大生世亦不世!孟子曰:「人之所以異於禽獸者 !!: 今天平自號前進之士 · 正相率人而共返於禽獸之域,不亦犬可痛哉 · 對此聖哲豪俊、先知

法解决的問題,實捨我宗教家莫屬。 久和平之道,此一舉世政治家、軍事家、哲學家,教育家以至科學家等,所一籌莫展,絞盡腦汁所無 勢,世界末日之來臨,朝不保夕。而解救此一自天地開闢以來,人類所未曾夢想及之「大毀滅」的厄 本自具有之仁心愛心,而推己及人,推入及物,共同一致來爲世界人類謀求避免戰爭之道,與爭取永 運,且能一 勞永逸長治久安者,唯有發揮各宗教之聯合力量,各本其本教之教人教世精神,及人人所

「世界大同」之神聖責任!上擧三種責任,我堅決認爲應是我們宗教家上對世界歷史的責任,下對後愛互助、共愛共助、共存共處、共生共樂之責任!更負有其在神的導引下,能完成其「天下一家」、

有其終止戰爭、保持和平之責任!並有其促進人類無分種族,無分國家,無分宗敎,能真誠

無間地互

我自始至終永恒不變地認爲:宗教家在其宗教所賦予的救人教世之使命下,對歷史對人類確

增其合作性,去其本位性,而增其世界性,並發揚其宗敎文化、宗敎哲學、宗敎道德 和平之基礎,並進而化各種族爲一族,化天下爲一家,化世界爲一人,戰爭終將無法避免 類者亦將爲 大家須知 人類自己,及其發明之科學技術與戰爭工具。改造世界,先須改造宗教人 :人類如不終止戰爭,戰爭終將毀滅人類。我們如不能以宗教力量終止 ,中對當前社會與個人良心的責任 1 。而毀滅人 精

大無比之力量於無窮!復發揚宗教共同具有之博愛、平等、自由、和平、大同、捨己教世之基本哲學

 ★
 ★
 ★
 ★
 (を陳,便自盡人可致。修而不致者有之矣,未有不修而能至者也。惟此祇是道数中之一派,惟此一派,作東,則尤見其然,認神仙盡人可學,盡人可修,盡人可成,長生久視或長生不死的結果,祇要善自思本我們來談談道教,道教爲中國之唯一固有宗教,餘均爲外來,中國對於宗教信仰,夙極自現在我們來談談道教,道教爲中國之唯一固有宗教,餘均爲外來,中國對於宗教信仰,夙極自我在我們來談談道教,道教爲中國之唯一固有宗教,餘均爲外來,中國對於宗教信仰,夙極自人人皆可得教,即全世界全人類亦皆可得救也。 帝且戰且學仙,並有鼎湖昇天之傳說,至廣成子授黃帝之法語,及黃帝內經中養生、養性、養命、養 其可稱者,亦總達千數百餘種,而典籍則達萬餘卷之多。其源流則遠溯自伏義、神農、黃帝,史稱黃 無疾、健壽難老,並能返老還童,羽化而登仙也!此所以神仙之道、神仙之學,與成仙之法,成仙之術,實有中國禪宗之遠勝於中國佛教者然。良以人無不好生惡死也,人無不欲長生久視也,人無不欲無病, 在歷史上人才輩出,學者隱士聖賢與乎奇才異能方術之士,比比皆是,指不勝屈。其人才之衆勢力之大 壽之教義,則迄今猶爲不移不易之原理原則,誠萬世以俟聖人,而不可厚非者也,此以後再說 å

然其歷史脈絡

•

、孫魯三代之發展,並稱天師,始爲道教樹立雄厚之基礎。 復世襲天節,代代相傳,迄今始漸趨式

則當肇始於遠古之伏羲、神農、黃帝等道家宗祖,而由老子集三代以上所

道教雖成立於東漢時代之張道陵,造作道書,以仙術相號召,而組織羣衆,團結信徒,經其子衡

文、地理、嬈煉等方衡家概入之)。迄漢而後,丹鼎派與房中家及隱士派人物等,亦入之!迄乎唐宋(武)人鬼,與神仙家(春秋戰國時代之方仙道、 方士派 、 而醫、卜、星、相、陰陽、五行、天、伊尹、太公……等,而下及於魏晉以後之玄學派人物 , 中則兼融最古始之巫祝 , 故亦拜天(神)地 仙,且一生行善積德救人濟世者,亦復盡人皆可成爲神,此要以爲中國道教之所以成爲多神教引儒佛而亦入道!眞可謂博大而無所不包,深閎而無所不眩矣。復至盡人皆可爲聖人,盡人皆 道化人, 以後所修之道藏書,於學術思想與典籍上,則除法家、兵家、農家、陰陽家、雜家等概入之外, 是莊子、列子、關尹子、文子等道家人物,概接入而爲道教人物,進而上湧及於伏羲、神農、黃帝 之事發生 化性而無 家。道教高推聖跡,奉老子爲開祖,亦即教祖,而以道德經爲道教聖典。復引道家以自重,於,以道淑世,以道治國平天下。至於德者,道之用也。以其兼言道德,故古又稱道德家,後方 術思想之大成。老子著道德經,獨標一道。而以道設教(此處非指宗教之教),以道 **排他性** ,然若與宗教戰爭相比,實有天淵之別矣。 一,與任何宗教皆能和睦相處之有以也 。歷史上雖佛教與道教之間 ,亦不 無有間 盡人皆可爲神 •

爲五派,並依歷唐、宋、元、明四代所輯編之「道藏」一書(共分三洞、四輔、十二部 道教旨要概述」一文,書裱爲六幅(其文已收入近著「道海玄微」一書,將道教宗派簡約而 其次 、日占驗派 五四八五卷,合明 ,一談道教之門派,據文獻通考經籍考,稱道家之術,共有五門、曰清靜、曰煉養 。二者均有所失,實欠妥善,余於民國五十三年十月全國宗教文物展覽會中,曾撰 典科教。近人梁啓超氏論道家學術,曾區分之爲四 江統道藏及萬曆續道藏。) 綜其性質 ,將道家正統派亦納入焉, 派:日玄學正派、日 ; 計 派 ` 歸納之分 四七三 • 曰 服

如何晏、王弼、向秀、郭象等,與純宗教性之道教經典科教類屬之。 自伏羲、黄帝、伊尹、吕尚、老子、莊子、列子、關尹子等正統道家三十七家

二、積善派 凡道教中專主行善施捨、積功累德、與人爲善、化人爲善,唯善足行, 以期得

,並由自救而救人,救人而救世等,行善主義派人物與經教類屬之。

呂二祖以下之南、北、東、西、中等丹鼎派各宗(亦稱丹道派、又稱養生派、長生派)概屬之。此 三、丹鼎派 自廣成子以下等古神仙家(漢志載爲十家及房中家八家)及魏伯陽、葛稚川

四日符籙派 、觀、宮類皆屬之) 自張天師以下之正一派,與巫祝派等槪屬之。(案天師道又稱正一教,凡道教寺 派實無宗教性,而其門派之多,典籍之富,哲理之奧,人才之衆,除經典派外,實非其他宗派所可比

。(詳參拙著「道家養生學概要」一書)

綜上所述,當可知道敎內容梗概之一一,許難盡述。綜其旨要,大抵與世界各宗敎之最上乘旨意 五日占驗派 教世,爲不二之教法!則各宗教莫不大同也。 均在教人懺罪、持戒、行善、積德以上邀神佑,而下得自救。自我得救之後,再進而傳教佈道 凡卜籤、陰陽、星、相、天文、地理等,與散佈於民間之各類獨士,概屬之。

相同

,

### 附錄 一道教要旨概述

以尊道貴德,利物濟羣爲無上綱宗,以合同天人、與虛渾一,爲至眞境界,以淨化人生,聖化世界爲 教爲中國固有宗教,旨在奉天行道,以道立教,以教化人:上承千代之統,下通萬世之變

究極目的 默運神智,而作道德經。本自然之妙理,因陰陽之大順,無爲而無不爲,無生而無不生,無有 。上古之時,伏羲受圖,黃帝受符,高辛受天經,夏禹受洛書,迄老子而集其大成。承 。原夫大道,肇自無極無始,垂象於太極太一,由一分爲三元,復從三元化育萬物,而生生 而無不有

古不朽聖典。迄漢張道陵,祖述老子、憲章列聖,齋醮章符,教備五斗,由正一道而開符籙,無用而無不用。就其最高明言,則通造化之奧;就其極廣大言,則包衆流之長,蘊義精博

,

派,遂 實爲萬

、丹鼎派、占驗派、倂峙而爲五大道派。若就學理別之,則得四宗:曰經

亦道教經典之寶庫 。擧凡三元八會之文 ,金簡玉策之詁 ,神符秘咒之書 ,靈文眞訣之典,要皆承天 教宗,玄學將焉;曰性命宗,丹道賅焉;曰經世宗,治平賅焉;曰陰陽宗,術數賅焉。自唐纂修道 ,迄宋、元、明、清,續輯不絕。三洞、四輔、十二部,浩瀚難窮,玄妙莫測,誠道家文化之大藏

與肇遠聖之積善派、經典派

宣化 ,廣大悉備;利澤萬世,而致用無窮也。茲特將五派旨要,簡述於後 一日經典派:經典派之主旨,在從多玄宪典,以了悟修合天人之理,從誦經拜識 : ,以解脫身心內

外之罪。事參究者, 熟,自可神人交感,物我渾然,不期化而自化,不期成而自成。至其極也,豁然超曠,通體 奥,探三 誦拜者,了無多門 清虛太和之境 元之妙理 ,總以虔誠篤信爲無上功行,清心淨慮,念念在經;莊嚴肅穆,息息在神。功圎果 , 弘道德之聖脈 統攝三洞,旁及百門, 考訂纂輯,註詮闡發, 厥在推自然之本源,察宇宙之祕 。一經徹悟,則返璞歸眞,上可經天緯地,下可濟世救人矣。 解脫

日積善派: **積善派之王旨,在抱仁行義,由一己之積功累德,以濟世度人,進而愍格羣倫** 

至善,悖天不祥」之至理,而相率樂於爲善。太上曰:「福禍無門,唯人自召」。爲善爲惠

以待人 (仙,須立三千善;欲修地仙,須立三百善。若己予之;被慈懷於萬物,昭因果於隱微, 下,莫不以此是宗 0 ,須立三百善。」此不但爲修道之首務,且亦爲入聖門之坦 一途・自

三日丹鼎派

: 丹鼎派之主旨,在以超凡入聖、超聖入神、超神入化爲三大綱宗

, 以 道

性

合術數,融百家於一貫,會三教於一要皆丹法之妙用,而以身心意與精氣 神。性以命立,命以性神 中。生以命立,命以生神,相離則悖,相依則靈,學凡陰陽五行,鼎爐火藥;河洛卦爻,無經混寂,恬澹無為,以適其性。鍊養陰陽,固秘精氣,以永其命。而以神光普照,直超物外微妙玄通,廣大悉備。其爲辭也,玄珠密語,妙用無窮。大抵絕貪去欲,淨慮存眞,以願世變慘爲特標方法。以羽化登眞、與虛合一爲究極境界。故丹鼎之學,實即身心性命之學。世三百乎累以,并則以下一一十十一 . , 與陰陽雙修 . 於一貫,會三教於一元,綜其竅要,厥在全眞。萬千門派,究,而以身心意與精氣神之修煉爲下手工夫。或援儒入道,或冶命以性神,相離則悖,相依測靈,學凡陰陽五行,鼎爐火藥, 二宗,而一以穎脫縛律自解 , 復又動合無形爲最高旨趣,無論天元、 或冶佛於玄,或 · 究其正統旨歸 沙禪宗 , 無極太極 地元 其 其爲道也 更不離清 以妙 心 ÷ • 其

四日符籙派 道教秘文。符者, 屬 ź 總以此爲無上妙覺至眞不二之道 名,乃上書通神之路。信道者,佩用符籙,一本虔敬,如再能律己自修,爲善模之符者,屈曲作篆及星雷之文,爲通神之字,人不之識,而謝獨知之。簽者,素書行簽派之主旨,在藉符簽以感通神天,驗諸事物,而爲天人感應,神人互通之學

、萬般丹法

格之旨。至崇尚道德,尊善戒惡 條。當執筆書符之時 本千有二百,三元九符百二十官,一切諸神, 在氣貫天神下,無思 要法門。 考符籙之術 即 可上邀天相 無慮,而一筆揮成,斯符便靈,要亦爲精誠所至,金石爲開;一心不動,天地可,靈宜淨心寂念,虔敬神祇,從此心不動神不動處下一點,即所謂混沌開基!更 ,由正 一派而大昌,隋書載有符錄十七部三卷,魏書記張陵著作道書, ,而步入聖域。 ,仍列爲首功,非徒恃法術也 至若釀災濟凶 皆有統攝。至化金銷玉,行符勑水, , - 蕩穢解 ,拜章步斗, 奇方妙 度存 術,萬等千 思 傳天官章 , 其 重

從而爲善戒惡 參五德,或究堪輿 ,個人人事休咎者,皆占驗派之所賅,蓋預示禍福,端在勉人領悟 而 不廢。今雖科學昌明,然占驗之學 ,隨時省惕,以趨吉避凶也!故周官即有「卜人」「占人」之設, ,或研遁甲,或窮六壬,與夫讖籙圖緯,凡所以預卜天災人禍,吉凶 ,源於理數星象 ,其仍將與 人事相終始 「作善降祥,作惡降殃」 ,均可 後代相繼彷行 預卜 悔吝, 國運 , 直

知

來。其預卜吉凶禍福

,始終變化

,符應如響

。或觀星相,或鑑陰陽 ,盈虛遞嬗,人事因果

,或策卦爻,或憑筮

龜

,

,五行術數

,而察微知著,

Q ·

五日占驗派:占驗派之主旨,在深觀陰陽消息

總之 維萬類 中 國道教 ,肆用 無窮! ,順天濟人 語其玄妙 ,貫通萬世。而道 ,實難究極 家之學 ,閱通淹博 , 浩瀚精微 超曠空靈 , 物不

9

中華民國五十三年十月識於全國各宗教文物展覽會 天石白顧 訛 勢所難免 神契之將絕!故不揣誘陋, 愚庸 ,敬希海內外賢達,吾道先進 ,豈敢妄逞口舌?況夫大道,無可言說; 本其肫誠 ,聊貢區區 ,有以匡正 , 冀爲弘道濟世之一 , 落詮 並 進而敎之是幸 , 即 乖玄旨 助 c , 惟 惟以近懍邪說 以匆匆捉筆

# 以伊斯蘭教的觀點談「得救」與「救援」問題 定中明

主席、各位同道、各位女士、各位先生:

位道長不吝指教、多多包涵 我個人來說,是一項殊榮,我首先要向神學院的張春申院長致誠摯的謝意。同時,因爲個人學淺識疎 ,在專家學者之前來講話,未免有班門弄斧之感,更令人惶忍不安。如果有不週欠妥的地方,還請各 今天承蒙貴院厚愛,給我一個機會來參加這樣一個宗教性的研討盛會,並作一次專題演講,這在

教義對「得救」與「救援」兩事的意義,作一簡要的詮釋。 (中) 1事女:足「汝爱一兩事的意義,作一簡要的詮釋。 我今天的講題是;以伊斯蘭教的觀點談「得救」與「救援」問題。首先我想就伊斯蘭(囘)教的長才老才多, 至了他不

## 甲:「得救」與「救援」的意義

悅與恩賞——天國永生。而「得救」分爲精神的與內體的兩種。 進入「正確」、「清醒」、與「純潔」的境地,而其最終的目的和顯望,乃在獲得真主(上帝)的喜 一、何謂「得救」? 所謂「得救」者就是由「錯誤」、「迷惘」、與「罪惡」上獲得解脫,而

入「正確」、「清醒」與「純潔」的康莊大道。因此、「得救」與「救援」在精神方面兩者是有着密 前者就是傳達眞理,勸善警惡,使一般大衆能從「錯誤」、「迷惘」與「罪惡」的深淵中,拔出而進 一、何謂「枚援」? 所謂「救援」者就是幫助他人,而「救援」也分爲精神的與物質的兩種,

二四七

以伊斯蘭教的觀點談「得救」與「救援」問題

我們旣了解「得救」與「救援」的意義,現在再略予衍伸於下:的「救援」是相輔相成,如救苦、救難、救災、濟貧——的體天行仁、代天施恩的行善義專。達人」的功夫,也就是先由個人的修養作起,然後推己及人,乃至全人類的導善功夫。而精神與物質 切關係的。換言之:「得救」就是儒家所謂的「立己、達己」的功夫;而後者「救援」就是

一精神的 "得救"。

我們知道,天地間之靈物有三:曰仙、Fairy,曰人。Human-being、曰魔,Evil。仙即天仙所謂精神的『得救』就是:在心靈、思想與慈念等方面的解脫。 念等方面的解脫。

趨善去惡,終必能超脫而「得救」,相反的,如果情慾戰勝理智,即是背善趨惡、終必沉淪而 他具有心靈與理智,稱爲善根,同時又具有所謂的七情六煞,是爲惡根,如果理智能克制情慾 天使,是純善的、純潔的;魔即魔鬼或邪魔是純惡的,而人類則是介乎二者之間,可善可惡的

拔,陷於萬刼不復之深淵。這點一般講來,所有的宗教都大致相同, 看,又不盡完全相同,現在謹就伊斯蘭教的角度來略加分析於后: 问,但是從每一個宗教教義的角度來 1951年而不能自

# 一、心靈的一得救人

Imann=Faith 這是向教的基本信仰,古蘭經云:「真主可以恕饒任何其他罪過,惟獨對匹偶寡主之的引誘蠱惑、一心向主,認主獨一,主(天)人有別,不可混淆。這在同教稱之爲保護「以瑪尼」 是使我們的心靈,永遠保持清明,不受沾染,換言之,就是永遠保持信仰的真誠純潔,不受外物

罪絕不寬恕」,所以認主獨一,即是心靈的「得救」

所指示的大經大法,及科學的原理原則去運用我們的思想,不可胡思亂想,以免受邪魔的引誘而襲入 是指我們人類的思想,應由一切迷信上廓清,正確地認識宇宙間的一切,我們應該本着古蘭經中二、 思想的 「得救」

### **慾念的「得救」**

(二) **肉體的「得救」:** 寡慾,克已復禮,歸眞返璞的道理。 然念的「得救」,必須排除一切妄念,邪念,及克制一切不正當或過份的慾望,質言之,這正是淸心 罪惡的媒介,所謂財迷心竅、利祿薰心、色膽包天、見利忘義等,能使人身敗名裂,家破人亡,所以婪、聚歛、佔有、不勞而獲等不一而足。所有這些慾念,都是人們的陷阱,都是使人遠離正道,陷身人生來就有許多的慾念,如孟子所云、「食色性也」。其他如名利、權勢、酒、色、財、氣、貪

(1) 飲食:古蘭經云:「衆反言的しり立」、『見聖之······ ,而維護健康之道,首在講求生理、心理以及環境的衛生,而衛生的主要因素,不外下列數端: 飲食:古蘭經云:「衆飯信的人們啦!你們應就余所賜之最美好者而食之,並應麼謝眞王, ,似可從生活起居,言語行動等方面來探討,欲求內體的「得救」,首須維護健

以伊斯蘭教的觀點談「得救」與「救援」問題

誠心事奉他的話」(2章172節)。

所謂食物中之最美好者,並非指山珍海味、大魚大肉而言,而是着重清潔衛生,且富營養價值之

食的方面:包括猪肉、狗肉,血、自死之物,下等動物,肉食(兇猛野獸)等動物,飲的方面:衛性)的兩大考慮,凡不合此兩大要素者,均在禁止之列。(物、同教對於飲食方面的規定特別嚴格,而其所有一切禁條的動機,都是基於清潔(衛生)與營養

包括煙、酒, 誠然人們倘能愼擇飲食,且知所節制,不暴吃暴飲、不貪口腹、不求額外滋補,適量 以及各種麻醉品等,均爲教法所禁止 ø 適度

體自然健康, 運動,囘敎每日五次的禮拜,就是一項溫和適度的運動,而禮拜以前之小淨,拜中之抬手、站立、鞠 毛病,此乃必然之理, (2)叩頭、端坐等儀節,以及起、伏、灣腰,最後結束拜功的左右轉動頭部(出色蘭)等動作 運動:保持健康,飲食固然重要,倘無適當的運動,飽食終日,無所事事,則以康,却病延年。 因此回教的教義叫我們除了注意飲食的衛生、 營養(衛性) ,則日久必 而外,尚須注意

靈通之修持功夫而 包括了八段錦 ,及太極拳中的重要姿式,可以說回教的禮拜除了是宗教的修身養性,克已復禮,近主 外,同時也是一項柔輕體操,可以舒筋活血養神運氣,如果持之有恒,終身守之而

不懈,對於保健自然是裨益 合物。不爭勝逞强,不嫖不賭,再加以慎言謹行,讓冲容讓。澹泊恬靜,則身體(肉)自然可以免 、早起早睡 …一個健康的、正常的生活、除了上述的各項要素外、尙須規律化、即作息以 、不熬夜、不宴起、不吸煙、不飲酒、不用任何刺激品或興奮劑、尤戒麻 無寫了! が醉品

遭疾病痛苦,趨吉避凶而得救矣!

非憑真主的特許,眞主對那些不加多悟的人將投以睡棄與賤屋!」 非所宜,這段經文也可以說明一件事實,即穆聖的傳教,是遵真主之命以口宣傳,決不以力强人接受不是强制者(80章2122節)」。所以傳達眞理乃穆民之共同責任,但以力量强制他人聽道或修教,則 云:「如果你的主意欲的話,他早已使全人類飯信了伊斯蘭,你豈能强人飯信呢?無人能獲正道,除 逕庭,南轅北轍,其廣構杜撰當可不攻自破『且傳達是一囘事,別人接受與否則是另一囘事,古蘭經 就是傳道,也就是傳達寬理,古蘭經云:「你(指穆聖)向人們傳達(眞理),你只是傳達者,前面已經說過,「救援」是立人與達人的功夫,也可以分爲精神與物質兩方面來談:

乙:「救援」的對象與範圍 因此外間流傳的「穆罕紫德聖人,一手執經,一手持劍」,以武力傳教的謠言根本與同教教義大相

世事多變、禍稲無常,天災人禍,循環不已,而上天有好生之德,眞主慈愛萬物尤其人類二、 物質的救援 神的能否真正「得救」,完全操在真主的掌握之中,傳達真理,予以「救援」,只是一個媒介而已。由此可知,真理傳達後,能不能爲真理所感化而皈依則選要看主的意旨而定,所以人類心靈及精

# 則救援災黎,解其痛苦,乃人們體天行仁,不可推卸的神聖責任!古蘭經云:「行善並非仰」

以伊斯蘭教的觀點談「得救」與「救援」

問題

三五

那皈信真主、經後世,信天仙,信(天啓)經典 (包括新

靠,孤兒寡母、老弱殘廢、無力贖身之奴隸之救濟;難時對災民之及時伸出援手,予以救助,如捐贈受困遊子、乞丐、爲奴隸贖身的人……此等人才是敬畏者(2章177節) 由此可知,在平時對貧苦無 聖經原本)信(穆聖以前的一切)聖人,以及那些愛財而散財以救濟骨肉、近親、孤兒、貧苦無告 舊約,及達五德聖人的

衣服、食物、 伊斯蘭教義在這方面旣有天經明文規定,自當視爲天命,必須恪遵奉行,不能僅以一般性的施 帳蓬、醫藥並儘速運送災區分發等工作,乃吾人義不容辭之天職!

援工作的積極性之一斑了! 救濟的善學視之而已,因此,物質救援的對象與範圍,都有明確規定與指示,更可看出 囘敎敎義對

在回教國家裏早已有孤兒院、養老院,免費招待所之設立,而紅新月會 Red Crescent 與西方基督教 「仁」,則出發點皆同,因的也一致,伊斯蘭教之天經,聖訓更一再諄諄告誡吾人,勉勵遵行,所以 綜上所述,「得救」與「救援」乃一事之兩面,正是愛人助人的表現,宗教旣然是本乎「愛」與

總之「得救與救援」是相輔相成的,也是自救與救人的途徑,在今天的世局下,更顯

國家之紅十字會 Red Cross 經常密切合作,從事於災難救濟等慈善工作。

同為反共復國,拯救人心,端正世風而努力,謝謝各位。再見。 責任綦重,愛國愛教之心,向不後人,願追隨天主、基督、佛、道諸教友之後,在政府之領導下,共 我們很希望所有宗教應該聯合一致,共同努力 物慾,共進世界於和平康樂之境,人類於大同一家之域,我們中國的穆士林——同教徒 以挽救日益墮落混濁的世風,戰勝萬惡的邪魔,恢復人類的尊嚴,宏揚眞理的光輝,使 , 發揮高度的仁愛精神 , 積極地實行救已與救人的工 ,人數雖少 理智克服

六四年三月廿日於臺北

謝博文牧師

院,我每個禮拜到病房去探望病人,從最輕微的到嚴重的,都要去看。當然很嚴重的病人所住的房間 來,我只是以做了十幾年牧師工作經驗的牧者,在大學裏教聖經方面的經驗和大家共同研究;我個人 都有一層很厚的塑膠擋著,房間裏只有一個病人,因為他有危險性,會打人,我進入每一道門時, 史中,與我們作一個很好的交談。過去我曾兩年多在香港青山醫院工作,那是一個政府所辦的精神病 個交談、交通,因爲道神是一個愛的神,他顧意把祂自己的愛和救恩、挽救、赦免,他已在人類的歷 王要意義就是一個「交談」(Dialogue),是神和人的交談,不是「獨語」(Monologue) ,而是 God,顧意把祂自己的特性、本質、愛、饒恕、關懷表達給祂所創造的人類;那麼整個聖經所談到的 類交通傳達的神,換句話說這個 Creative God,祂是一個Creator God,祂是一個 Communicator 今天談論聖經中的啓示時,我們可以發現一個很大的特點,就是我們所相信的神是一 聖經方面來看,相信各位可以眞正看作是溫習一次功課。在各位研究的很多宗教裏面,相信輪到我們 對聖經裏的啓示耶穌基督救贖的一個看法,因為神學的理論實在太多了,所以我把它分開了,光是從 人才有 我今天這個演講不能看做是一個神學的演講,我並沒有太多的時間和把許多的神學家的理論搬出 。這醫院是第一流的,而且非常開放,很多病房裏都有很多病人住在一處,只有非常嚴 :「你要小心點,如果有什麼事你就按鈕:燈亮了,我們就有人來援助。」所以每次都 段時與他人隔離起來 ,因此我有了一種感覺就是:我們人類都好像精神錯亂了 個非常願意和人

常常會怎麽說呢?「啊! , 對 生命的看法, 外面 已經有 的人都是瘋子。」「多種」以答言以各類人上的一個一個 點混亂了 . 我們都 好像是住 在 神病院的 鉇 精

人。 有把 他要醫治病 至有些覺得他這樣一來,是想害他們,要完全改變他們的生活。這些病人就集合起來,用盡了方法 解。於是醫 他 可是這些 以後醫院裏的人會把 醫 自己 裹若有廣東來的人會知道,他們外面的人好像是被黏住了了好像打電話打不通 苼 用 . 聖經 |生就買著最大的危險|||跑進最危險的房間裏去,可是那些病人並沒有充分的了解醫生, 關 人, 打死了他 一個故事來談耶穌的救贖,都有缺點,譬如說我們剛才所舉的例子, 在 病 裏面 跑進 关 醫院裏面 我們這個 都不太合作,愈講愈不聽《醫生覺得沒有辦法告訴他們,怎樣才是正當的 ,好像有一位醫生,他非常愛病人,用很多方法來醫治病人,教導並勸勉還些病 演房 a 現在我相 心撞走 故 ٠, 和他們住在一起; 事 就 人住在一起,最後醫生被打死了,他犧牲了自己。依照常理 信聖經所講的基督的救贖論 很難講下去了,因爲醫生不能復活,全世界的歷史只 , 可是耶穌基督復活過來了,而不是被擡走。 希望因爲與病人同居共處, ,大概 可以用這個方法去了解。 而使他們 那位醫生很有愛心 了解 線被 他 ,直接 · 一、醫生 生活 黏住了 的了 9

又復活 彳 可 以 到遺 能 和耶 說 他 了 裹 一個好處:它起碼告訴我們聖經中的啓示 故贖人 無的 的精神活在 , 他從 生活相比 內 ; 體 可 是這 1病人中間,讓病人有一個新的概念,新的生活:我們可以勉强這樣說 TI] 接 , 個 觸到的人性 我今天在傳播福音 故事和耶穌基督互相比較的最大困難就是在於 ,受時間與空間的控制 , 在牧靈的工作裏面, :這個神是一個活活的神, , 像醫 可 ·以想盡 生走進病 面 復活」。不過 一切辦法講論 房 且他把很多的特 有耶 醫 生被 。可是 打死 E

們,所以他才是人袼化的;人的人格像他,他也像我們;他給我們那麽多,他像我們自己似的給 盾:因爲我們 示 所以我們認識他的時候,在他內有好多事像我們。他是一個人格化的神在我們與神(天主)一起 像他而 不是他像我們 可看到他,與「人」 ——我們這個 Personal God 已經有問題了,好像是上帝學了我 相似的神。但當我們感到這個神是人格化的神後 也

《一個奧祕。我記得有一個有趣的故事:在義大利某地的修院中,山坡上有十四座小禮拜堂——苦路十一《生活之中,有很多默默的交談:在我們的禱告中,在我們領聖體中,非言語所能表達清楚的:這就是 堂就停下了; 可是明明有一個牌子寫著耶穌基督復活堂;有很多人, 從第一處走到耶穌被釘的那 四處(Station)。很多朝聖的人到每一處點燃一支蠟燭而禱告,可是很多人走耶穌受釘十字架的那個 ——然而却有很少的人走過山頭而到復活堂去。

1000多人願意像耶穌的門徒跟隨他,特別把耶穌所講的倫理道德提出來;可是他的真正教贖工作,在十字 意聽,可是却沒有多少人願意接受耶穌的復活;換句話說,很多的人都願意接受十字架前的基督,很 然不願意受苦,可是却很願意聽受苦的故事;那麼耶穌基督受釘十字架是非常偉大的行爲 . 一點對我們有很大的啓示,就是說在我們牧養工作、牧靈工作中,發現很多的人,他們自己 他還能復活 ;並非只有這十字架;可是大部分的人跟隨十字架前的耶 穌,却不跟從十字

\*USA、最近或許有些人看過 God. spell 道部影片,道是把馬太福音用歌劇方式演唱出來,有點像「耶 明星」《我也會看遍影片》我覺得非常不好,或許我年紀較長,沒有用年輕的耳朵去接受吵鬧 一這歌劇以耶穌被釘十字架爲結束 ,沒有明顯地把復活表達出來,因此很多人無法接受。我想

面的耶

穌,甚至於基督徒自己有很多也如同我剛才所講的,朝聖者的功虧一篑。

and God's Action 一書中說明上帝看到人的需要,因為人是有感情的動物,有靈魂的動物,他會感 度是檢討一下,我們是否把耶穌交給我們的責任好好實行了?神學家 講的耶穌基督的救贖問 題,我們 一定要設 法傳整個 的福音,而不是所謂片 Reuel Howe 在 段的 Man's Need

**魔到沒有伴侶時是多麼孤單;在人的孤單中看到人的需** 要,我們也看到上帝的作為,所以就整個的聖

經來講,就是說神看到人的需要,祂進入了人類的歷史,來到我們中間 多人參加演出 人共演的偉大戲劇。整個的聖經,可以視爲戲劇,就是全人類的歷史就如同人生的舞台,可以看到許 可說:我們的 ,我們也可以看到大戲劇的背後就是神祂自己,祂在演出時,有些人很聽話 信仰與我們的生活以及神的生命有直接的關係;換句 話說 , ,與人過活一段時間 整本聖經 的救贖是 , 有些人則 。那麼就 神

的導演似在幕後 不然,最後是導演個人登台表演:我們所談的「道成肉身」,就是耶穌基督親自走到 , 而新約聖經的導演好像是親自演出 ,成爲明星了,他自己則成爲一位至角 前台 ,

充其量 己也是被殺的羔羊;我們更能體會到神變成了人,為人而犧牲。如果只從神學的辯論 我們每次領聖體時,每次唱到天主的羔羊時,便有一種感覺:這個羔羊他 我們只得到部分的實情 ,但是我們如要真正了解基督教的教贖,只有自己也跳 自己是主祭祭司 裹了解基督教 入耶穌教贖

」你說:「就這樣游」。「那你教我好不好?那你在那邊這樣這樣,我在岸上也這 我却在岸上問你:「好不好玩?」 0

你說

「很好

玩

否則

就

像你

在

河裏面游泳,

。」一定要跳 下水去 ,在水裏我們才能學習游泳 0

所以聖經的啓示給我們看到的救贖論 愛裏面 ,才能眞正的體 會到救贖是什麼: ,就是一齣神人共演 因爲基督教的救贖並不是一套救贖的理論 的偉大戲劇:就是說

30 原先以爲我看到的是以色列的神,現在我方才發覺是我自己的神。」所以我覺得我們在看聖經的這齣後,不但沒有加深我的反對,反而使我好像身在聖經的洪流裏,因爲我發覺這個神實在是非常偉大: 每一個字,每一句都是非常真的,不可能用故事式或神話式來研讀,所以常常有很多人表示反對,我感到困難的却是批基督教徒,他們從來都沒有用這種方法看聖經,他們覺得還是一本 Holy Book,用天主教的聖經。其實這並沒有宗教因素:因為我不是開研經班,而是以文學的態度來研究聖經。最 文系、心理系、數學系……然後我發現選課的三分之一是基督徒,三分之一是天主教徒,另外的三分個民族的被選召。我在臺大教了八年聖經文學,選課的學生,開始時只有外文系,後來各系都有:中,神的旨意。在這麼多的人當中,只有一個被找到:就是亞伯拉罕。從以色列後代中我們看到的是一 他的救贖。首先我們看舊約聖經 多人寫信給我 天主教徒,因為我用的是 Jerusalem Bible,所以他們都很高興,他們說這個牧師一定很開通,所以之一是根本沒有宗教信仰的;他們選這門課完全是出於好奇心。我每次開學時,使我最困擾的並不是 學,常常在學期末 ,常常在學期末了寫信給我說:「當我來時是想讚了聖經才知道如何反抗它,但現在我覺得讀了以正看到聖經的神是多麼偉大!這是因爲他們也共同參與在神人共演的話劇裏。另外有些非信徒的同人人寫傳給我,特別是那些主內分離的教會,或教會聚會所的人;他們都告訴我說在課程中,他們才以跟他們說:如果你們能够忍耐的話,就多等幾個禮拜看看吧!很奇怪,每個學期完了以後,總有很 個 人有特別 想或獨奏,而是 的感召;不是因爲這個人特別好,而是因爲他有一個特點——他完全願意奉行聖寵們看舊約聖經:在舊約聖經中,我們所看到的是:這個神在很多人中選了一個人, 一個共談 ,人才能接受它。現在我們可以溫習一下,聖經 中上帝如何從

時

對舊約聖經的那些古怪的名字與我們中國人隔得很遠

。可是如果我們更深

入一點

把

的文化的隔膜拉朗之後,我們所看到的亞巴郎真正的像我們的祖先一樣,人物像我們今天可以看到

皇帝和其他重要的人物。我們用這種態度研究,便會發覺天主用愛的手來托扶着每一位聖賢。這樣 看到的神是有性靈的 復活的啓示 三章把一個人想像中受苦。身體的折磨,穩種痛苦全部寫出。耶利米也質受苦,被丢在一個深坑裏面以賽亞預言神把他最大的愛用受苦的方法告訴我們。有受苦的僕人四首歌,特別是第五十二五十 了預言將來要發生的事以外,如阿摩司先知等。不就是督察委員嗎? 在我們最頑皮最不聽話的時候,上帝仍然愛我們。以後他們慢慢形成了一個國家,建立了三種制 該有多好!我們就方便多啦!」可是上帝那時候却選了這個民族,這個民族有很多的特點,非常典型該有多好!我們就方便多啦!」可是上帝那時候却選了這個民族,這個民族有很多的特點,非常典型 使學生有更深的了解。我自己看到在這麼多的人特選了這個亞出郎,又從他的後代裏面選召一個民族 。最令人奇怪的是:: 天主爲什麽不認一個中國人?我們只能說:「啊呀!上帝如果你那時選了中 一是祭司,負責宗教事務,二是皇帝,這是政治體制;三是先知,和我們現在的監察委員很相似。除 然後我們看到以西結在 在先知書中看到這神不只是以色列民族的神,而且是對每個人都關心的神,就是所謂極具性格的神 1。我常跟學生談。一開始先講家庭的人物「從亞當講到摩西;以後講比較偉大的人物、政治家、 個導演本 能說在神的整個教贖工作業,他竟選了一個很不馴順的民族,這眞正象徵著我們每一個人一 他也 身就是一個至角,所以我們就慢慢的看到新約這階段。 看 |神。 這幾位先知告訴我們說,上帝的時間 到神是一個牧羊人,神要給我們一個新的血肉的心,而且是充滿新的靈的 ·大聖經劇中,他本身是一祭司,他有很深奧的觀念,他看到枯骨山 到的時候才他自己會從幕後走 到 谷完全是

一階段,耶穌在世時是個好木匠,當時木匠是非常重要的技術人員,等於現在的工程

常豐富,撒種的比喻表示他對農人的生活特別有 在牧羊人的故事中,怎樣尋找迷失的羊, 仔 我今天只提出幾個 Ī ,因爲最好的木匠才能做出軛 1都知道,在中東地方,喝水太不容易,人們就用葡萄酒作爲飲料 來談談 。他說一 我是葡萄樹 耶穌基督是把他整個的生命貢獻給全人類 來 研究;由 。我們從耶穌所說的比喻中可以看 ,你們是枝條」。他用這葡萄做成的酒學行聖餐 葡萄園的比喻,可知他對農作方面 出 。耶穌所講的比喻 一他的 的了解

穌生命中最大的啓示,就是他將整個的生命,整個的人都壓碎了,以流出的血拯救我們 再說浪子回頭的故事。名佈道家葛佈恩法政牧師是我們英國聖公會很有名的學者,他來臺灣時 , 杯裏的血;或在我們崇拜中,體會到基督的救贖,他將整個的生命給了我們。 。每次我們

。葡萄是耶

耶穌爲什麼用葡萄?各位

就抱住他 個浪子囘頭的故事給他聽,他說這父親,遠遠的看到孩子囘來,就迎接他,孩子還沒有道歉時 放蕩的生活,把錢花光了……最後他悔改了,同到家鄉。他父親要做什麼呢?」佛教徒說:「他父親 有一個孩子不孝順 我們說:他在印度住了三個月,和許多佛教的人討論教贖方面的問題。他說:「如果在佛教家庭裏 定叫 他來大罵一頓。打了之後可能叫他在家裏,也可能根本就不要他了。」所以葛教師 吻他 وي 而且給他戴上戒指 ,父親還活惹,就要分家,還是大逆不孝。聖經中的浪子,分家以後 , 馬上恢復他的名份 , 而且告訴人, 馬上拿一件新的衣服給他 ,到遠方過著 又講了另 ,父親

信在整個的 「如果你是那個浪子。 裏面・完全是一 你要那 個交談,有時我們看到的是牧羊人和羊的關 一個父親?」一定是後者,還就是聖經 所 談到的・這 係 ,有時是新郎

穿上。」他沒有說

:「你髒得很,趕快洗個澡,然後再穿衣服。」他沒有說,而馬上把新衣服

抱著他

歡迎他回來

上完成。然後我們看到是伯多祿,在使徒行傳中有三篇很長的講道,從舊約一直講到耶穌基督,重點在耶穌基督身上,我們看到的是父親和兒子的關係。那耶穌基督的救贖工作中,最後是在十字架和新娘的關係,有時是丈夫與不忠的妻子的關係。

事就是:耶穌被釘死是因「他冒充自稱爲神的兒子」,以這罪名把他釘死,但這只是宗教上的罪 是「你們當他是背叛者,是冒充神的耶穌,你們把他釘死了,可是神已把他復活了。有一件很奇怪的 能定他死罪,於是給他加上一個帽子,說他叛國、反羅馬,然後把他釘死 。而被釋放的巴拉巴,意爲 不不

己當作神,所以大家想想:我們大家都是巴拉巴。關於基獨的救贖論許多神學家有許多理論,我的理 子竟因冒充天父的兒子的罪名而死。這裏有個很偉大的啓示:我們在背叛神時,即犯罪時,就是把自神的兒子,這眞正冒充神的兒子的人被釋放了,而眞正的神的兒子却死了。奇妙的是:眞正天父的兒

揮而成為現有的羅馬書。或許迦拉太書就是這個大綱,在迦拉太書可以看到羅馬書中保羅有關救贖教;約翰衛斯理脫離了更正教,二人都是因為讀了羅馬書,我以為羅馬書是先有大綱,然後再加以 理論非常高深;全部羅馬書就是聖經中所啓示的救贖論。然而羅馬書也是危險的,馬丁路德保羅的頭腦比較複雜,深受希臘文化的影響。羅馬書讓起來頗覺冗長,但若一層層分析論很簡單:就是一個交談,父親很愛他的兒子,他所演的太戲劇裏他叫我們看到他。 ,馬丁路德脫離天主 知其

後我們才能被稱爲天主的人或天主的兒女。他第九章開始說如何才能有 何做個好信徒 憑自己的能 。最奇怪的是基督教在羅馬書第十二章翻譯爲 力是無用: 的 ,必須完全屈服 在耶 無面 前 「客要一 ,接受他爲我們所 一個新生命,第十二章特別談 味的款待」。 飯 「一味」

我告訴你:我相信我會經被得救;現在在傳教中;我希望我以後也在得教的路上走。」那位基督教徒就是我們最大的工作。以及以後選要看到我們和耶穌共演的那一幕,就是第三幕繼續受聖靈引賀的生活:還就是我們最大的工作。 聖公會的牧師,便問道為「你得救了沒有?」牧師被他一問,呆了一下。「啊!你問道個問題,督教徒說:「你得救了沒有?」不知道各位有沒有遺樣被問過?有一次,一位基督徒在路上週見 文使我們看到:在聖靈的帶引下,敦贖的工作不只是接受基督的敦恩而已,而是繼續聖化說:有客人來了,只給他一道菜就够了。羅馬書裏有很多奇妙的譯文:如「把火放在他頭 他頭上一

。有很

少好, \_\_\_ 位

#### へ上奏ニニ・して

門討論這個問題,也未下一結論。在表而上,似乎是孔孟學說勝利,因爲自漢以來,孔孟被觀爲儒家正宗 是確定的眞理,而荀子的性惡論提也不提,似乎毫無價值。但由日常生活上,大家又感覺荀子的觀察,有 ,而荀子告子等,幾乎被人忘却,所以科舉時代人人必讀的三字經,第一句便是「人之初,性本善」似乎 儒家對人性善惡問題,爭辯了二千餘年,究竟維有理,仍說不出來,徐復觀寫了六百餘頁的互作,專

#### 第三、人性善惡問題

天主教的教義中,可以找到合理的解決。

如此?所以人性善惡問題,爲儒家仍是一個謎,至今未有解決,再辯論一二千年,也未能能解決,只有在 其獨到處,所以有「行善如登山,作惡如流水」,「人心不古,世風日下」的俗話。若人性是善的,何至

如流水」,所以荀子的觀察是對的 後代子孫,都帶來了無窮的災殃,失去了超性的生命及特恩,連本性也受損失,故人「行籌如登山,作惡 成為天主的子女,並賜他們特恩,如不死亡,無肉慾衝動等;但不幸原祖背命,犯了原罪,爲他們自己及 孟所說;再進一步,天主教不但說人姓是善的,還是聖的,因爲天主造人之初,即將人提高至超性境界, 原罪是一端天主啓示的教義,由本性理由,是推不出來的,所以不能怪孔孟不知這點,只是他們忽略 這一問題在天主教義內,可以找到合理的解決,天主教承認人爲天主所造,所以人性是善的,正如孔

了實際觀察人生,所以他們性善的學說是不合實際的,是錯誤的。

題上,在其他許多問題上,如宇宙、人類的來源,造物主問題,鬼神問題,人自由問題,世間痛苦問題等

只有天主教的原罪教義,館適當合理地,解決人性善惡的問題,能補充我國儒家之不足。不但在這問

天主教都能對儒家及佛教有所貢獻,補充其所不足;在今日宗教合作呼罄中,似乎這(下轉二七八頁)

用的有關基督教援工程的象徵的正確意義和它的限度,我們也設法盡量了解有關基督教援喜訊極容易是從一個特殊的角度來講論此探討不盡的,基督徒以其爲信仰中心的主題。我們將盡力了解聖經中所講論基督的救恩。因爲我們所談論的主題必須以聖經爲基礎,所以,我們難免有所重複。但是,我們 只有當我們從第一個演講,就是:「人對救恩的渴求」的角度探討基督的救援工程,我們的這一任務援工程的教導;⑵有關天主我們所相信的:③我們所經驗得到的。這是系統神學的任務,而我們相信 被人誤解和歪曲其意義的幾點。因此,我們嘗試綜合爲以下三點:⑴聖經藉着不同的象徵對基督的教 謝博文牧師的演講已經給我們介紹了聖經中有關基督救援工程的信息 。在本演講裏,

我們將

提出的人對救恩的渴求的看法,如何能够對了解基督宗教的基本信仰有所貢獻? 的降生、死亡、和復活只能從祂與人對救恩的渴求的關係上去了解。爲此我們問 自從尼塞之後,教會一直宣信:「爲了我們人類並爲了我們的得救」聖言成了血肉。 :在第一 個演講 由 此,基督

才能順利完成

的,而人無能知道他是否能够得到圓滿的救恩。但在第一個演講中所講解的對於人渴求救恩的看法能 够幫助我們了解基督宗教的中心信息:如果人真的渴求擁有神的生命、復活、以及罪赦作爲他圓 天主把救恩贈給人的方式。相反,我們在上面的演講中指出了天主對救恩的給予或不給予是完全自由 我們有關人 、對救恩的渴求的探討不能決定救恩究竟有沒有贈給人的問題,於是,我們更不能談及

,並且對得到此圓滿救恩的可能性也渴求一個保證;又如果基督所賦予的救恩是人所渴求的救恩

使人得到救恩的啓示」必須是了解基督救援工程的基本的思想構架。 「假定信仰不是荒謬的,完全沒有基礎的,和沒有意義的,則在純粹理性和純粹信仰的境况下必

主,而且給人帶來了人所需求的救恩。所以我們認為:人對救恩的渴求的看法將供給我們一個了解基 定含有一個使我們的信仰和我們的理性和諧一致的思想構築。」③因爲我們相信基督是世界的真正教 看教援工程的思想構架。「使人得到教恩的啓示」《警路者八、32》的這個構架不但能使我們明白基督教 接工程的性質與意義,並能綜合聖經和教會對基督教授工程的教導。 · 新加州

# 人對救恩的渴求與聖經中有關基督救援工程的

# 主要象徵。其其政治政治、治国的教人品以上共和国的人民主教的主教

的背景看來,我們「解釋早期基督徒對基督的宣講如何可能以耶穌的生命爲根據」③似乎是可能的事象的背景看來,我們「解釋早期基督徒對基督的宣講如何可能以耶穌的生命爲根據」③似乎是可能的事象 活、以及罪之赦免的啓示的時候,我們才能够真正地了解每一個象徵的正確意義和限度。從人渴求救恩才能了解每一個象徵的意義;換言之,,只有當我們牢記人尋求一種顯示天主肯賜給人無限生命、復 某一面,故此每一個象徵都有它的正確意義,但也有它的限度。只有在「人對教恩的渴求」的背景中,我們 在聖經中用了不同的象徵來表達基督是世界的教王的信息。每一個象徵都表達了基督教援工程的

## 、基督的救援工程是「解放」的工程

歷史上最有影響力的有關基督的救援工程的象徵,要算是釋放奴隸和以贖價來解救囚犯的象徵

是天主,也不是魔鬼,或其他任何一個接受了代價而釋放人的人。而且在新約中我們也不能找到天主要 了要表達「解救」這個基本概念才用的,因為在新約中從未有任何地方提過那接受「贖價」者; (見惡世28;谷十46) 這個象徵曾深深地影響了基督宗教的宗教用語以及神學反省。但是,這個象徵只是爲

求人賠償然後才解救人,或者是討償賠價的思想。救援的工程常常都是天主自動自發的愛的自由行動。 解救」為那些永遠不能靠自己的努力來恢復自己的自由的人,實在是一個料想不到的和白白賞賜 基督和初期教會之所以用「釋放奴隸」的象徵,是爲了要指出「釋放」的恩惠的偉大,此「釋放

授工程是一個啓示的時候,我們才能够正確地了解這個信息。 亡中解救出來的信息的幾個要點。當我們牢記譯求救恩的人是在尋求啓示,以及當我們認定基督的 爲了要指出基督如何完成祂的解救工程,我們將會簡要地討論聖經中有關基督把人從罪惡中和死

### 一 從罪惡中解教

**我們的生活都仍然充滿着罪惡,所以我們不能不問:聖經的作者如何解釋基督把人從罪惡中解救出來** \$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\exitt{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\exitt{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\exitt{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\exitt{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\exitt{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\text{\$\e

的救援工程?

其後果的經驗;若我們真正了解罪的性質及後果,則可知由於罪的緣故人使自己進入一種不可逃避的 相比。這種表達罪的方式可稱之為神話性的表達方式;但無論如何,這種方式正確地表達了人對罪及 聖保祿(譬如在羅馬人書第五和第七章中)有時把「罪」人格化,把罪與奴役其子民的暴虐皇后

医肾内炎

天主的寬赦,他永遠是「罪的奴隸」「為一本一本人,不是一一人為一人為必」、問題與及第二十五年被第四年 禁在罪惡當中而無能解救自己,因爲「除了天至以外, 誰能赦罪呢?」※〈仓'?〉 故此除非人確實得知 因爲人不能消滅他過去的行爲,所以他也不能逃避罪的後果。大由於他自己的行爲把自己因

罵,祂受虐待却不報復」(伯前123)、復活以後, 祂又回到曾經擯棄祂的宗徒當中,祂顯現給曾經II 宗二8;十43),所以基督的死亡和復活的事件是天主顧意賜給人罪赦之恩的啓示。 在這些事件中顯示 次否認他的伯多祿 ; 祂把「因祂的名向萬邦宣講悔改 ,以得罪之赦免」的使命託給宗徒 (晁略廿四4; 罪人、士兵、和仇敵的態度都顯示「祂來到世界不是為審判世界」《左手》、因為「祂受孱駡却不遇 重罪的標記 耶穌與天父並沒有捨棄我們」③,因爲『從最大的罪惡當中顯[本久至》最大的愛』④。 基督的 。基督的死亡、苦難、和復活是基督和天主寬恕罪人的明顯標記。祂對待茹達斯、伯多祿 確把人從罪惡的束縛中釋放出來了,因爲在祂的死亡和復活中,人可以看到天主願意寬赦 從死亡中的解我

們必須問:基督把我們從死亡中解救出來的意義是什麼?如何解救? 亡中的解教也是禮儀中常常出現的主題。旣然基督不把我們從內身必然的死亡中解救出來,那麼※我 基督的教授工程把人從死亡中解救出來,是聖經中有關基督的教授信息極其重要的一部分。從死 1.00 1.000 1.000 1.000

中迎接人的天父懷中的標記時,我們便會明白基督把我們從死亡中解救出來,意謂祂的死亡和復活啓 示了死亡不是把人丢入深沉的黑暗中,而是把人帶到賜人生命的天父面前。基督接受死亡的方式以及 當我們了解基督的死亡和復活是一個表徵死亡並非是摧殘生命,而是使人進入永生並囘 歸在死

**祂復活的事實都**啓示那把我們從死亡的奴役和恐怖中解救出來的 真理 (有關天主的愛以及人的死亡的 , 却說

意羲的;如此,他已經從死亡的黑暗中被解救出來,在基督的死亡和復活中,有關人的死亡和人的生 論誰若相信這個啓示,他就不再害怕死亡把人投入虛無称黑暗的深淵中,因而他也不再把生命視爲無 的「恐怖」中被解救出來的。在耶穌的生命、死亡、和復活中,天主已經給予了尋求救恩的人 真理)。爲此,致希伯來入書第二章十四至十五節不說人是從死亡中被解救出來的 的啓示。對於死亡的問題,天主的啓示是:祂把永遠的生命賜給那些或生或死都是祂的子女的人。不

### 從一切權勢中解救

命的意義的啓示,把人從死亡窒息人的一切希望的限度中解救出來。

殺害人的肉身,而不能殺害人的靈魂(見瑪十名)。因此藉着基督他們不再怕任何權勢,他們是自由的 的威脅與恐嚇,因爲這些勢力僅能以死亡來威脅人,爲那些相信基督的人看來,地上的一切權勢只能够 恐怖的了,凡相信基督的死亡和復活已經啓示了天主願意賜給他們永生的人,不會受到世界上任何權勢 教導(見寄二15;伯前三22)。 當基督徒了解了在基督的死亡都復活中的天主的話之後, 死亡爲他不再是 以上述的解釋方法爲基礎,我們也能了解基督戰勝一切並把人從所有的主權和勢力中解救出來的 0

在聖經中以釋放囚犯和用贖價來解放奴隸的象徵來描寫基督的教援工程。爲了能够正確地了解這 和復活就是保證天主願意給人罪赦和復活的啓示。

督的

# 二、基督的救援工程是「和好」的工程

了人渴求救恩就是渴求啓示」以及「基督的救援工程乃藉着人所需求的啓示而完成的」。 解釋,否則 了兩個仇敵之間的仇恨。(見羅五10年;格後五18~20;弗二16年;哥一19~22)這個象徵必須十分小心地予以 在聖經中有時描寫基督的救援工程是使人與天主以及與萬物和好的工程。根據這個象徵,基督消在聖經中有時描寫基督的救援工程是使人與天主以及與萬物和好的工程。根據這個象徵,基督消 ,它可能很容易被誤解而歪曲了天主愛的工程的意義。以下我們將指出還象徵的背景是

## 一 天主與人的和好

時,我們人是很難與自己的生命、存在的意義,以及統馭着我們的命運的神秘力量和解協調的,只要天 督的救援工程的性質。當我們完全祭知我們是與一個充滿罪惡(例如:戰爭、壓迫、和剝削等等)的 三保持緘默,不對人啓示祂的計劃,人很容易陷入一種對天主——萬有之泉——敵視和隔離的態度中。 世界打成一片,而我們又無能去肯定我們這個「導向死亡的存在」以及我們這個世界究竟是否有意義 恨和隔離的境况存在;如果我們還記得我們在第一個演講中所說的,則我們不難了解還個境况和基 既然在 器五0年 中會論到天主與人之間的和好,這意謂在基督死亡以前,在天主與人之間有一種 基督的血(高120)和死亡(羅五日)如何使人與天王和好?如果對罪和 死亡我們要避免一切神話性

中人類的首領域代表(譬如:在政治上的比拉多、在宗教上的大司祭、在教會方面的伯多祿和其他宗 切導致基督死亡以及在基督死亡之後的事件皆啓示了天王對罪人的仁慈與寬恕。在基督的

法,我們可以用下面的方法來解釋此聖經中的信息;

、全猶太、和撒 棄或反對過天主子,可是,天主 ·瑪黎雅 ,並直到地極」向一切人宣講天主的和平與寬恕 (見示一8) 。在基督的死 却沒有向他們報復;相反 ,
心派遣了基督的宗徒到

中,人仍是在賜給人生命的天主手裏 敗並不表示天主拒絕人;而且,基督的復活指出:即使在殘酷的死亡、極度的貧困、和無意義的毀滅 亡和痛若的黑暗;在基督的苦難中,残酷的死亡和痛若打擊了天主的愛子,由此可見痛苦、死亡和失 亡和復活中,天主顯示祂的無限仁慈超越了罪的無限嚴重的惡。同樣地,基督的死亡和復活除去了死 0

在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙生活在一種與天主——萬有之泉——隔離和爲仇的壞況中。但天主在她的兒子的死亡中指出:罪可得去了一切憤恨而使人與自己的生命以及與天主和解協調。

(二)與萬物的和好

在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中曾論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中會論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中會論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙在哥羅森書第一章计節中會論到天主藉着基督的血使天上和地下的「一切」重歸於好。這段神妙

在天上的都是魔鬼嗎?難道他們也與天主和好而得救嗎?是否那些惡神因着基督的死亡而彼此休戰? 與天主重歸於好?在天上的都是好的天使嗎?那麽,旣然他們從來不仇恨天主又如何與天主好和呢? 的經文引起不少問題;在這段聖經中保祿是否正式教導了天上權柄的存在?抑或只是教導了有關基督 的至高權威?這個「一切」是指物質的宇宙嗎?那麽,它是如何與天主分裂的?它又如何藉基督的死亡 然我們相信這段神妙的經文爲今天二十世紀的基督徒也表達一個重要的信息,所以 ,我們盡量

也不知道自從基督死亡之後,精神和魔鬼的世界有何改變。他只是說出人在接受基督的救援以前 。故我們能够、也必須在人對救恩的渴求以及信仰對人與萬物的關係的影響的背景中去解 釋它。相當明顯, 聖保祿並未得知基督的死亡是否影響了物質的宇宙與天主之間

\*

神妙的經文。

經驗

#### (1)在和好以前的仇恨

自治, 八公等, 与一种解决

沙代教者所

THE

和以

0

使人失义的气恶魔」。既然這一切被人神化了的價值仍然是有限的,則它們常常互相 越爼代庖的要求有真神的屬性和 既然人在他內心的深處不能忘記 遵守諾言給予人所必然尋求的和不朽的幸福 謂絕對的「權力」 Ţ 人只能够在無限的 而是在 的 國家、階級 努力獲得。由於人不可能不尋 人的心中) 、和種族等視爲是絕對的價值。於是,還些價值遂成爲人所崇拜的 、「榮耀」、「國家」 --。同時 · 人不可能不尋求神的無限 特權,職是之故,天主與宇宙逐變爲一那位眞神,所以這些假神就在人心內 ,這些價值也 。於是, 和 變成對人不利,它們向人 無限生命,爲此,人往往把有形 「民族」等等之間 , 然而 這些「神」變爲是以偉大的許 • 這個圓滿的生命旣不能在現世找到 在人心內反對眞神, 人本身內在地被分裂了 「仇敵」(不是在天主與宇宙的 要求無限的愛,但它們却不能 的 因爲世界及其價值 世界、人 諾引誘人但最後却 敵對 一神 類 ٥. 因此 的 可是 ý. 展

#### (2)藉基 督的死亡的和 好

和復活如何消滅此種仇恨?如何使天王與世界和好?如何使 人與一 切權勢

勢與權勢之間 格化的死亡在陰間打仗等說法 彼此協調?在述說這個眞理的時候 , 我們再次盡力避免用神話性的解釋, 如基督與魔

鬼

在基督的死亡和復活中,天主顯示了她的仁慈和祂願意寬恕罪人並賜生命給可朽壞的人的心意;當人 人之所以把神的榮耀歸於世界,是因爲死亡和世界的罪惡使得天主及其意願被掩蓋於黑暗之中

常是有限的價值,它們該服務於人而不該統馭人。在此啓示之光下,世界的一切仍不失去其價值,但 家鄉 (見創一28)。 因此這個被人所神化的世界, 在基督的死亡和復活的啓示中得到與天主和好;基督 **真神競爭的「神」了,那時世界顯出原形:它是受造物,是天王命人統治和生育繁殖遍佈其間的大地** 的死亡和復活的啓示之光揭開了惡魔的假面具,揭露出世界的一切權勢與價值雖然是真實的,但却常 接受這個愛的信息,渴望自我圓滿實現的時候,人不再把世界神化,也不再視世界爲站在眞神之旁與

魔一樣使人分裂。總之,基督的死亡和復活使「一切」和好,因爲它啓示了天王顧意賜給人他所尋求 而使它變向原來俗化的樣子 , 並指出世界上沒在任何事物值得受人崇拜的 , 反而它們都應當爲人服 的。接受此啓示的人能够與世界及其價值和諧相處,平安生活,因爲這個啓示剝除了世界假神的虛榮

却不能再擁有任何「絕對」的特性,因而它們彼此之間也不會再有絕對的衝突,也不會獨如敵對的惡

# 三、基督的救援工程是犧牲與祭獻的工程

之20、36;伯前—18—19),並以亞巴郎的祭獻(羅八S2),大司祭的祭獻、《見希九11~14)盟約之血、以及上主 在新約中,常常把基督的死亡描寫成爲犧牲之祭。聖經的作者把基督比喻爲羔羊〈見格前五7;若一

不是一個「禮儀的祭獻」。再者,在聖經中證明基督的死亡是天主愛世人的「工程」,而不是天主愛世人的 的祭獻,又由於舊約的禮儀的嚴肅與十字架死刑的恐怖局面的莫大差別,清楚地顯示出基督的死亡的確 督的死亡解釋爲犧牲與祭獻,並在它們看來基督的死亡又屬於那一種祭獻的問題。事實上,我們也不 人的死亡(見谷十年)等等來逃說基督的死亡。在這裏,我們不可能去討論這些或其他的經文是否確 問 題,因爲對這些問題我們可以用一個「間接的方法」⑤來解決:由於聖經提及不同形式

現了眞正的祭獻所包含的一切因素。祂的死

聖經中有關基督的死亡的這一象徵,可用以下的方法來解釋:基督在祂的死亡中以最

亡是祂對父的一個欽崇的行爲

:

旭

自

願

整個

地 屈服 高的方式實

在

《見格後五18;羅五10;若三16~17)這一點也不容許我們把基督的死亡視爲一個使神轉怒爲喜的祭獻

寬恕 痛苦 主對人的愛的標記 中賜給人復活的標記。祂人性的意志同意喪失一 的聖意之下,並 在罪惡和死 是 、永恒的許諾 、死亡、失敗、誤解、和拒絕,藉此祂有分於人所需求的 和安逸 於天主的聖意之下,犧牲自己的幸福就如 在 死亡中所完成的奉獻和犧牲是一種拯救我們的工程 亡中天主仍與 且他 可是 。又因爲祂「犧牲」了祂那渴求 、以及復活的生命。爲此 同意祂的死亡和命運的最後失敗,應當成爲天主啓示祂願意寬赦重罪,並 ,這犧牲並不是改變義怒的天王的心意,或藉奉獻禮 我們同 在 ٥ 施不厭惡我們 , 基督的生命與死亡實在是一 切所有 一個士兵犧牲他的性命;又如 幸福 ,也不以憤怒報復我們, ` ,因此,在人的可憐境况中祂 成功、被了解、 因爲在基督的死亡和復活中 ,能够把生命的意義帶給人的啓 物面 個奉獻與犧牲,祂把自己完 和被接受的 反而引領我們 取 一位母親爲子女犧 悦天主 整個 人成爲了天 救 相信天主的 , 而 從死 接 示

那能

够把

人從罪惡和死亡的黑暗中解救出來的

# (貳) 人對救恩的渴求與基督救援工程的特徵

能了解救援工程似乎矛盾的特性:我們就以「人尋求天主對罪人的愛的啓示」以及「基督的救援工程就是此愛的啓示」爲基礎,也

# 一、救援的事實、與天主和世界的不變的事實

並不消除世界上的痛苦與死亡,也不解答我們人生所有的問題,但祂實在是世界的眞正教主。祂之所啓示的話進入人心中並改變人的生命時,人與天主以及與萬物的關係立即有所改變;故此,雖然基督 此各示的人,一切都有了政變 以是世界的教主工因爲那些接受了天主的格示的人已經從罪惡和死亡的黑暗中被解救出來了。爲相信 亡和復活、人與天主、與世界、以及與萬物的關係已經轉好。一切的改變都是在人這方面的,當天主一種表達的「形式」而已,它們能够也必須與所表達的「內容」分開,它們僅爲表明:藉着基督的死經和神學歷史中找到,而且也指出了一些正確的神學所應該反省的因素。但是,這些說法和象徵只是 權者,推翻了魔鬼,在人類當中為天主重新取得「主」的地位。雖然,這些以及類似的說法可以在聖亡並不是使天主息怒而赐給人罪赦的贖價或補償;也不是基督與魔鬼打仗,結果基督戰勝了世界的掌援工程即是啓示的工程,按照此種解釋,基督的救援工程並不改變天主或魔鬼對人的態度,基督的死身復活,而因此擔保其「導向死亡的生命」有其永恒意義的保證。依據本演講的第一部分說基督的救 根據第一個演講,人追求救恩時是找專一個擔保他能得到永生的保證;能得到罪之赦免,以及內 因為基督的死亡和復活的啓示已經解答了人「唯一重要」的問題

始相信那被釘死而

啊!」的時候,一切事物都會因着人與天主的友好關係,而由充滿死亡和罪惡的深沉黑暗境况改變爲 称爲何捨棄我」時;當人不但在快樂時 來的納匝 0 當人相信 往?送我到此朝向死亡的世界中來的那一位的計劃是什麼?當人開 一助人耶穌對此問 :触愛你 題所給與的答案:「父愛你們」(若十六%)的時候, 一切事物都從內部有所 ,甚至當你三次否認祂時;祂愛你,甚至當你高呼:「 ,而且也在痛苦時敢因基督之名而放心大膽地說:「阿爸!父 我的 天主、我的

滿永

生希望的光明境况

生命,也如一句憎恨和詛咒的話能够摧毀人的生命;同樣,天主在基督身上的啓示雖然不改變事物的 表,但實際上它使內部有所改變。人的生命有意義嗎?是否一切經濟,社會、以及文化的進展都只 個最後仍歸於虛無的無意義的延續?因爲天主在基督身上的啓示已經解答了此人生最大的問題 我們關於基督救援工程的這個解釋完全配合信徒們的經驗,就如出於眞愛的一句話能够更新人的

所以,人即使面對死亡與失敗, 二一切事物從內部起了變化 他仍能在希望中生活下去。雖然天王啓示的話並不改變事物的 0

一、救援工程已完成而又尚未完成的性質 

一經完成 在它使人與天主和好之前,以及在基督奧體的成員能够制勝 。可是 求的啓示已發生在特定的時間、空間和事件中了, , |和好之前,以及在基督奥體的成員能够制勝一切權勢之前,它必須先深入人的生這個啓示必須宜揚並被人接受,而且在它能够使人解脫死亡的奴役而得到自由之 職是之故,我們可以說: 基督的救援

可以

說

:基督的救援工程尚未完成

## 、救恩是天主的工程,但要求人的參與

位。遺個似乎矛盾的信息,可以在尋求救恩的人是轉求啓示的背景中去了解。如果人是藉着天主的啓 主要部分,因爲只有當啓示被人所相信,所接受時,它才是一種眞實的啓示;而人接受了眞理之後的 功來參與天主的工程的經文, 尤其是信仰 《悬整第十五2;若廿31》, 在人的得數上信仰佔 着很重要的地 以真正救恩不可能是壓抑人的自由和努力的。在聖經中我們也可以找到强調人以他的悔改和愛德 十分有力地强調人的得教全葬天主;另一方面,旣然人只能在自己的活動中達到自我的閩滿實現, 信仰實在是人得救的基本條件,因此,信仰不是一個外在附加的條件,而是內在於人的得數過程中的 示而得救,則相當明顯地人的得救全賴乎天主,因爲只有天主能够揭示祂自己的計劃;但另一方面, 「工程」,並不是靠自己的努力去獲得數恩,而只是整個人對天主父愛之啓示的答覆。 當我們探討人對救恩的渴求的時候,我們就已經看到了人的得救全賴乎天主的工程;

# 四、人的救恩與宇宙的救恩。

程中宇宙性的一面。在此基礎上解釋宇宙的教恩,我們不必說令人的墮落改變了世界的物理定律人聖 的,可是,新約告訴我們,基督的救援工程也影響了整個宇宙。依我們看來,「人渴求天主啓示祂願根據基督宗教的基本信仰,基督的生活、死亡、和復活都是「爲了我們人類,並爲了我們的得致」 斯認爲這個意見毫無意義而搜棄之。 見一神墨大全三(卷1641,845)。 同樣,我們也不必相信基 所需求的自我圓滿賜給人二,而「基督的救援工程就是這啓示」這一點,能够解釋基督救援工

北层

言語以及祂贈予人復活和自我圓滿的許諾改變人及其對世界的關係。雖然物質世界的外貌仍然沒有改 誉的教援工程使世界再次變好。對於這個聖經中的信息,我們可以用下面的方法來解釋:天主的愛的 ,但是爲那些已經了解他生存在世界上的意義的人,還個世界已有了不同,有了改變

## 五、基督受苦和死亡的「必須」性

主賠償;又或者說:人的罪惡的無限性要求人而天主的耶穌基督替人受苦受死。 人犯了罪,所以魔鬼有權使人變為牠的奴隸;又譬如說:因為人犯了罪,侵犯了天主,所以必 爲是古經預言之實現的經文(參閱格前十五3)。對於這個「必須」曾經有許多不同的解釋,譬如說因爲 中的許多經文都論到了基督受苦和死亡的「必須」(見:苦難的預言和一切把基督的苦 須向天

在我們看來,這個「必須」並非是「個平息天主的義怒或賠償天主的「必須」,它淵源於人

「必須」。就人是可朽壞的並與充滿罪惡的世界休戚相關的來看,人需要天主在此世界中

的言語。只有是那人在這個充滿罪惡和痛苦的世界中能聽取的話,才是人所追求的答案,所以 顯示祂的愛。當人渴求了解他自己這個朝向死亡而又充滿罪惡之謎的存在的意義時,他尋求一句告訴 須死亡與受苦,基督死亡的必須性乃紮根在人的境况以及人的需要中的。 甚至在極痛苦和無意義的境况中,我仍與你在一起,我對背叛我的人決不加以憤怒的報復」的學 ,基督

本需求中的

音的不可測量的富饒。 Z ,從人切身的渴求以及從人的深層的需要來看,我們能了解一點點基督救恩的偉大 (参閱弗三8) 而

- 1. Henri Dumery, quoted in Menri Bouillard, Blondel and Christianity, trans. by James M. 「は、これのは、「はないないのです」というという。 解析の かいかり はんしかい かんかん おぬゆき いんきばん Somerville (Washington, D.C., Corpus Books, 1968), p. 203
- Somerville (Washington, D.C., Corpus Books, 1968), p. 208

  2. Wolfhart Pannenberg, Jesus God and Man, trans. by Lewis L. Willins and Duane A. Priebe
- 3. A New Catechism: Catholic Faith for Adults, trans by Keyin Smyth (London: Burns & Oates, and New York: Herder & Herder, 1987), p. 282.

  Ibid. (Philadelphia: The Westminster Press, 1968), p. 23
- 5. Karl Rahner, Schriften zur Theologie, vl. IX (Einsiedelm Benziger Verlag, 1970), p. 88

お、養養が と、人が対象、まちを養える、養養を守った際に

意の大学等を発

教在我國的前途,皆能有重大影響。因拭目符之。 (上接二六二頁)是當做的事,若能有人在這方面,多加研究,將其心得寫出,則爲我國文化前途及天主 六十四年除夕

註:錢穆等及西方漢學家,亦有這種意見,參閱陳立夫主編孔子學說對世界之影響七—二三百

## 第四屆神學研習會素描

一月廿七日下午趕到新莊輔大時,風雨交加,心裏想又是一個磨練的機會。帶着行李走向往昔的女生

姜郁青

式,供予機會,使我們從忙碌中清醒過來;汲取新知,增廣見聞,擴大眼界,這是一個難得的享受。好像 不相问,却具有共同的信心,相信人人渴求救援。每位主講人經過介紹後都泛起笑容,就不再是素眛生平 春風蘇醒萬物一樣。因此,筆者決不輕易錯過。茲將研習會作一個素描,即點,線,而所構成的整體 ?得到一點万便後,波動的心湖也就平靜下來。報到後,大家見面,寒暄聞候,互談瀰別之情 到一輛汽車,就加速脚步,進去詢問,說要先到神學院辦理報到手續,然後再來。至少讓我卸下行李可否 宿舍,詢問研習會宿舍,既是在對面一棟。走到對面,敵門不見人來;發覺迷路,間津無人。再前進,看 點,是指研習會的主講人,有法師,大師、教長、牧師、主教和神父共十位。他們的思想,觀點雖各 從事福音工作者,都有繁難瑣務,忙碌終日,那有心情推敲細想?研習會爲了提供意見,改善佈道方

之門有二:一、自力—自己渴求,走上得救之路;二、他力—藉外來的助佑達到得救的目的 有多門,歸源無二路。罪惡是人與生俱來的三毒:貪、嗔、痴。若要得救,必須端坐念實相、懺悔。得教 道安法師和善大方地走上臺來,身穿大黄袍,光頭方臉,說話柔和。他說信仰是神、人的交往。方便 蕭大師說:道教旨在奉天行道,以道立教,以教化人,自救,走成仙之路有二:

教的態度作爲此次演講的主要討論之點 如何分享救援等等。可是爲了適應此次研習會的需要,使它有某種綜合性,我們要把教會面對其他宗 但是有關教會與救援,有很多可能討論的角度:譬如基督的救援如何實現在教會中;基督徒在教會中 教會是信仰、生活與宣講基督教援的團體;因此在這次研習會的進行中自然會出現我們的題

類的救主,且基督的啓示對救恩有着決定性,因此研習會進行至此,自然會問這宣講基督救恩的教會 按他的解釋,這至善就是天父,則其內容顯然具有宗教思想,即使不稱之爲宗教);另一面我們也聽 贊成稱儒家是一個宗教,但是無論如何在儒家思想中「大學之道在明明德,在新民,在止於至善」, 團體對各大宗教的教援有什麼態度?當然這個問題的同答是在神學觀點下;不過神學觀點下回答問 到聖經以及耶穌基督的救援道理。既然教會是信仰、生活與宣講基督救援的團體;教會肯定基督爲人 一應該面對事實,即我們聽到的各大宗教的救援道理 在以前的各演講中,我們一方面聽到釋、道、囘、儒各大宗教有關救援的道理 ,(雖然成主教不

進入主題之前,我們有兩點說明。首先,這篇演講不是研究在教會之外的個人能否得救問題 問題在梵二文件中,甚至在此公會議之前,早已原則性地解決了;就是說在教會外個 們在此研討的是教會面對有信仰、禮儀和組織的各大宗教的救援道理,有什麼態度或評價。另外,我 的 研究方法非比較宗教學的方法,把不同宗教合倂在一起,包括耶穌基督的宗教在內,做一 人能够得救 比較。

0

會與

数 授

一、四種不同的理論與土平的演講將分三部分說明:
他們的教援的道理之後,用我們的科學方法,在信仰光照下,對他們有所評價。以上兩點交代、我們他們的教援的道理之後,用我們的科學方法,在信仰光照下,對他們有所評價。以上兩點交代、我們會我們邀請各大宗教的權威人士來講教援問題,事實上,很難說這是一次宗教交談;而是請他們解說我們所應用的神學方法,便是根據我們的信仰,對其他宗教的教援道理作一反省。因此雖然這次研習我們所應用的神學方法,便是根據我們的信仰,對其他宗教的教援道理作一反省。因此雖然這次研習

一部分綜合地介紹教會面對其他宗教救援道理所持的四種不同的理論,但介紹四種理論的方式三、教會與各大宗教在救援問題上的會晤二、宗教形成的一般解釋一、四種不同的理論與批評

們是如何形成的,將有助於討論。最後假使我們所解釋的宗教的形成有可取之處,則可以在第三部分以需要進到第二部分而問:究竟其他宗教是如何形成的?因爲在給予其他宗教評價之前,如能知道它並非從歷史發生次序上講,只是爲了講解的方便。可能提出之後便會發現不足以囘答我們的問題,所 中探討我們在臺灣背景下,面對其他宗教救援道理,應該採取何種態度 0 Œ, 

### 四種不同的理論與批評

不能沒有自 四種理論時爲了清楚起見又分爲兩組 根據聖經的啓示 己的態度 0 ,教會在基督身上相信天主賜人決定性的救援 2見又分爲兩組。 第一組介紹兩種完全對立, 站在兩個極端的理論:一是新正事實上神學家根據不同的觀點,有了不少理論。我們可以歸納爲四種。在介紹 第 一組介紹兩種完全對立, 站在兩個極端的理論 、 因此 :一是新正

。第二組介紹兩種介於第一組的兩個極端理論中間的理論

:一是綜合派

派 ,

一是自由派

援道 的救援理論 啓示的救恩,那麽其他宗教非但沒有救恩價值,而且阻礙得救。我們簡單地把新正統派關於其他宗教 他宗教的認識不像我們今天一樣,所以也許在聖經或傳承中,不易找到滿意的答覆。事實上四種 一有任何教恩價值了。再者,假使宗教出自魔鬼,是魔鬼利用宗教使人封閉於內,無法得到來自天主 運 常能在聖經或傳承中找到一些根據;然而我們認爲四種理論都不能代 啓示或傳承?但是我們該承認,這問題在聖經時代或教父傳承中並不如今日一般顯明; 首先我們 , 基本上認爲是來自有罪的人,甚至有時過分地說 說出, 介紹新正統派:這理論對天主啓示的救恩性,超越性特殊地强調, 所以稱之爲新正統派 的 理論之前, ,乃是由於此派思想多少源於新正統派的神學家卡耳巴特的 聲;在聖經上或教會傳承中, ,出於魔鬼 。如果依這說法,其他宗教談不 表聖經,也不能代表傳承 其 他 因之對其他宗敎的 宗教的教

生活在沒有救恩價值的宗教內,甚至在魔鬼的宗教內?怎麼可能活生生的讓他們埋葬於無出路的宗教就理論而言,聖經所相信的是愛人的天主,祂關心全人類中的每一份子,如此愛人的天主怎可能讓人 聽了佛 中?故在我們相信天主是愛的前提之下, 1此理論 鬼的創造? . 道、囘 令人無法接受 . 具體而論 儒各宗教的救援道理之後,誰膽敢說:這些宗教的救援道理是人的有罪性的創造? 0 , 這理論不能令人信服、接受,我們且看梵二對非基督教宣言的第二節, 這樣的理論很難成立。此外,事實上在這次研習會中,我們

想。關於這個理論,我們認爲它的優點是對基督的超越性之絕對肯定;可是在此肯定不困難相當大。

**,有一段時來說,自由** 

新正統派之前,其成立亦有其歷史背景影響;即在中國的儒家思想西傳到德國後

,我們介紹自由派:它是與新正統派站在完全對立的方向上。按歷史來說

新

正統派

教

救

援

是在這偉大「事件」上天主啓示我們,而別的宗教只是道理而非「事件」。所以自由派的 最完美的而已。在這思想下可以看出此派對其他宗教非常開放,願了解看重它們的優點。但 思想却把聖經關於耶穌基督在教恩啓示的決定性消除無遺。因此,假使自由派的理論是正確; 天我們不會發生正在討論的問題,因為一切宗教基本上是一樣的。而且我們應該承認,事實 基督啓示的救援道理和其他宗教救援道理互相比較,實在難說在本質上彼此相同。只要我們 思想却把聖經關於耶穌基督在教恩啓示的決定性消除無遺。因此,假使自由派的理論是正確; 是我們不會發生正在討論的問題,因為一切宗教基本上是一樣的。而且我們應該承認,事實 基督啓示的救援道理和其他宗教教授道理互相比較,實在難說在本質上便自由派的理論是正確; 是他是是一個。 是他是一個。 能令人 切的 , , 、耶穌基督的宗教亦包括在内・本質完全一樣;ご對世上其他宗教多少有某一種積極的認識。同な 同時 是天主與 再加上 八人有 自 只要我們稍 派 [派的理論也不 事實上如果把 種關 但是此 「事件」上 形式上 微回想 5 5 則今 派 寔

示, 中的救援道 o 。這說法是當代天主教神學的普遍理論,基督教之中也有許多神學家持相同的看法,亦教不能完全一樣,但是基本上仍可以說,其他宗教亦有其救援道理,準備在耶穌的主,其他宗教如同舊約以色列民族期待耶穌基督的救援,在祂的啓示中完成自己,雖然,其他宗教的救援道理有其積極或優良因素,然而也承認其中某些地方需要改良。一現在我們進到第三個理論完成派:完成派肯定聖經上的思想,即耶穌的教恩道理實實 信仰」一 璃窗 中間 書中如此比方說:我們常看見巍巍高聳的西方哥德式聖堂書中如此比方說:我們常看見巍巍高聳的西方哥德式聖堂 手,其正 面 常飾以 雖然猶 「中國人的 的救援啓 承認別的 玫 面 1來自 對基督 太宗教 琬 思 示 宗教 中完 的

理實在

天主:

玻

有

圓圈

3 周 圍

繞以花瓣。

基督的啓示就是中間

的

圎

圈

兀 周

的

瓣

宗教中的知識份子,或這些宗教內對自己的救援道理了解得最清楚的人。假使傳教士們的這個經驗有 對其他宗 想發出 宗教在 £ 一的問 最後該心悅誠服的接受。但事實不然,傳教士們說:往往面對基督啓示救恩困難最大的是那些大 o 耶穌基督的啓示中的完成與古經在新經內之完成並列 教的態度實在很積極:認爲他們的救援道理是期待着、準備着耶穌的啓示。不過是 題。也許最值得我們提出,懷疑完成派的理論之不足的是事實問題,許多傳教士面對完成派 個 世界上不同 困 難 梵二文件中也清楚說出;教會的傳教法令21~22節中多少反映完成派的  $\hat{:}$ 如果完成派思想正確,那麼其他宗教面對耶穌基督的啓示時 的宗教 圍着中心構成 一幅美麗的玻 璃花窗。這是他把完成派 , 是值得討論的問題 ; 然而這還是理 ,自然而 的 然地受其吸 用 否能把其

切 ٥

身上,往往反應的是極大的困難。因此完成派的理論雖然在教會中普遍爲人所談,但事實上也不易解

統儒家思想者,或接受儒家思想的人中,有幾位真正感到在耶穌基督啓示中完成?吳經熊先生是少數 或客觀思考的人,非但看不出這個完成,反而事實上往往對基督的啓示拒之於千里之外?例如我國正

「從儒家到基督主義」,是罕有的一篇演講。

除此之外, 在那些有很深的儒家涵養者

那麽我們立刻就要問:完成派是否能成立?旣然基督的啓示是一完成,何以那

些具有理

•

者之一,他的

9

至於歸化派和完成派有着相同點:認為每個宗教關於救援道理均有長短,可是面對 |啓示前 例 完 成而是歸化 它面 與歸化後的印度教仍是印度教,只是進入了另一個境界中。我以爲這只是神學語 對基 督的啓示 。追根究底是怎樣的歸化?這又難以說明。印度神學家 的歸化,有如耶穌基督的死亡與復活, 死亡後復活的是同一基督 R. Panikkar 耶穌基 言的描 ;在旨 ::以印

給與 , 耶穌身上擔負人的痛苦,十字架;這天主在耶穌身上出現,帶領人走向圍滿,叛紀元。因此,基督比較詳細:耶穌基督在救恩史上有決定性的地位。在耶穌身上,天主對人的救援實在進到歷史中,顯得捉摸不住;不如另一位神學家Lessile Newbigin 在他所著的The Finality of Christ中記載一個大學神學論集

, 所講的 D角且是主下户向困维。 T教援道理,在歸化之後仍能保持它的原來面目嗎?或者某些道理不能與耶穌啓示並列?我接道理,在歸化之後仍能保持它的原來面目嗎?或者某些道理不能與耶穌啓示並列?與嗎?當佛教歸化在耶穌基督的啓示中時,還可稱為佛教嗎?我們再仔細問:例如佛教道2稱道的,可是我們要問 Panikkar 等人:當印度教歸化在耶穌基督啓示中時,實在仍能

的開

放是值得

稱之爲印度教

'式是後兩個理論合倂解釋。可是我們並不從事如此的工作。 而言之,這四個理論,前兩者太極端,今天的人很少採納;也許爲了解決我們的神學問 題 ,

### 宗教形成的一般解釋

徵層次 省以及宗教哲學研究下闡明其他宗教教接道理之形成。我們把宗教形成分爲三個層次:基本談到這問題之前,首先要聲明,這裏所謂的形成,不是從歷史幅度上解說,而是在信仰光照 制度層次。 了 敎 會面對不同宗教救援道理之前 四種 定都是進化 理論之後 這三個日 ,現在我們並非 層次都是在不同的社 時也 能退 ,必須解釋一下宗教的形成 要提出 或者偃 會、 第五 文化 化 理 政治 ; 經濟……環境中發 想 , 才能對它們 有客觀 的 一層次 而且 神 些 價 在形 • 學反 0 E

#### 1.基本層次

層次。不過這裏可以加以說明的是在一般大宗教中往往也是在它們教祖的生命中出現了極深的救恩經 我們稱之為「教恩的經驗」。但這經驗在具體環境中,常需要在人的生命中表達,即下面要說的象徵 族或某些家族中,在他們的心靈深度與他們有一救恩性的交往。這交往超越人普通概念言語 **教的出發點是我們信仰** 們傳給別 人。 中愛人的天主,在耶穌身上給與救恩,進入人類中間 。具體

#### 2.象徵層次

而

由他

中道出 槃、菩提, 表達神秘的因素; 1. 训生之首人提,都是宗教的象徵。基本層次中的教恩經驗是在象徵中表達。1. 训生之情,不單鄰述神話,還活於神話,在禮儀中與神明交往。廣義的武譬如佛教的涅力,並且在禮儀中,不單鄰述神話,還活於神話,在禮儀中與神明交往。廣義的武譬如佛教的涅 因 ,此象徵價常建立在神話上。神話並非幻想,或無意義的故事,而是把教恩的經驗在神明故事 秘的因素;但另一方面常感覺到自身的不足。所以在每一個宗教,尤其是原始宗教中,充滿[為天主與人的經驗是神秘的,難以把握,故需要象徵來表達,象徵的特殊點是一方面努力的

### 3.制度層次

隨之而生。譬如:某一宗教含有許多象徵的語言,而象徵的特點便是一方面指出意義,另一方面却是 圖像之中,因此要求概念上的解釋。在解釋不同的象徵時,便發現統一,彼此融合的需要。 教成立第三層次爲制度化 ,宗教中的象徵、神話 • 禮儀,需要統一,取消矛盾因素,所以制度 而一般

最後仍要注意:在宗教的形成中有進化、退化,或者僵化的現象,究其原因,能有很多,可是我流露他們所經驗到的救恩來源,無疑地,社會文化、政治、經濟中表達,而有世界上各個不同的宗教。也能使宗教表達各異,譬如印度教中,古老經文內有泛神之說,這表示那時代的思想形態。總之,基也能使宗教表達各異,譬如印度教中,古老經文內有泛神之說,這表示那時代的思想形態。總之,基也能使宗教表達全然不同,遊牧民族生活於曠野中,經驗到一望無際的天空,所以救恩的經驗是在天的概念中。表達全然不同,遊牧民族生活於曠野中,經驗到一望無際的天空,所以救恩的經驗是在天的概念中教產生。譬如在原始民族中,有遊牧民族和農耕民族的區別,今日的比較宗教學,發現他們對神的概 在抽象的人,抽象的團體身上,而是在具體的環境中:文化、社會、經濟背景中。因此,有不同的宗不過,這樣簡單的說明三個層次之後,我們即刻應加上宗教形成的環境因素;三個層次並非出現都是把宗教生活制度化而已。 宗教中的信條,便是象徵語言經過解釋後的制度化的表達。原始宗教中規定的禮儀,結構的組織,也常教中的信條,便是象徵語言經過解釋後的制度化的表達。原始宗教中規定的禮儀,結構的組織,也 在原始宗 在宗教形成過程中一方面常有傳承,但另一方面常有許多宗教的天才或先知性人物有原始民族保持他們原來的宗教,與世界其他文化脫節,以致宗教型態處於僅化之中得不到,而用其他方法如魔術,即想以人力控制神力;爲我們而言,魔術之出現,是 , 宗教中有偶像崇拜、迷信等,其原因何在?那是因爲宗教內的人對神之祈禱失去信心,或因信徒能在自由中答覆天主的救恩;也能在有罪的生活中使宗教退化與僵化,比較宗教學者問出一個特別的因素,那便是人對天主召叫之反應不同,會使宗教形成的性質產生差別。更清 , 魔術之出現, 是一退化 人對神之祈禱失去信心, 一个天

一進步,

使宗教生活更純化

,

我認爲在中國文化中

,

孔子實在是

一位宗教天才

,

能使宗教

# 三、**教會與各大宗教在救援問題上的會陪**

積極價值。基本上,這是天主通過那些宗教,與它們的信者,具有救恩的相遇。現在針對此次講習會主。其次,如果第二部分所講的可取,我們應當承認其他宗教信仰、禮儀、組織含有救恩意義;有其的意見。在說明之前有兩個前提應當再說一遍:首先耶穌基督在救援上之決定性,祂是一切人類之救假定第二部分中對於宗教形成的一般解釋是可取的。便會影響我們對教會面對各大宗教應有態度 ,則我們該說別的宗教在他們具體的時空中也有其他的方式來表達他們內心的宗教經驗,故不能說教性主,但如果我們承認降生奧跡的限度;而耶穌生活在巴勒斯坦,猶太人的思想中,受着時空的限制的宣言說;別的宗教能有超自然之善,逼從經驗上也可相信,例如高神父在介紹道安法師時,說他把的宣言說;別的宗教能有超自然之善,逼從經驗上也可相信,例如高神父在介紹道安法師時,說他把他的啓示是決定性的,但仍有三點應避免;第一、我們不能說教會有善的專利。如果我們承認別的宗主不能說教會有數恩專利。如果我們承認別的宗主題,表示我們認為會面對其他宗教應有的態度。從消極方面看,雖然我們相信耶穌爲人類教主,主題,表示我們認爲教會面對其也宗教應有的態度。從消極方面看,雖然我們相信耶穌爲人類教主,

的代理者—中介。

於積極方面看,既然我們是信仰、生活、宣講耶穌救恩的團體,當然面對其他宗教應發揮我們的以我們不能盲目地宣稱一切宗教都是十全十美的。

以我們不能盲目地宣稱一切宗教都是十全十美的。 的代理者一中介。 [極大的限制。我們的作證、宣講,往往達不到其他宗教;即使交談的機會也]教會在教援上便是實現基督的代理性之團體,我認爲在臺灣背景中,面對其:理者—中介。 , .

, 在 禮儀中, 而且 救恩!不但爲自己求恩,求天國臨於自己的團體 《《上》》,不但感謝天父賜與自己的救恩,而且代理其他宗教感謝天父賜與代代理其他宗教朝拜天父;不但感謝天父賜與民中,實踐代理性的任務。在禮儀中,尤其在彌撒聖祭中,也應當有意識地,不但自己朝拜民中,實踐制。我們的作證、宣講,往往達不到其他宗教;即使交談的機會也很少。那麼至少我們以影為上便是實現基督的代理性之團體,我認爲在臺灣背景中,面對其他宗教,在代理性上一 敎 **公會不但懺悔教士** 友所犯的 罪; 面 且 也 代 理其 (其他宗教,在天王面前懺悔。)

教也各就其不同的宗教立場,說明「救恩」在其宗教內的意義。今早張院長又清楚地解說教會神學對意義;首先是自人的經驗開始,以歸納法分析,而發現人不斷在祸求「救恩」;以後道教、佛教、囘 「救恩」這個題目非短短四天的研習會所能討論完的,前三天我們已從多方面談論過 「救恩」神學的若干系統反省 谷寒松

其他宗教的態度並給予評價。現在我們要從系統神學立場探討「

救恩」。

「救恩」也不例外;比如古經作者好像把「救恩」限制在以色列子民中;「救恩」受空間的「約束」們的神學思想都是擬人說法,受時、空的限制;跳躍不出物化,物質化的思想範疇,傳統神學所說的用演繹法;從信仰的角度,自最高的天主逐漸往下推,做一系統的了解,而闡明「救恩」的內涵。我 恩」不平衡地過分時間化了,換言之,如果「救恩」太時空化了,那麼絕對超越時空的天主聖三如何恩」不平衡地過分時間化了,換言之,如果「救恩」太時空化了,那麼絕對超越時空的天主聖三如何 在人類歷史之中?人「靜」的因素何在?……總之,講論救援時應注意一件事:我們的神學不能脫離 似在耶穌出現之前尚無救恩的事實。此外,現代的神學家也很强調「救恩」的歷史性,而有時把致羅馬人書信中論及救恩,把它太時間化了,他把救恩完全放在歷史上出現的納匝肋人耶穌身上 擬人法,亦即類比說法;一方面肯定,另一方面否定,第三方面則是超越。例如我們肯定天主是愛, ,在教會歷史上也有同樣的觀念:教會之外無教恩;人只有在教會內才有得救的可能。再看聖保祿在 時又否定祂的愛如同我們的愛一般,最後我們說祂是絕對的,其愛是超 按照現代的思想潮流 ,人們偏愛歸納法;從經驗分析慢慢往上推論到普遍的原則;但是我們 越我們的愛的經驗 要使

將分四部分解說對此「救恩」神學的反省

所謂的「天人合一」;這清晰的表達了救恩的圓滿境界。我們的研究分兩大部分:第一大部分主要講 溫神父已提及初步的教恩和圓滿的救恩;初步的救恩是過程中的救恩,而圓滿的救恩就是我國人 救恩的圓滿就是「天人合一」

天,第二大部分講人,以達「天人合一」

啓示包括在此基本啓示之内。天主啓示的對象是人類整體和單獨的個人。古經和新經用「盟約」型式 立約(創十五); 西乃山上頒佈的盟約(出廿~廿四); 在耶穌身上訂立了永恆的新盟約(瑪廿六%;)。 如 是整個數恩過程的基本概念;啓示本身是分施,就是使別的「存有物」分享自己的存有,知識方面的 表達天 王與人的交往,譬如創二以盟約思想爲背景;天主與諾厄的盟約(創九2~17); 上主和亞巴郎 天主父自由的決定把自己啓示給人類。啓示的基本常義非知識的給予,這是分享天主的生命

果政用現代語言,則盟約是爲「你~我」關係。

潮上漲。天主的創造,以色列的宗教經驗,耶穌在世的生活、教訓、死亡和復活,基督的再度來臨, 天主自由的進入人類歷史之實現過程。它有如海浪,一個接一個翻騰入海;又有如潮流,由低潮往高 受天王的「救恩」的人,仍是罪人(羅七14~25;若一18~22)。 圓滿的救援即「天人合一」的完美境界; 是在瓦器中存有這珍寶」(啓後四7~12)。所以人人還是在渴望,期待圓滿的救恩,因爲連在信仰中接 都是在啓示過程中的幾個階段。 啓示過程尚未完成;「我們的救恩還是在於希望」 天主的啓示是在過程中逐漸的顯示與分施。此過程却是人從「下面」只能够渴望的。它是完全靠 (羅八21);「我們

們的天主』(默世一3);「天主(父)成為萬物之中的萬有(格前十五%) 眺望將來「救恩」的閩滿,天 主實在是在我們前面的天主。 「這就是天主與人同在的帳幕,他要同他們住在一起;他們作祂的人民,祂親自要與他們同在,作他

於好。以基督爲核心的這兩種說法產生了兩種不同的「救恩」神學;降生神學和十字架神學①。降生中的首生者,因此天主父的圓滿居住在她內;她以十字架上的死及三天後的復活使萬有與天主父重歸 們而死」的嗎?教會的信經也說 圍之外,耶穌死在十字架上之前,祂的「救恩」已在人間。照以上所說,十字架神學立刻要問:難道 神學强調自宇宙之始,基督即爲萬物的中心;所以一切所謂的「他力」(道安法師所說)都是由基督 個階段的不同描寫,基督降生以前的行動,啓示工程都在「天主父的大計劃」內,趨向其在十字架上 耶穌十字架不是「救援」人類最重要的因素嗎?爲何還需要耶穌的死?新經不是多次說耶穌是 而來的生命、光或能力。受造物從他們生命的開始就邁向耶穌基督;沒有一個受造物生活於基督的氛 的死及復活的啓示高峯。天主越啓示祂的奧跡,人越有意識的分享祂的救恩。耶穌基督的死亡和復活 兩種救援神學互不衝突,而是前後一致的;需要以啓示過程爲基本觀念,視之爲唯一的基本啓示之兩 了的首生者,因比尼主义的副青星上丘息了,也是一下地,一个大家的,另一方面基督是從死者一方面基督—天主第二位,是萬有的根源、元始、基礎、支持者,與終向;另一方面基督是從死者基督是天主父的奧妙計劃的焦點 (弗一3~14;哥一15~20;希一1~4;若一1~18;默世二13;一17;三8):一、耶穌基督是啓示過程的中心 「融爲我們被釘在十字架上」,這一連串的問題作何解答?其實 之 「爲我 ,

;圆滿的

人交往最完美的啓示

3

意即我們所說的「救恩」在耶穌身上成爲事實

天父的化身——真理,因此祂是生命,遭生命成為人類通往天主父唯 **祂內;耶穌是天人絕對的合一。祂是「道路,眞理和生命」(若+四6);依照若望福音的神** 一的道路。

# 、「救恩」在人身上的意義

這個說明基本上假定神學的人類學,即在我們神學思想中人究竟是什麼?這理論建立在聖經和中國 上述兩部分是關於「救恩」信仰的簡短綜合,我們現在要講關於「天人合一」中的人的一方面。

想背景上。

(一)從動的一面看

個幅度之關係的滙合與答覆。千萬別受希臘哲學二元論的影響,視人爲物質和靈魂兩個獨立實體的合 無論是東方人或西方人,皆有三個幅度的經驗:物質的、精神的和超越人生的三幅度;而人是這三 1. 人是三個幅度之關係的合一界,這合一界的中心就是「位格」。何謂三個幅度?人的經驗專

單,且有危險,好像把物質、精神、超性分成三個平面。我們以爲更好以適合人的經驗這樣說; 的存在具此本性。天主創造人非先使用物質,然後給與精神,而使之結合,從而產生人。這思想太簡

一體。實際上應該是三個幅度之關係的滙合與爆發,這是人在整個字每中獨享的特性

,沒有任何其他

們從這觀點看「救恩」 天主通過精神,物質創造了我們;同時我們透過物質、精神而答覆天主,這是垂直的一體。如果我 ,則是三個幅度的「救恩」;就是說「救恩」必定有超越的、精神的 和物質的

一素,同 2 由於人是在三個幅度的關 ,「救恩」是個人性的 係界中開始、成長,並完成,故人是一個過程®。 攀一個例子:農 ,也是社會性的

0

**夫播種** , 秧苗逐漸長大,結 成稻穗,成熟收割 中。 ,之後再 條生命線

### 化,成長過 一;人的 生命亦復如此,也是在一個過程

實則需要相 (二) 從靜的 如果在這過程中做一 本質 八、本體 互爲用 田 。現代神學偏愛從人的過程講教恩,奚落希臘人的本性。本體、本質思想等說法: 看 , 否則不能對「救恩」神學有折 横切面,抛開 過程,而從一點上看其組成,則這「 中的解釋。假使兩個思想供用 靜」的觀察可使我們看到 **,那麽,人不但是一** 

o

肇始 是以 過程之橫切面包括四個要素:第一是三個幅度之關係界的中心(位格);第二,絕對超越平面 妙制度的大制度 召叫和答覆的節奏性;第四 個關係、過程,也是一個構造 人生活中社 天父爲根源和終向,以耶穌基督爲中心,以聖神爲內在動力的關係。人憑天主的啓示才認 人是 越關係的 , 細胞有其構成的元素,每一元素是一個制度。細胞與細胞的結合逐漸發展形成一個包括很多奇 一個構造,構造是人的過程之橫切面,即人的靜的因素。在此我們不探討人的 會、政治、文化 「三位化」,而這關 ,是爲人體; 故人的身體是許多制度的總合。此外國家、社會制度亦然; 國家是由 ,許多制度的制度,以生物有機體作比喻:人的過程是以兩個 、宗教等構造,而是研究人基本構造,找出人的基本永久的 ,分析這構造幫助我們了解人性的善惡 孫是人的構造之重要因素;第三,有滙合和爆發,接受和還給以及 細胞之 因素 屬構造,比 識這絕 二之關係 (。人的 結合

許多省、縣

市

、鄉、鎭、村、家庭、個人等等小制度組成的大制度。我們從這兩個比喻看天主的計

「遺發」的制度也是天主自我啓示的制度,它導致人的產生。而大自然萬物之受 一個愛的計劃,這是最大的制度,包括自創造開始到天人合一境界的制度;

遣發」

的制度,這

,可以說天王父有

造又歸於創造人的制度之一 人本身的 0 環;創造物質是創造人中一個制度。 遁樣 個大制度下的許多制度最後指

深淺不 從形上學的角度來看,人本身具有三個幅度; 它們是不可分裂的 一。今試說明如下: , 是一個事實的三個形上

「存有」的幅度。「存有」是最

基本的幅度。人不能够單純的實現他的

「存有」,必須仰賴

主。 間上基本具體 的 存在主義所謂的 表現。人的意識範圍和自由範圍是有限的,但人在不知不覺中把這範圍內體會到的 在的基本狀况」的惡的因素和存在自由意識的罪過;至於「存有」依靠的 兩個 宗教信仰。 影響着天主教 ,非人自定,是人生前已有的。孟子主張性善。按我所了解的是:人的基本存有完美無缺,來自 但在「存在的基本狀况」中有善有惡;善的如良好的家庭氣氛、社會環境、道德思想、倫理觀念 幅 度 :「存在的基本狀况」和「存在」。「存在的基本狀况」是「存有」不可或缺的空間與時 菂 惡的乃是罪的結果, 幅度。每一個人存在於一個具體的社會、文化、宗教、家庭環境中,這些都是與生俱來 0 眞正的 一神學的人類學之「本體主義」,它製造 「存在」;換句話說 「人性」;把天主的啓示拋到九霄雲外,自視爲 原罪是「存在的基本狀况」之惡的因素。荀子講性惡,是人的 ,就是個人的意識——自由生活 「自然」與「超自然」 · 是人的最特殊之點:人的具體 一個絕對的獨立本體 「存在」幅度是狹義的指謂 兩層思想 「人性」 0 但憑着天主 絕對化 一。這是

的啓示我們知道眞正的 。提出 了人身上的這三個形上幅度之後,我們才能討論救恩在人身上的意義 「人性」內在含有的是相對的獨立性 ,所以存有的人之意識 自由 是在天主的

,

照 Ŀ 面所作的神 學的人類學的分析,分別從動的與靜的角度來 「救恩」在人身上 的

### (一) 從動的角度而論

些神學家顚倒地强調物質、政治、文化的「解放」,而置超越幅度於隱晦的地位,正確的看法該包括的「救恩」神學很明顯的忽略了「救恩」的物質和精神幅度,而着重超越的一面。相仿地,現代的有 真誠徹底的自我開放,在三個幅度之中有着整體的愛的交往,這愛帶來平安、喜樂和幸福。教會過去 任何幅度或平面就不是真實的「救恩」。另外也可以用 真實的接受自己,同時也能把自己發射到三幅度上,則這人有「救恩」,他是「救恩」。換句話說 人肯聽從三幅度的召叫,也肯答覆此召叫,「救恩」就在他身上。因此看出「救恩」的整體性,缺乏 救恩」是在三個幅度上的關係界之理想的滙合與答覆;如果人在超越、精神和物質三幅度上 「愛」來表達關係界的「救恩」,那便是完全

,的三個幅度之渴求,才符合「救恩」的實意。

恩」。因此今日的「救恩」是將來的「救恩」之象徵,是天主在末世要建立的「天國」之先兆。「救 鳥托邦的謬誤。 積極方面而言, 人的「救恩」是希望中的「救恩」; 是日復一日地往上邁進的「救 包含着死和改善的因素,死於各種違反圓滿的愛之自私行為,死於依靠已力以創造理想的人生世界之 的過程使我們在「已經」和「尚未」之間度此生活,其基本的要求是希望和忍耐。 人的「救恩」是在過程中的「救恩」,有其歷史性,是在耶穌基督的巴斯卦奥跡中之

### (二) 從靜的角度而論

自人的過程之橫切面看人有三個形上幅度,而這樣的一個人在其「救恩」上也包含三個幅度。

「救恩」神學的若干系統反省

在 幅度方面 宇宙 啓示 | 救恩」之內的「存有」。但是一宗的結晶;是被天王的愛所創 **一是人** 的存有全來自天王 (如同前面說過的,此)造的愛的對象。因此 恩惠,是 天王 自 1由的啓示5 自 内 入 意識 到與否 ; 是

| 現自己 方面 的 」需有形上 是在 「救恩」是天主三位藉家庭、社會、文化、道德、宗教生活甚至性格、遺傳 的媒介,要建立在「存在的基 |本狀况」和「存在」之上。「存在||前面說過的,此「存有」不能單純的愛的對象。因此,客觀地說,不論 等 的 的 所給的 基 實 一本狀况」 現自

的「救恩」之化身。

「救恩」之化身。

「救恩」之化身。

「救恩」之化身。

「救恩」之化身。

「救恩」整到人的關係界之核心—位格。人靠信仰漸漸明白他本身存在的爽跡,就應該自由意識中的「救恩」。「存有」的「救恩」藉「存在的基本狀况」的「救恩」進入人的自由意思,必須與復活的基督一起反抗惡勢力,才能走向救恩。最後,「存在」幅度方面的「救恩」是一樣,必須與復活的基督一起反抗惡勢力,才能走向救恩。最後,「存在」幅度方面的「救恩」是人樣,必須與復活的基督一起反抗惡勢力,才能走向救恩。最後,「存在」幅度方面的「救恩」是然而由於人的自由而能作惡,在每個人的存在的基本狀況中也不見自了了 然而 : 是天王的 救恩 。 天主照顧整個人類 , 在每個 人存在的基 本狀况中也有祂 的 臨在 2的自由意志; ٠. 祂 因素 過程 的工 で所 也是 作。

**| 就應該自由的** 

### 四、基督徒的身份及使命

因 為在 使 天主唯 討論了「救恩」的意 o 根據 一的計劃中,每一個人都堅經所載的天主的啓示: 一的計劃中 每一個人都是三個幅度 義之後 合示:我們相信基 沒,自然就產生了# 信基督徒和非基督徒生了基督徒的身份和 上的關係 界 , 是過 的 使 程和 區別 命道 構 不在於人的「存有 造。 基 唇徒和 督徒 度

基督徒的「存有」一樣,天主也在非基督徒的「存在的基本狀況」及「存在」中工作;非基督徒在 區別在於「存在的基本狀況」和「存在」兩幅度上。非基督徒不認識天主奧跡的啓示,在他的 一本狀況」和「存在」幅度上沒有天主經過基督啓示的因素。當然在此假定非基督徒的「存有

具體環境中可得到「救恩」,但是不認識人的最深奧跡,即耶穌基督所啓示的「天人合一」的奧跡 跡的顯現;故此,他的身份就是:他「存在」基督啓示的光明中,有意識的受到天主聖三的愛, 反之,基督徒藉着信仰,有意識的、自由的、生活在此「天人合一」的奥跡內。基督徒是人本身的奥

同時

違反公道和正義的行爲。活在天主愛內的基督徒應有勇氣爲眞理挺身作證;同時,推動人類合一,成 角落;實行他宣講、作證、代理的使命;並且服務、改善社會,大膽的批評社會中的惡劣制度;一切 的渴望,否則他的身份仍然不明。基督徒的使命是以言語和行動把基督的光和愛傳到人類世界的每個 能够答覆此愛的召喚。 基督徒認清了他的身份所內含的「受」與「給」的事實之後,應該立刻具有使他的使命付諸

爲未來的圓滿「救恩」的前鋒,達到「天人合一」的至善境界。

3 J. Moltmann, The Crucified God. The Cross of Christ as The Foundation and Criticism of Christian Theology, London, 1974 

(2)Whitehead, A. N., Process and Reality. An Essay in Cosmology, New York 1929. Baltazar, E. R. Teilhard and The Supernatural, Baltimore 1966, Part II, The Philosophy of

陳慶餘著:人性分析,臺北市,一九七二。 Process, 77-209. Id., God Within Process, New Jersey 1974.

「救恩」神學的若干系統反省

れるのの題を一つのいかありないとうので

教接是人的需要,也是神的作爲。聖經是神、人共演的戲劇。導演、導播是神,甚至主角也是神。定教長以回教立場談得教。伊斯蘭有職善正愿的目的與方法,善惡,正邪、是非的標準。謝牧師槪談 之能萬世,即無一字亦千秋。他們二位都撥時示範打坐,很有養生之道。 (上接)||七八頁)||一、鬱命哲學—即煉功夫,煉心,性,精、氣、神、虛;一、生命哲學—丹田;此身有

傾向超越、至高的境界。當代存在哲學憑理性,主觀的感受探討人生有兩種學說:一、封閉的存在論者, 放的存在論者,認爲人是一種奧秘,走向開放的局限,接受超越的啓示與愚龍。 只憑理性,認爲人生必然落空;人性的傳嚴只求人「爲其所不能爲」聊予荒謬一種無意義的意義。二、開 最高的思想是成仁取義,希望希賢,存天理、去人欲。天理是道德原則,也是開創得救的門徑。成主教宏論儒家得救的思想—仁義。仁教人敬天愛人,立己達人;義教人端正自己,完成良心的義務 溫、谷、弘三位神父操着標準、流利的國語,宏論教授。他們各有觀點,各有深度。講解後, 鄭神父以哲學立場談救援。人走向完成的旅途中,發覺自己的虛無,環境的缺限,却有內在的激情

與批評:根據望經的啓示,數會相信上主給人決定性的教援。理論上有○新正統派、○自由派、○綜合派 言不盡言,大概他們覺得國語不能盡量表達他們的思想。但是他們語言的天才,確實令人羨慕。 文化、政治、經濟的形成時空裏,不一定都是進化,也有退化或僵化攙雜其間。[1]、教會與各大宗教對 ❷歸依派。二、宗敎形成一般解釋有三個層次:□基本層次、□象徵層次□制度層次。在不同的社會 張院長籌教會與敦援,研究教會固對各大宗教的敦援理論,有什麼態度或評價。一、四種不同的

教接」問題的會晤。教會與基層的關係建立在基督啓示的教授。其他宗教的理論是站在人的平固而言 也非常幽默得體。時間的控制尤其博得好評。(下轉三〇六頁) 總之,各主蕭人都是思想卓然成家,發人之所未發,言人之所未言,切合人生之道 ,是指各服務員,把各方面的程序,排得井然有條。偶有變動。當機立斷,隨時應變。

弘 宣 天

再講救援與現代牧靈較有關的一些問題。 理既包括在牧靈裏,所以我不想分開來討論。首先,我想簡單地講一講現代牧靈的看法及態度;然後 本屆研習會中,已經從各個角度討論過救援。我們的題目很明顯地分為兩部分:收靈和救援。教

## 現代牧靈的看法與態度

接受者。這個收靈行動有雙重目標: 日常生活。所以,牧靈工作是全教會都在行動的工程,不再以聖職人員爲全權代理人,世俗教友僅是 在自己的崗位上,可是都在分享著同一的行動。牧靈也包括人生活所有的情况:禮儀、工作、社會、 神學家,把收靈工作當作全教會的工作,所以包括司鐸、修道人及世俗教友共同的行動,每一個人站 我們可以用四個名詞來分析現代牧靈態度與方向;那就是全體、交談、聖事、福音。有些現代的

一、檢討現代人的生活,爲能了解天主的啓示。

一、反省天主的啓示,而把啓示解釋給現代的人。

事,這就是說,藉著教會,所有尋找天主的人,能够與祂建立交往;這並不是說,那些人一定都要正 談的地方;從另一方面來看 , 牧爨行動也是實行教會當作聖事的使命 , 教會是天主與人類交往的聖 還個啓示需要教友互相解釋,並要向非教友解釋,所以可以說,牧靈行動是人與人,人與天王交

從牧靈與教理觀點下討論救援

在一個演講範圍內得到解答,而且嚴格地說,每一個信仰團體應該爲自己答覆這些問題 、行動,這些是否吸引現代人? 最基本的,也要知道現代人是怎樣的人? 當然 怎樣的言語?怎樣的標記和比喻 ? 怎樣的生活行動 ? 而且首先檢討我們 所用

世界的教會,在某一種程度內,也需要讓每一個地方教會同答這些問題,非洲教會和拉丁美洲的教會 世界的教會,在某一種程度內,也需要讓每一個地方教會同答這些問題,非洲教會和拉丁美洲的教會 世界的教會,在某一種程度內,也需要讓每一個地方教會同答這些問題,非洲教會和拉丁美洲的教會 世界的教會,在某一種程度內,也需要讓每一個地方教會同答這些問題,非洲教會和拉丁美洲的教會 世界的教會,在某一種程度內,也需要讓每一個地方教會同答這些問題,非洲教會和拉丁美洲的教會 需要,就如被人的罪所引起的。很久以前,神學家也討論過:縱然人類可能不犯罪,聖子也要降生爲 使我們獲得如此偉大的救世主。但是,這些說法並未表示整個的與跡,不應視降生爲人的與跡爲 聖子降生爲人,是爲了拯救人類;也習慣在每年復活節前夕的禮儀中聽到:亞當的罪稱爲幸運的,竟 人:這首先是天主的顯現,然後才是人的救贖;或者說天主的顯現包括人的救援;可是,不但帶來了

,人的教援, 不是天主顯現的目標, 而是天主顯現的效果:天主顯現帶來

,或者換句話說

柄,掌管凡

有血

一肉的人

·是爲叫他將永生賜給一切你所賜給他的人。永生就是認識你

唯

**這些話,便學** , 不但 Ħ , 向天說:『父啊!時辰來到了, 而且也有無限的 幸福、無限的 通滿 求你光榮你的子,好叫子也光榮你: 、帶來了天主本身;如聖若望所說:

天主 就是 現在人子受到了光榮 想尙遠;但可 能够强調 超脫的 最近的經濟發展 說 , 和你所派遣來的耶穌基督。我在地上,已光榮了你,完成了你所委託與我所作的工作。 ,天主自我的交往,救贖我們的信仰,也是對天主的邀請一個自由的答覆。在世界雖然距 援助;所以可能的是 不同的方面 以說,日益增多的人,能够滿足物質方面基本的需要,因此自然地一較不易感覺需要一 ,對傳教工作是一種阻礙;但是所謂的阻礙是我們沒有改變傳統的態度 。人的問題 ,天主也在人子身上得到了光榮。」所以 ,比較能吸引這些人的,是答覆天主的邀請這一方面。有些人認爲:豪 ,不但是解決自己所感覺的需要,也是自由地答覆另外一位的邀請 ·按照人只關心自己救援的程度 理

# 一、天主的工程與人的合作

常强調信仰的功用方面,即是信仰能給與人什麽;我們也該强調比較積極的一方面

幾年上發義課時,解釋救恩史,有一位學生問道:「神父、天王拯救人類,怎麽那麽慢 的人作為救援的工具。時至今日,天主仍然利用有限的、軟弱的教會作為人類救援的聖事。我記 不能自救,但是從起初天主也決定藉著人自由的合作而拯救人;從梅瑟到瑪利亞,天主不斷地用 **問?」答覆就在於此;天主決定了靠人自由的合作而完成人的拯救。降臨期禮儀的** 救援是天王的工程,也是人的合作,按照出谷記所載,天王看到子民的痛苦而決定拯 ,需要那麽長 得前 自由

¢

何

깄

不再成爲別

人的犧牲品

Q.

的處所 爲對本 教友, 可以邀請他的援助, 的人比較喜歡創造自己的歷史 自己的能力 處復甦。祂正要為教會帶來一個新紀元,一個沒有特權,與全人類共享的教會,全人類看得見的共融四泰澤青年所發出的喜訊,剛好用現代的語言表現出信仰的挑戰:復活的基督使喜悅在人類的內心深為大學不承認,有時會給人這樣的印象;在我們的言語、行動上,我們有沒有表現信仰也是一種挑戰?比例人比較喜歡創造自己的歷史,那麼為什麼不從這一方面開始?有的人拒絕宗教信仰,是因為他們以所以邀請他的援助,這樣他便會發現自己需要援助。我有時聽到有些本堂神父說:現代的人,即便是可以邀請他的援助,這樣他便會發現自己需要援助。我有時聽到有些本堂神父說:現代的人,即便是一個階段而已,所以我們也不必勉强現代的人接受他以為不需要內主,你就可以比較自由地跟祂交往。現代可以邀請他的援助,這樣他便會發現自己需要援助。我有時聽到有些本堂神父說:現代的人,即便是一個階段而已,所以我們也不必勉强現代的人接受他以為不需要的援助;可以當做他的旅伴,而且也一個階段而已,而需要拒絕別人的依靠,自己以為根本不需要援助;這樣到達某一種程度,只是成長的目已的能力,而需要拒絕別人的依靠,自己以為根本不需要援助;這樣到達某一種程度,只是成長的 處 如泰澤青年所發出的喜訊 得不承認 介紹一些挑戰?不乾脆向他們 面 個階段而 甦 年人類有機會發現自己的創造能力;另一方面,尚未完全體會到自己的軟弱:一如少 的是成人, 看來 方面 祂將給我們充分的想像力與勇氣, , 在救恩史方面 9 等待 按照 不同的 和 緩慢 程度 地追 • |度,也可以强調不同的方面。現代的人可以說好像是一種停頓,甚或退步。有的人成熟的程 水牧 恩 。救 會及 來開闢一條與全人類和好的道路。 人人類的 歷史,也很清 楚地: 有一點少年的態度,最近 **祂要我們** 奉獻生命 0 年需要表現

### 三、現世方面與末世方面

特別 界: 吧!」這表示教援尚未完成。現代的 天國就 方面的神蹟 須要有這樣的作用 拒 **這是因** 爲什 面 敏感。現代的 救援 絕 穌 査 友 心宗教 在 ÷ 的訊息 現在 麼不 你們 經濟 樣 但 方面是 爲以 過輸之 幾 :治好了許多疾病 , 特別 方面、 中間 同 E , 八十年來 用 前我們培養了一個無世界的宗教」。因爲有時 時 改 在 成 治 當 首先介紹 人比較喜歡具體的 0 , 政治方面、社會等等;但 這 上屆的全球王教會議 好那 地的 9 「獻身的敎友」;拉丁美洲的 也是 個世界開始 一邊也邀請我們每天祈禱 般的 個社 具體的表現 給他救援的這一方面呢?前幾年有人寫 「人民發展」。 會的疾病 ;這是救援現世的具體表現。但是,新約最後一句 「政治神學」,就是想避免這個 ,另一方面是在末世完成 人類,雖然還有許多逃避現世的 、實際的、現世的 ,表而 :基本問題是經濟及政治方面的管轄 , 高 **這些現象,很清楚地告訴我們** 最重要的議案之一,也是傳播! 是 出之。 :「顧称 ,這些進步還不能算完美的 , 丽 ---拉 是要我們特別 解放神學」 ,能够 丁美洲的教會發現 的 第一 國來臨」。耶穌 測量 !危險。在很多地方 '宗教逃避了世界: , 方 也是一 過 的 事實 面包括 方法,但是 意比較實際的 我們逐漸 個很明 福音與 , :現代教 :若要眞 所注意的 講道時 救援 各方面的進步及改變 0 所以福 人發展 話 顪 , 所以現在 面對 o , 會與 (正傳播 的 傳統的說法「熱心 對宗教性的 仍是 也 晉上 音 例 ,特別是 学 個 行 的 的 説息 Ť 類的 關係 福音 世 無 界也 邊說 那些 宗 主 逃避 ガ ø , , 有時 • 的 向

## 四、個人方面與團體方面

什麽程度只是一起做的?我們的基督徒生活,到什麽程度,建立在信仰團體上?到什麽程度,只靠傳有很大的進步,是否已完全符合現代人的願望?我們的祈禱,我們的聖事,到什麽程度是團體的?到 和靈修生活方面,目前有一些相當普遍的團體性的表現,二十年前根本難於想像;但這些成就不能阻現代的交通發達,可以說人不能不多注意團體;但人生其他的方面也多少受到這個影響;比如在禮儀雖然還有很多個人主義的表現,但是不能否認的是;人們比較珍惜團體。在經濟和政治生活上,因爲 是團體;接受救援的是個人,但却是在團體之中;同時,每一個人也對團體的救援負責。現代的人,個人不論他的祖先如何,都要在天主面前對自己的行為負責。但是從開始,天主所召叫的不是個人,而 統的制度?有些新的方式,新的潮流,並不只是時髦,其真正的目的是幫助發現而實行團體價值: 止我們繼續檢討。我們需要不斷地捫心自問:我們的教會性的行動 救援一方面是個人性的,另一方面也是團體性的。至少從以色列先知時代,聖經告訴我們:每一 ,我們的禮儀,我們的靈修,雖然

# 五、接受救援與傳播救援

爲有些外在的因素,雖然表面上並不重要,但是却非常阻礙團體的表現。

團體,就每一 熟的信仰。只有已經體會過救援的人,才能够傳播給別人: 反之,一個人能够把救援傳播給別 人一方面是救援的接受者,另一方面也是救援的傳播者。第二方面就是傳教使命的由來:教會就 個基督徒兩方面 而言 ,不能不傳播所接受的救援。事實上,只有這個方法才能够達到一 では、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmので

在培養他們的過程中,他們逐漸地關心大衆的得救與否,選是我們的責任。 ,也是表示自己體會到了救援。初步接近教會的人,當然不免到某一程度是因爲自我的得救;可是

在臺灣很少聽到教友使徒工作,目前業已經常聽到,雖然多數人對教友使徒工作到底是什麼,還不甚 經驗告訴我們:一個信仰團體,決定充當信仰傳播者時,才開始真正成爲一個信仰團體。 三年前

然,但至少表示一個成熟的信仰開始了。

臺中教區有陳家三傑,一男二女。嘉義教區有三位神父,一位修士,是爲父系中心的天下,臺南教區有 (上接二九八頁) 面,是指全體學員,臺北教區地靈人不傑共廿六位。新竹教區有四位神父,十位修女。當然以少爲貴

位神父,二位修女;因爲三人爲亲,高雄敎區有五位修女,即五女登科。花蓮敎區一女稱覇;共五十六 體,是指彌撒聖祭、早禱、餐點、飲料把全體融洽在一起,發生思想、意見和友誼的交流。綜合發問

却是臺灣教會的新紀元,世界大同的光芒! **酒也具有東方色彩。領聖體,不再是「來!我喂你」,而是「來!你們拿去吃!」廿九日因有法師、大師** 教長與我們共同用餐,所以全天吃素。吃素在教會內本不值得大驚小怪,只是與各宗教首領共同進餐,

小組討論則是個性的表演。彌撒聖祭表現了東方的風格,以鞠躬代替過去的敬禮。獻花、果、香、餅、

(以上二)文前文轉載恒毅第廿四卷第八期,後者轉載善導週刊,民國六十四年二月九日文)

區及修會團體遴派合於規定資格的人參加。我的會長見過通知,有意派我權充,我說簡章載明,參加 一月二十七日参加。過了陽曆年不久,接到通知,獲准報名繳費,喜不自勝。與否由他們裁奪。」我領命照辦, 在報名表上空白處寫上:臺南碧岳神學院畢業 , 奉會長之命報名界中已包括修士在內了。」他又笑著說:「爲了妥當起見,不妨在報名單上說明你的身份資格,准許 去(六十三)年十二月,接到輔仁大學神學院一紙通知,謂將學辦第四屆神學研習會,徵求各数 的人限於神父及修女,並不見修士字樣,尚且我也沒有傳教牧靈的三年經驗。會長幽默的說:「神臟

雨勁。下午三點,仁慈的舒神父開車送我去神學院,路經貴子路,他說遺餘路的另一名字叫八塊錢路 ,我不解其意,他解釋說:「從前坐計程車,經過此路計程八塊,因此得名。」我期然一笑說:「現 · 「<br />
汽油漲價,要改名十四塊路了。」 我在開會前一日隨同會長開車去臺北,當晚下榻泰山本篤會院。二十七日臺北的氣候不好,風疾

大家亮相。在場的人報以熱烈掌聲。張神父坐下,又站出一位高大的外籍神父,樣子像戴高樂,主持 喧一陣子,一團和氣。七點有個交談會,大家坐定 趕緊趨前 前,然後被人親切的引到自己的房間,手續完成。剛走上樓不多會兒,遇上了來自臺南的王文神父, 憑眺輔大全景。兜了「個大圈子最後才去神學院報到。手續極簡單,報姓名,繳費,領個名牌掛 免了大家的日常課經。大家的高興情緒甫定,張院長也放寬赦:「大家如果累了, 簡短的祈禱,並有修工指揮唱聖歌,氣氛肅穆融洽。祈禱畢,張春申院長宣達了副 的生活經驗,從實際生活中體驗基督教恩的臨在。」隨後他介紹了在本次研習會中的全體服務人員向 了不少周折。談到在『臺灣背景中的得救問題』,他說:「得救問題不只是一種知識,也是一 會邀請的多位演講人,都是各宗教的著名領袖或學者,本院與之素不相識,須透過朋友間接邀請 情形。他說: 請安問候,談笑甚愜。晚飯時又撞上來自嘉義的田、石二位神父,異鄉重逢,少不了招呼寒 這次研習會是歷來籌備最久的一次 大校園,先去理學院稍停,參觀了舒神父的物理實驗室、辦公室,末了又跑去五 經開始到今天幾近一學期。原因之一是本次研習 ,張春申院長首先致歡迎詞並報告研習會籌備 主教的寬免令:寬 可以自由回房休 種眞實 賣費 在

### 三 一月二十八日

息。」此語甫落,只聽一人大聲說:「謝謝副主教」。逗得大家笑了一陣子。

條大毛巾,把耳朶及下巴部份圍住,量牠再無用武之地了。今晨天微亮,朦朧中聽到有人呼喊的 ,那繫音極像似我的名字,可惜被緊閉的門窗阻隔,沉啞不清。心想,異鄉作客,大清早的 昨夜房裹有三個蚊子 ,睡前被我追殺了兩個。熄燈後剩下的那一 個盤旋我耳邊作響。

會喊我呢?貪戀被窩的溫暖 ,翻個身,遲疑了片刻,心中總覺得不大對勁,一骨碌 爬 起 Ŀ

拉開門瞧瞧, 走廊上一片靜悄 , 哪裏有什麼呼喊!暗笑自己敏感

只是迷迷糊糊的辨不清。」我又忙問:「什麽事?神父」「我頭暈,起不來,想你來遞樂我吃 見?」我愣了一陣子才恍然大悟,原來眞有其事。我連忙答說:「啊!原來是你喊我 飯時 碰上某神父,打招 呼,道個早。孰料一碰面 他就肅容滿面的說:一今早晨我 ,聽是聽見了 ,沒聽

了好久 後來還是石神父來解了大難。」這時我憶起撒慕爾蒙天王召叫的故事。我太不驚醒了! X × × ×

在人的本性中的願望,不得到它,人生便沒有意義。他認為人對救恩的渴求是人生的事實 先闡述救恩的概念說 生面對死亡 研習會的各項節目今天正式展開了。上午第 時所引起的緊張感而言。他說:由於人有自由意志,就必然有基本的追求, ,救恩就是人生的完成或人生的圓滿。換言之,就是人生所必然追求的善 篇演講是溫保祿神父的 「人對救恩的 渴望」。他首 朝向那永遠 ,特別是當

。另外由於人 值是 的幸福的目標追求。所謂永遠的幸福的目標,他認為就是 的幅度時 與 一個眞實的存在 一切人有關係。 有社會性 他說人的內身與人自身實在是一個整體,不能分割。我們不能因追求教恩而使內身毀滅 ,一經得到就不會失去。因爲人就是爲了這個絕對的眞、善、美而受造。論 我們所追求的員、善、美,也是一切人的員、善、美, ,而使救恩的範圍擴及個人以外的人、事、物。他說人與家人、 一個絕對的、眞、善、美的無限價值 與一切人休戚相關 朋友有關係, 及救

是有一點必須注意,他說教恩雖然因著社會性與別人有著必然的關係 也得留心自身的獨立自 由性 。因爲救恩不能是團體的成就 (Collective , 換言之,即因別人的自由而受

輔大第四屆輔學研習會日記

求助 :在倫理 0 値 在人的行善避惡的努力中,人多時感到軟弱,人不期然的要仰仗一個『勢力』。他繼續:,是否能達成願望呢?溫神父說人憑自力追求閩滿幸福,終歸無能爲力。人必須歸向神 的義務實踐上,人會體驗到他所面對的是與吾人有區別的「另一位」。雖然人無法完全了解 ,一方要顧全自身的獨立自由 。然而人憑自力追求一個 須歸向神,向 **吸煙器** 

**道是** 第二篇演講是鄭聖冲神 一個與祕。 × 是救恩的 父的 神祕性。他說:「人知道 × 「從哲學觀點看得救」。他首先解釋救恩與 X x 一無法完全了解神就是人認識神的 最高成就。」

哲學的

自

成是 實際上却過著「異鄉人」的流落生活。存在主義者認爲:人生的路途充滿了「瘟疫」與「 他繼續說當代的存在哲學, 命的完成之間存有荒謬,理性無法了解。他們從現實的人生中遭逢的一切感受,來探討人生的方向, 與超自然便相通了。他分存在主義哲學為封閉式的與開放式的兩類:封閉式的存在主義者 僅憑人自身之力,無法完成自我, 賦予荒謬的人生一個意義 面 然的目標,不是哲學的對象。但從人生方面而言,人渴望與永遠、 荒謬: .恐怖與荒謬」,他們迫切的感受到存在的事 出 所以 來 的人生,人不該屈服與墮落 成爲 總括說 個獨立的人 人生是走向存有的一種存在 。開放式的存在主義者 透過文學的描寫,叫人知道,人生原本是嚮往著一 ·必須藉 。原來人是靈 。他們堅決的要做 「信仰的躍蹤」(The Leap of 一與肉的綜合體,「自我」是一個有限與無限混合的。但 ,不似封閉式 實,有 ,走向存有的老家,才能識透「存在的荒謬」 一種使命感在催迫著;然而他們發覺使命與使 個「反抗者」。他們認為,只有反抗才 的偏頗。 鄭神父說:他 絕對的存在交往。 Faith) 才能打開天啓之門而 個「婚宴」 們 承認 如此 的幸福 諛 ,把人生看 會」。 八應在 ,自然 面 而

不可爲』。聊以賦 ,不願接受超理性的啓示與恩寵,認爲人生必然落空。人性的尊嚴,只要求人 予荒謬的人生一種意義」。「開放式的存在論者,則接受人生是不可單憑理性可以 中說:「當代的存在哲學 ,憑理性與主觀感受探討了人生」,「 封閉 存 在

了解的事實。它是一種奧祕,必須開放心靈的局限,接受超理性的啓示和思寵,讓生命走向超越。」 案:聽完鄭神父的全部演講,我個人覺得,講題若改成:「從存在哲學看得救」,較爲切題。)

受了這種思想的感染,也跟著趕時髦,大喊自己是迷失的一代,以及不滿現實等。這種意識情緒的發受了這種思想的感染,也跟著趕時髦,大喊自己是迷失的一代,以及不滿現實等。這種意識情緒的發煙了這種思想的感染,也跟著 無形中也加深了上下兩代之間的罅隙。 在下午的綜合發問中,有人問鄭神父,存在哲學是西方世界的時代產物,給中國帶來了什麼影響?

×

×

隨基督、废基督化的生活,用實際的行為表現信仰於外。論及在基督以前的儒家之得救問題,主教說 能使人得救;但儒家有好的内涵,可以助我們走得救的路。他又說為達得救之路,必須接受基督、追 個更高的 督。因爲他們的生活不只是飲食男女,他們把大部份的時間和精力爲追求天理而孜孜不倦,保持了一 基督的人自然得救 第三篇演講在下午,是成世光主教的「儒家思想中之得教」。主教說得教是因基督而來 精神境界前機 可惜人由於後天的世熏俗染而迷失。主教說基督的降生,賦予人以新 人的原有善端 一走向天主。主教認爲大學中的 ,在基督以前的那些聖善的儒家,他們心存天理,行人事,也等於是接受了基 ,使人超凡入聖。人按天賜的善端向上,天王由天而下,上下相接 「明德」與孟子中的 四端 生命 就是儒家精神 力量 ,儒家不

证,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人合一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打派,供給了我們一套修養方法,助人度天人者一的生活。然而歷代儒家把聰明智慧迷失在人事图中打作,是一个一方二十九日。 第一篇是蕭天石大師的「從道教觀點看得教」。他的演講內容,概括言之,認爲宗教不該有階級從第一篇是蕭天石大師的「從道教觀點看得教」。他的演講內容,概括言之,認爲宗教不該有階級從第一篇是蕭天石大師的「從道教觀點看得教」。他的演講內容,概括言之,認爲宗教不該有階級從第一個人起。做人的目的,循家是內里以對,為接受基督的教恩,準備了一條含有人情味的途徑。」

「他人起。」,其次是煉帶、煉魚、 明德」或「 四端」的全體 大用處。主教 並 進 而 僅

末了他說:「儒、佛、道、三教大義,可以用三句話道盡:儒家,擔得起,放不下;佛家放得下, 「命功」;第三步是煉虛,稱爲「合道」。還就是道家丹鼎派的功夫步驟。

起;道家是旣擔得起,又放得下。」語畢聽衆大笑,他自己也笑了。

今天的彌撒提前舉祭,大概是因道安和尚的演講時間有更動的關係。 ×

外,但見香煙繚繞,不僅上升到天主跟前,也進人的鼻中,帶領吾人心靈上升也。彌撒進行至聖體體 願天主永受讚美」極好。五獻畢,全體向天主行三鞠躬禮。 五獻禮中我最喜愛獻香禮, 除了禮儀之 明朗。研習會最末一日彌撒由羅主教主祭,獻禮詞又改由全體共念,也不太好。念畢,大家答:「禮及獻酒禮。每項獻禮之後,念特定的獻禮詞,由主祭及輔祭共念。(太旉認爲該由主祭獨念較淸晰 **儀時,但見道安和尚,著咖啡色長袍,外披黃色袈裟,由張春申神父陪同,步伐徐緩,舉止雍容** 成三教三祭,彌撒中的奉獻禮節甚爲隆重。有所謂「五獻禮」:獻花禮、獻香禮、獻果禮、獻餅 ,坐下。此時聖堂內,氣氛肅穆,歌聲如縷,眞是天主的兒女齊集一堂了!

煩事而費時,不若把聖爵聖盤並列,讓領受者手拿聖體再蘸聖血,一氣呵成,較佳。) (太專又案:團體聚會,彌撒中准領聖血,無奈人數衆多,排隊領聖體之後,再另排隊領聖血,

道安和尚,湖南人,(事有麥巧,佛、道、囘三主講人皆湖南人也)六十九歲,足跡遍天下,著彌撒完畢,大家去休息室用茶點,十五分鐘後,演講開始,題曰:「佛教觀點下的得救」。

與常人最大不同處,就是他不用床舖,不須睡眠,而是以打坐靜息代替睡眠。」他站在講台上 作等身,並身兼幾處廟宇的王持。他為人樂善好施,辦有許多慈善事業。高神父特別介紹說:「法師

輔大第四屆神學研習會日記

的新舊約中,强調 靜聽高神父的介紹 你信得堅 不堅。在佛家有『成打一片』的說法,就是此意。』 ,一邊神情奕奕的掃視全場人衆,氣宇委實不凡 『信』便能得救,這是很堅實的話。任何宗教信字是很重要的,但只信不够,**還**得 。他劈頭第一句話便說:「在貴數

自身修持的功夫,他力是靠佛,靠上帝。因爲『祂』有很多威德、神通、智慧。我們靠著祂的幫助便 解:是了解,有深刻的研究 來源 他介紹佛家講得教有四個字 : 即信、解、行、證。信 : 即是相信,但信得要深,要願 。他力或自力雖不同,但最後必歸一途。故此佛家有兩句話:「方便有多門,歸源無二路」。 ,他說:「佛家講個人或國家的得救有兩種力量。一是「自力」,一是「他力」。自力就是靠 7。行: 實踐,親身體驗。證:即證道,從行中得到了 經驗。論及得救力量

佛家講的得救是自力與他力合起來。」

就自力得救方面 ,他引涅槃經中佛的話:「吾有二健兒:一者自不作惡,二者作能懺悔

他

釋說:從來不作惡,固然可稱 繼續發揮說佛家認爲 這與人有原罪說稍有不同。」他又引了孔子的話:「人非聖賢,孰能無遇,知過能改,善莫大焉」。 一人不得救,乃由於他自己的罪惡。他引用了華嚴經中 「健」,但作惡之後,知道懺悔,亦是「健」的表現。他又補上一句: 「普賢行顯品」的一段話

來闡釋罪惡的來源 往昔所造諸惡業,皆由無始貪嗔癡,從身語意之所生,一切我今皆懺悔 o 回

「一切業障海,皆從妄想生,若欲懺悔者,端坐念實相 ,衆罪如霜露,慧日能

°

大千世界。人的罪來自貪、嗔、 釋說:佛家的生命觀皆白「無始」。空間無內無外,時間無始無終 癡。貪者,愛(欲) 也,愛即欲 愛, 有自體 。佛家的空間 愛 ,境界愛 Б Ц.... ,是指三千

掉 產的所有權有貪戀 の自體 保持生命繼續,不得已,只好鋸掉。鋸腿雖不得已,還是出於自體愛。境界愛:就是指 |愛:就是愛惜自己的身體,愛護自己的生命。假若腿部患了癌症或遭了車禍 出於一種權利欲。後有愛:指死後升天國,享極樂而言。還是諸貪中最高尚 ,醫生說

後有諸 愚癡也,無明也,即是盲目的意志與意識。佛家禪宗有句話說:「打破漆桶,黑漆一團」,即指癡而 貪。自體愛與境界愛,如果愛得過了份,就會侵害到他人,唯後有愛最純高。以上所舉自體 愛,是與生命俱來的,謂之無始貪。嗔者,怒也。你妨害了我的自由,我就發怒反抗。癡者 、境界及

言。佛家稱貪嗔癡謂之三毒。三毒是從身語意而來。這些罪要鏟除,便須懺悔 他解釋第二段經文說:業障似海,皆從妄想生。妄想像水的波濤,是因風吹而起,非實相

教一條路。 ,該念諸法實相,不要爲虚相所惑。他說:佛家說得教,只要念實相,用智慧可以克服罪惡,這是

關於他力得救,是要靠觀世音菩薩,靠佛。是純宗教的救濟。佛家有求免七難,免三毒及求滿二 。靠佛的力量,隨求者的身份環境不同 , 觀世音應現三十三種身份降凡救人。由 於時間有限,

家他力得救的內含,道安和尚未多發揮。 3 ... 2 ... 2 ... 3 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... 4 ... × 

無匹的。在可蘭經 ,,,, () [\_\_\_ 是全知、全能 下午的演講是定中明教長的 (Coran) 中,真王阿拉説:「一切罪皆可赦,唯獨認阿拉爲擧匹(有偶)者,不 「從回教的觀點談得救」。回教相信阿拉是他們的真主 ,阿拉是純

輔大第四屆神學研習會日記

論到囘敎自力修持的功夫,他學述囘敎的 從事一切學問 ,自阿拉造人始,至教主穆罕謨德止,人類才發展到完全成熟的階段。 的發明與創造 「五功」。他說五功就是:念、禮

即齋功:每年囘曆的 即念眞主:「萬物非主 九月 2,要齋戒一個月。齋戒的目的是要人體認饑餓的滋味,進而念及窮人,改進唯有眞主,穆罕謨德是主的欽差」。禮,即禮拜:每天按時禮拜五次。齋,

人類道德及精神上的情况。課,即課功:納稅也。每年施捨所得資財的四十分之一,作爲濟貧之用

,定能成

聖成賢,達到得救的目的。

皮百卷千卷之多。百十千卷的獸皮,用獸駝車載尚嫌笨重,如何能說一手持經呢?」執經的說法,實在與事實眞相不合,而事實上也不可能。當時的經文是寫在羊皮上,一部可 定教長對世人多濺抨囘教爲一鼓勵戰鬪的宗教,有所闡駁。他說:囘教徒傳教係一

### (五) 一月三十日

中,實際體驗並領略到,基督的救贖工程確是「人的需要,神的作爲」。他說我們所信仰的神 水到精 今天的第一篇演講是謝博文牧師的 神病院服務的醫生,他用愛心 神 。整個聖經中所表示的神,是一個交談的神,不是獨白的神。我們 ,用勸勉 「聖經啓示中的基督救贖論」。他說他從牧靈工作和教學工作 用忍耐與人交談; 他冒著危險與病人同 的 神

-的病人

反而

不知好歹,

起

來反抗他

,斥罵他

,

甚至想趕出他去

族所 的選民 , 從召選亞巴郎到以色列民族;從以民建立了國家,到建立了祭司、君王、先知的制度 表現的一直是那樣的不聽話!南北朝共歷四百餘年,二十餘位國王幾乎都不爭氣!可是上帝選了 從傳教到死亡復活,是基督全部生命的表白。他的生命就像葡萄般被壓碎, 個民族 ? 無論從那方面說,中國人比以人强得多! 他縷述歷史說:天主從創 舊約以色列民的被選 , 自有他的用意。他提到今天傳教所發生的 ,他說:我常想,天主爲什麼選了以色列這個民族,而 一種奇怪現象,他說: 世造人 在新約中 流出血來供人喝。 , , j 到 基 以色列民 唇道成

演在 不感興趣 我們的使命是傳福音,傳的是整部福音,不是截取福音中的某些段落。 後 把 ,到新約,導演親身出馬演出,神與人的交往史,可比作戲劇去了解。這眞是一 天王的救贖計畫比作一齣戲劇。他說聖經中的救贖過程就是一齣神與人共演的劇 。大部份人願跟隨十字架上的耶穌,而捨棄復活的耶穌。爲什麼如此?他並沒確切說明,只 。舊約的導 胸神人共演

最後復活完成了救贖。然而奇怪得很,這個世界的人,對耶穌受苦的事實較易接受,對復活的耶穌却

的喜劇。救贖不是哲學理論,不是神的獨白, 始。必須親自跳進救贖史的洪 。我們已經得數,却又是正在走向得救 流中親 身體驗。 0 而是交談。他說得教不是指一次完成,而須從自身生活 從舊約到新約, 以至現在的敎會, 是一個連續

×

。由於整個 謹向讀者致歉。

下午的主要節目爲綜合發問 全領會,勉强 篇演 介紹又怕錯會原義,因此付之關如, **講是溫保祿神父的** × o 因爲發問與回答 「基督的教恩」 ×

, 語多瑣碎難題 ,亦無精釆可

輔大第四屆駐學研習會日記

;「我們接受了老爺般的招待……求天主降福他們。」歌唱部份,採用聖言會編印的「歡樂年華」,了感謝天王賞賜了我們的研習會順利和諧的進行之外,修女特別提到了為大家服務的修士修女及神父 四天的研習會,早禱皆由修女領導。她們的感懷多,意念周詳,口齒也伶利。今晨的禱詞中,

# 與救援」。張神父首先縷述有關救援的四種不同理論: 嗣與譜不類聖歌薈粹,加之用吉他伴奏,我感到特別清新。八點十五分進教室聽張春申神父的「教會

此派特別强調對天主啓示的教恩性、超越性。認爲其他宗教是來自人的 (1) 新正統派

罪,甚至是來自魔鬼。

的。此派的缺點,在於否定了天主因基督的啓示的唯一性,因為耶穌的死亡與復活,其他的宗敎沒有。 種說法,在「天主就是愛」的理論上,無法成立。 此派與新正統派立場相反。認爲一切宗教皆有同樣的教援本質。不過在現實上,基督宗教是最完美 (2) 派

此派肯定了聖經中的思想是來自天主的啓示。其他宗教的教授道理,只是爲基督的啓示做了

(3)

完成

派

### 派

派承 化後仍保持原有 認基督以外的宗教 教的 面 目 善的部 o 這種論 調 實際上難以解說 [對基督的死亡與復活的啓示

當向

基

族,不同地域,不同的政治經濟文化及社會環境,就產生了不同的表達。第三是在形成 信條,化成禮 **徵曆次:用神話的方式把上述神祕的交往經驗表達了出來。③制度層次:信仰表達之後,漸漸濃** 定都是進化 史上的某一階段, 第三點是論到教會面對其他宗教的態度。張神父分成消極的與積極的兩方面。消極方面:應當承都是進化,有時也能退化甚或僵化。這是因爲在自由的答覆天主的救恩時,有了變化的原故。 儀 ,結成組織 進到某一人、某一家或某一民族 • 最後完成制度。第二是在基本上任何宗教皆有此三層次。 。第一是形成有三個 心中, 於是產生了與天主神祕交往的 層次 八。①基本 層次: **风的過程中,不** 。但在各不同民 耶 應當承 0 縮

出來的 認其 他民族而言 族的 一的僕 他宗教也是來自天主的某些啓示。這些啓示,是透過了各該民族的聖人賢人的智慧與經驗 Ó 積極方面 這一稱謂, , 是「代理」性的角色。基督的教會在 • 理」性的角色。基督的教會在各宗教中也是處在代理性的地位。在聖經中,我們除了宣講基督的福音啓示以外,選該認定在救恩上,天主特選了以民, 代理懺悔 更具代理性的意義。在我們禮儀生活的讚美中,即是表達了代理其他各宗教各 • 代理祈禱及代理 赦。

前

第四屆神學研習會日

×

×

×

<u>≡</u> ŏ

天神父的「從牧靈與教理觀點下討論救援」。 當日還有兩篇演講,我都未作記錄。一是谷寒松神父的「救援神學的若干系統反省」。二是弘宣

### 尾

得向主講諸君子請求原諒 習會的人讀了我的報告後,也能分享一些好習會的果實。雖然我寫得並不好,記述得並不十分完美 研習會結束後,回到嘉義會院,足不出戶的費了三個晝夜,全力書寫。我的用意不外是讓沒有參加研 但我自信,我的記述忠實的表達了演講人的原意。然而我更自信內中必有走樣及錯懂的地方,在此 經過這次研習之後,我深切體會到,教會處在今日多元化的世界環境中,除了在努力學習自處之 長的把這次神學研習會的實况及研習的全部內容,盡我的力量與學力完全的記錄下來了。 0

什麼原因呢?我也不十分了解。但我深信 習如何待人方面,經驗尚甚短淺,而且遭逢到處碰壁的苦惱,是一片愛心被人拒絕的苦惱!這到底是 會領導我們安渡這一尷尬的階段。因爲我們雖然已經得救, , 還在謙抑自下的學習如何待人。假如我的觀察不錯,我發覺,教會在自處上較有依歸,而在學 ,只要我們懷著基督所懷的心情,甘心的接受磨練,天主的 却仍舊是在得救的道路上。