### 輔仁大學神學論集

第七三號 一九八七年秋

前

**100** 

金魯賢教授在西德的講詞………………………………………………………阿仁譯……… 四二三 基督徒信仰的特質………………………………………………………………………………………四〇七 信理神學方法的再反省·······谷寒松

教宗職務與至公教會的共融………

總目錄見305070

等 大學等 事

\_ 聖母敬禮的演變——爲慶祝聖母年而作……………………………………………鄉保祿………四五七 

南神同學來信…………………………………………………………劉錦昌……四八一 九八七年三月十四日輔、台、南神共融心得………………………李文玉……四七九

| 天主教神學院聯合在奧國召開大會簡報 | 天主教華語聖經國際研究會 | <b>資料室</b> | 羅國輝神父新著・踰越 | 化作品毛 灵語。——"右门 乡 》 而 粤 叶 的 耳 魚         |
|-------------------|--------------|------------|------------|---------------------------------------|
| 房志榮四五六            | 三六二          |            | 房志榮四八七     | ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |

韓室

跟當代的一些倫理神學有關,算是本刋一年一度的專輯。本期、第七十三號又恢復其一般的型態,卽 **神學各科目的文集:其中有聖經三篇,信理五篇,禮儀一篇,大公運動二篇,書評二篇,今摘要略予** 本刊上期~七二號~登載了今年年初所奉辦的第十四屆神學研習會的十二篇演講詞。這些演講都

綜合,雖然不是廣泛的學術研究,却觸及了一個重要的聖經神學問題,值得一讀。 讀書報告,根據王敬弘神父在本刋所發表的三篇文章,將若望與路加著作的「時間」與聖神作了一個 |年教義系同學,方濟會修女、林逸君的作業。她在修完半學期的「聖經神學——聖神 | 之後,撰寫這篇 聖經欄三篇的前兩篇是七一期的續篇,第一篇是新約導論,第二篇是得前詮釋。至於第三篇是第

介紹如下

它所表達的特質:對信息的答覆,信仰和皈依,信仰與敬禮,娓娓道來,條理清晰,興趣盎然。這種 所有信仰傳播者的有用讀物。溫保祿神父說出「基督徒信仰的特質」,由淺入深 , 由人間 一般的「 學的方法已反省多年,現在更面對目前的具體需要,作「再反省」,不僅可供讀神學的人參考,也是 文章不只是祘學界的珍品,也是牧靈工作者的寶貴資料。在與其他宗教交談時,信經的內容說明了我 信」,講到對天主的信仰,再講到基督徒信仰的特質,最後講到基督信仰的準繩―信經:它的歷史, 信理欄的五篇作品內容都很充實。前兩篇的作者都是本院信理神學教授。谷寒松神父對於研究神

前胃

們信仰的特色。

120期(民國75年十一月)頁47~58阿仁的譯文。中文是由英文譯出,英文刋在「鼎」雙月刋36期 期能刊出 「金魯賢教授在西德的講詞」要特別感謝鐸聲的主編劉順德神父。他准許本刋 採用鐸

《稿 》。神論主編曾將中英文仔細對照,作了一些譯文上的修正,鐸聲主編所挿入的按語,有的接受 九八六年十二月)36~53頁(中譯文的叁結論却不見於鼎的英文稿,可見阿仁所根據的是另一英文

有的則未列入,尙望劉神父包涵

教徒,或東正教徒。我們基本上接受梵一及梵二大公會議,並正在努力將梵二的各種訓令實施於中 25號)。在西德講詞中金教授說:「我們中國教友是天主教徒,也顯繼續爲天主教徒,不想成爲誓反 錯誤性 」( 見鄧蕭編輯,訓導文獻選集,三〇七四號 ),這一道理得到梵二的再次肯定( 見教會憲章

梵蒂岡第一屆大公會議督定斷:教宗在有關信仰及道德問題上對全教會有所訓導時,擁有「不能

阈

我們中國的神長、教友,正是本着這種信念,勇敢地面對教會權勢者的挑戰,終於維護了基督的 些啓示(演講稿 )」( 由西德講詞改寫而成 )這些話都不見了。文末却有這樣一段話:「 廿八年前 子手不敢加以譴責,而對中國教會為了榮主救靈所自選自聖的主教竟揮舞大棒加以絕罰」(鼎钖期頁 神,把中國天主教會引上了坦途。我們痛心地看到這位權勢者對雙手沾滿千百萬無辜獨太人鮮血的 的是在上海光啓社出版的「天主教研究資料滙編」第三期:「從中國天主教會的實踐中得到的某 這番話西方人士聽了十分舒服(見奧國雙月刋Alle Welt,一九八七年五~六月份,頁25~29), 國外所說與國內所寫如此懸殊,難免令人惶惑。 反觀方勵之最近在義大利及囘北平後有

,國外國內前後一致,比基督徒更懂得真理,更實踐真理,我人能不汗顏乎?讓我們藉

母敬禮的演變」是聖母年的應時之作。陳永怡是主徒會修士,下學年在本院讀神學第二年。李文玉也 期,經過作者同意印在這裏,使讀者對教會學有一個較完整的看法。鄒保祿神父寄自美國的一篇「聖 真理和聖神朝拜父!耶穌基督不只是愛,也是真理。 張春申神父的「教宗職務與至公教會的共融」一文原發表於香港聖神修院的「神學年刊⑨~⑩」

是本院的學生屬長老會,而劉錦昌則是台南基督教神學院的同學。

# 猶太主義傳統與希臘及羅馬的統治

切,決心維護祖先的傳統。日久天長,猶太主義跟圍繞它四周的文化所形成的對立局勢越來越尖銳 滲透進來,對以色列的祖傳遺產發生很不利又很危險的影響。猶太人一方面也很執着,他們不顧 自由自在的生活。事實上,巴肋斯坦已成了各種利害關係的角逐場所,許多外來的非猶太思想不斷地 田園,但當他們踏上自己的國土、巴肋斯坦時,赫然發現時代變了,他們絕不可能再像從前那樣度着 放逐巴比倫這一痛苦的經驗給他們的影響最爲深刻。五十年的充軍生活結束後,以色列人民終能回歸 基督信仰的產生與以色列民族有密切的關係,而這個民族的歷史真是歷盡滄桑,一言難盡。其間

手段逼迫猶太人向希臘文化歸依投誠。他將耶路撒冷聖殿奉獻給奧林匹斯的猶比得神是這些殘暴手段 古四世,號稱厄丕法內的一位希臘帝王(公元前一七五~一六四)就是最殘酷的例子,他採取強暴的 對猶太人的態度很不一致,有的十分諒解、遷就 猶太人( 所謂的熱誠者 ) ,或消極地抵抗,或公開的叛變。瑪加伯弟兄所領導的一次兵變竟然獲得了 的巔峰。這類事件在瑪加伯上下兩部書裏有更多的報導,而這些事件所帶來的後果是引發全體忠貞的 公元前三百二十三年,亞力山大大帝去世後,巴肋斯坦就一直受着希臘諸帝王的統治。這些帝王 ,有的却千方百計要強迫猶太人與希臘同化。安底約

漸漸導致暴力的出現

經

新約的史地背景

路撒冷,從此猶太人又轉屬於羅馬人的統治之下。 勝利,使猶太人在宗教及政治上得到相當程度的獨立自主,而這種局勢維持了約一世紀之久。這個猶太 裹,內部發生了分裂,羅馬帝國的龐培於公元前六十三年藉口平息內訌,佔領了巴肋斯坦及其首都耶 人的朝代根據瑪加伯的一位祖先之名,稱爲阿斯摩乃朝。可惜這一猶太王朝到了最後幾個執政者手

些地區爲王。是他殺死了若翰洗者(谷六17~29),也是他在耶穌受審時戲弄了耶穌(路廿三6~ 了他的天下:大兒子安提巴接管了加里利(路三1)及培勒雅,由公元前四年到公元後三十九年在這 是南部依杜默雅人,加上他的殘酷成性,全猶太人民都恨他入骨。大黑落德死後,他的三個兒子瓜分 的王朝,他由公元前四〇年到四年爲王,共三十多年,每每以恐怖手段著稱。因他不是達味後裔 16 )。次子阿爾赫勞(瑪二22 )接管了猶太及撒瑪黎雅。最後幼子斐理伯接管了培勒雅以北的各地區 (路三1),關於他的記載,聖史們除了名字以外,其他一概未提 羅馬人統治的初期,巴肋斯坦的歷史是在黑落德諸王的朝代度過。首先是大黑落德(見瑪二1) ,而

裝理斯由公元五二年至六○年間當猶太總督,他爲人殘酷腐敗,他的轄區成了內戰的導火線。保祿在 比拉多由公元二十七年至三十七年之間以鐵腕行使了他的職權,與他同名的還有另外四名羅馬長官 凱撒勒雅便是出現於他的法庭前受審(宗廿三32~24、26)。他的繼任人是斐斯托(宗廿五~廿六), 其實,政治實權是握在羅馬的官長,卽總督手裏。新約聖經保存了不少這些官長的行踪:般雀

羅馬奧脅內充台雪肯一逗雪內中新期,光是大黑客喪保綠在他任內上訴凱撒法庭(宗廿五11~12)。

兀三十九至四十四年 )。他是迫害初興基督教會的第一人 ( 宗十二Ⅰ~23 )。這一政權的短暫易手並 羅馬總督的統治曾有一短暫的中斷期,就是大黑落德的孫子阿格黎帕一世曾一度恢復了政權(公

毁 演 沒有改變巴肋斯坦的局勢。正相反,在最後幾位總督治下,政治的糾紛不斷擴大,直到公元六六年竟 成了眞正 使猶太人不能再慶祝他們的禮儀。這樣猶太主義的政治、宗教,及國家體系蕩然無存 的飯餐 0 羅馬 人予以嚴厲 的鎭壓,而在公元七〇年佔領了耶路撒冷,將全城和聖殿予以 ,遭到有史

剛出生的教會團體是否也遭到池魚之殃呢?好像沒有,因爲在大難臨頭之前 ٠, 初興的基督徒小

體已

一逃離耶路撒冷

,而到貝拉及十城區避難去了。

以來最悽愴的大災難

所謂敬禮基本上就是祈禱,朗誦梅瑟五書及作講解 使後者與四周的社會環境隔絕,但真正有意的暴力攻擊却是很少的。猶太人在海外的宗教及文化生命 都集中在會堂裏,這個在放逐巴比倫時所建立的機構再度成了他們的學校、文化活動及敬禮的場所 分;他們可以保持一種根據梅瑟法律而制定的宗教與公民的管理方式。民間隱含着的反猶太人情緒 太人最大團體居住在亞歷山大里亞、安底約基亞及羅馬。這些地區的猶太人享有一種特殊的法律身 在地中海沿岸各地,在美索不達米亞,在波斯,受着近東一帶各種政治風波的擺佈。分散在海外的猶 公元七十年以後,猶太主義的歷史實際上就是好幾百萬猶太人的歷史。他們幾世紀以來 ,就分散

特別是宗教當局方 個 絕對的法律規範,即梅瑟五書爲基礎。由這兩個基本因素出發,猶太思想的演進享受很大的自由 在耶 穌的時代,猶太主義是一個社會與宗教的整齊體系,以對唯一、全能上主的信仰 面很有容忍的雅量 及尊重

的。不過 猶太人的全部生活都在「 ,法律也須闡明和解釋,才能適用於具體及個別的問題上。這種闡釋的工夫經過許多世紀的 法律」的天啓光照下前進,這法律因爲是來自天主,所以是圓滿無

聖

經

新約的史地背景

= <u>1</u>

作,米市納一詞意謂「法律的重複和解釋」。米市納又導致另一部大著作—塔爾木特的寫成,塔爾木 紀始,猶太辣彼們開始將一直是口傳的經師傳統筆之於書,這一廳大工程便構成了米市納這部大著 的社會所擔任的職務是神學家和法律學家,因此他們在猶太人的生活裏是舉足輕重的。由公元第三世 師。在耶穌的時代,這些經師在民間享有相當高的權威,特別是在中階層的人們中間。經師們在當時 過|連串從未中斷的辣彼鎮鍊|直追溯到梅瑟。新約聖經稱這些解釋法律的猶太學者爲法律學士或經 努力,終於在書寫的法律之外圍,形成了一種口傳的法律,就是所謂的長者們的傳統,據說這傳統經 特意謂「敎導」。

席,他也是由七十人組成的公議會的主席,議會成員有司祭也有俗人,他們的職權兼管民事及宗教事 爲榮幸。聖殿中的禮儀由亞郎的後代中選出的司祭負責,肋未人當他們的助手。司祭團由大司祭任主 都轉向聖殿,以聖殿爲世界的中心,及天主末日顯現的場所。所有的猶太成年男人都以按時繳納殿稅 在第一世紀時,猶太人生活的另一支柱當然是耶路撒冷的聖殿。整個猶太人民的宗教及國家情操

# 撒杜塞人、法利塞人、熱誠派、厄色尼派

### 及默示錄式的期待

當時在司祭階層的代表們與經師們之間,日益形成敵對的局勢,這一敵對其實只是聖殿與會堂

,或撒杜塞人與法利塞人間相對立的一個層面罷了。這兩大勢力構成一般所說的官方的猶太主

毁滅也帶來了撒杜塞人的末路:因爲他們是全靠聖殿維生的。從這一年起,官方的猶太主義就只剩下 愛撒杜塞人的敵人—法利塞人,以他們為愛國及忠於上主法律的人,甚至認他們為那些有名的熱誠者 的後代,這些熱誠者就是瑪加伯時代成功地打敗了安底約古、厄丕法內的英雄。公元七十年,聖殿的 懷疑他們與外邦權力合作,甚至勾結。無論如何,撒杜塞人在民間已沒有任何影響力。相反,人民更 持秩序,卽便是來自羅馬人的統治也無關,因為他們可由之保證自己的固定收入。因此一般 穌的時代,撒杜塞人的權威已大爲動搖。從任何角度來看,他們的確是保守派,一心只 人民深深

識基督信仰的來源,是頗饒奧趣也具重要性的。 不過除了上述兩大派系之外,在耶穌時代的巴肋斯坦還有許多其他「 黨派」,其中一部分

**法利塞人爲代表了** 

子,成員們死心踏地的要維護「法律」的一切規定,不惜用所有的方法,連暴力在內。人們有時把他 熱誠派所知不多,並且有關他們的一些資料也不易解釋。這一派系好像是法利塞人的極端分

受任何其他權威。因此他們對那些嚴重犯法的人,特別是那些與外國侵佔本國的勢力合作的 們看成攔路的強盜,但事實上他們是一些宗教狂熱人士,在直接由「法律」來的權威以外,絕對不接 人,會毫

遷有厄色尼派。自從一九四七年在死海西北岸的谷木蘭發現了許多希伯來文古卷以來,這

不躊躇地處以死刑。耶穌的門徒中有些可能曾屬於這一派系,而保祿在歸化前必與熱誠派有過聯繫。

發生着很大的影響。厄色尼人非常反對當地的猶太掌權人,特別是當時的大司祭。另一方面,他們 派的人已更爲人所知。他們大部分是隱修士,但其中也有人住在谷木蘭總院之外,而在巴肋斯坦民間

經

新約的史地背景

是很嚴格的猶太人,却也吸收了很多外國思想,適應到他們的神學裏。比方伊朗的影響毫無疑問 他們發展出一種二元對立的道理:兩種神或兩種勢力互相敵對:一爲善神,一爲惡神,毫不妥協地互

爭互鬥、直至世界末日的那一天,那時光明的首領將決定性地戰勝黑暗的天使 新約聖經不曾提及厄色尼人,也沒有任何厄色尼派影響了基督信仰的暗示。但是新約中的一些人

能初期的基督信仰也吸取了某些厄色尼思想,而在初期的基督徒團體裏,厄色尼人的心態及爲人態度 方猶太主義。按照我們今天所能知道的,這些派系的一般氣氛都多少同情厄色尼派的思想。因此很 物像若翰洗者,耶穌個人及他的首批門徒,更接近第一世紀的這些猶太派系,而不怎樣從屬當時的官 可

也曾佔過上風,至少在耶路撒冷的一段時期裏曾如此 在反對羅馬人的叛變中,厄色尼人一定曾積極的參與。在公元七十年的大風暴後,厄色尼人就由

歷史的舞台上消聲飲跡了。

在聖地的營寨,天主要重建正義,並恢復祂選民的特權,這樣要在衆目睽睽下建立祂地上的王國 默示錄體裁的種種信仰和期待。在猶太人意識中日益加深的這信念是:天主不再延遲拆除外邦人勢力 到什麽程度。激怒之外,還有熱誠派分子的推波助瀾,及公元前二世紀以來即在巴肋斯坦不斷發展的 耶路撒冷的被毁及導致這一悲慘結局的種種事件,都說明在羅馬人統治下的猶太民衆,已經激怒

元無緣。在此紀元來臨以前,天災人禍將先要加劇,其結果是吞滅天主的所有仇敵。以上這種種信念 天主的這一干預將會結束眼前的各種災難,同時將開創一個新紀元,一切的惡及不義將都與 (此紀

形成晚期猶太主義的末世觀

到了公元第一世紀,這些末世的想望和期待還不能構成一個連貫的整體。另一方面,各種不太淸

位人間的或歷史中的默西亞來恢復天主選民的奪嚴。他們越來越相信只有天主自己能改變當時的局 断的思想却越來越多,以致達到無人能控制的地步。不過 有一點 是可以確定的,就是基督紀元臨近 得實現。在這樣一個末世的劇情裏,默西亞的角色已不像從前那麼重要。默示錄文學的作者們提到默 西亞時,已不再把他看作一位世上的默西亞,雅威的受傳者,一位由達味家族出生的國王 ,那些末世性的構思都激進化起來,意思是說,以色列的痛苦和不幸已沉疴難起,不可再寄望於 ,而他們所期待的大變動,也只有藉着一次天翻地覆的宇宙大動蕩,及一個全新世界的突然侵入才 ,他的職務

基本上是政治和軍事的,好能靠着天主的助佑,給人民帶來解放和繁榮。 猶太末期的獸西亞越來越有一個超性存在的面貌,他跟天主的關聯比跟人的關係更深更密切 0

的接觸,也不會爲人間疾苦所波及。這一時期有關默西亞及末世所發展出來的某些概念,爲初興教會 某些默示錄文學作品裏,默西亞也被稱爲「人子」,但他的基本形象仍然是天上的,跟人類沒有真實 特别是他的苦難和死亡,使基督徒不得不給耶穌事件一個完全新的內容,絕不是他們的同代人藉着他 的基督論,提供了不少資料來從事神學反省。但耶穌的出現不能不給大家帶來一份驚奇 。他的一生

們的獸西亞主義及末世論所能想像得到的

去了解新約的來臨及耶穌基督的出現人間。但為了解耶穌自己,歷史背景絕對不夠,也無法給予真正 特色,直至今日還麦現在他們的世界性成功與失敗上。對這一小段歷史略有了解, 樣耶穌所帶來的啟示也經常是出乎人的意料之外的。猶太主義末期所想像的默西亞不是耶穌所要扮演 的解釋。就像舊約的啓示已多次提醒我們,天主的思路不是人的思路,祂的行徑也不是人的行徑, 以上所簡介的以色列最後一段歷史是悲慘的,也是可歌可泣的。這段歷史繪出了這一民族的許多 能幫助我們進一

的 縲 医西班 人類,卽各種族,各文化的人,猶太那塊小地盤只是祂的一片落脚地而已 ,猶太人的狹隘選民觀念正是耶穌所要打破的。耶穌的血統雖是猶太人 , 但祂的來臨是爲整

### 希臘~羅馬世界鳥瞰

簡單介紹過猶太主義末期的槪況後,現在略爲介紹希臘~羅馬世界或文化的情形,因爲新約聖經

的產生是在這兩個地中海文化的掩護下。

普遍存在,連共同的語文也是希臘文。 馬色彩,但骨子裏仍然是希臘遺留下的行省管理、集體及個人的生活方式,總之一句,希臘文明繼續 基督新紀元開始的一刻,羅馬人直接繼承了亞歷山大所建立的希臘帝國。雖然表皮上塗了一層羅

擴大、鞏固它的權威,日益縮小地區性的差異,並抵制蠻族(日耳曼,巴爾塔……)的推 只須打開羅馬帝國的地圖,就可知道這一帝國版圖的遼濶,它的幅員的確是世界性的,並且逐年 在東征西討征服了很多地區後,羅馬帝國將這些地區劃爲不同的等級:埃及是帝王的個人財產, 進

中還分元老院行省(如小亞細亞),及帝國行省。在帝國行省裏駐紮着羅馬軍隊,而軍政首長全權管 他派一位代表親自管理;保護國是那些古老的王國,它們繼續保存着傳統的種種機構及行省。在行省

管那些有特殊性質的地區,猶太就是其中之一。 這樣一個權威系統,雖然只給各地區一個表面的自主—各行省由省議會來治理,但也給大家一個

理這些行省,並單獨向帝王負責(如敍利亞)。至於地方財政長官(有時也兼任次要省分的總督)專

眞 Ekklesia )管理,更由城中顯要的市議會(Boule)當顧問團。還有各種公會在地方行政上發生着 質的 ,可以從事交易及互通有無。此外,大都市也享受着某種自由:它們由全體市民所組成的議會 、雖然只是相對的平安。這些地區,特別是亞洲的那些城市,利用這個平安及由之而來的秩

就是如此 都市公民除了他本有的該城的公民權以外,還可以享受羅馬公民權:這一特權能是世襲的 ,可用金錢買得,也能是一個獎賞。羅馬公民不得受體罰或任何不光榮的待遇(宗廿二25~ 一保祿

,也有權利向羅馬皇帝上訴(宗廿五10~12)。

很大的作用

醴盛極 敬禮的大司祭是由當地的官長中選出,這一職務是很花錢的,但確給擔任該職務者保留很眞實的政治 該給予統一的基礎。提比留,克勞第阿斯,維斯佩基安諸皇帝只鼓勵人去崇敬已死的皇帝,到了喀利 只須皇帝讓那些行省,城市,公會已有的興奮,感激等情緒自由發洩即可。這樣便能解釋爲何皇帝敬 古拉,尼祿,及杜米仙,就索性讓人朝拜他們自己了。事實上,這一宗教倒並不是羅馬強制實行的 民族(像埃及、波斯)諸信仰的影響,但也和事情的本身邏輯相投合:帝國旣是 基督紀元前不久,開始將羅馬皇帝視爲神明,是天之子或神明本身。這一發展大部分是受了東方 時(厄弗所一座城裏就有好幾座廟),同時這一敬禮也可與其他的宗教形式並行不悖。皇帝 一個 那麼敬禮當然

觀被他所拒絕 不經中。在這一事實的光照下讀保祿的書信,很多地方就豁然明朗:原來是整個的 逎 種局勢當然給初興的基督徒帶來很大的困擾:如何做一名好公民而又不被拖進朝拜皇帝的荒誕 同樣,默示錄這部書裏有些神視也時常在面對這個尖銳的問題 一種世界觀或宇宙

影響力,那時的宗教與行政就是如此糾纏在一起而難拆難分

新約的史地背景

團的成員—如家庭、族系、公會、城市,都深深爲這個官方的宗教所影響。因此任何公職必須在敬禮 天的生活爲宗教所滲透,這是一個官方的宗教,無論人生命的哪個階段 德正神。但羅馬統治下的帝國各地,還是各種公民敬禮,連同皇帝敬禮最能顯示當時宗教的特徵:每 大多數人民所崇敬的首先還是家神,保護神,那些難家常事很近的神祇 ,無論是個人,或作爲某 —就像我國的土地公或福 一社

節上的。意思是說,必須給各類神祇獻祭,按照禮規來尊敬他們,這就是宗教虔誠。 宗教固然很普遍,也很複雜,但有一個共同的特色,就是所謂的崇拜永遠是禮節上的,也只是禮

上有積極的參與和表現

品。這些祭品一部分焚毁,其餘的部分供當地神職或信友享用,有時也送到市場去販賣。爲此給當時 的基督徒造成了一些問題:可否買這些質獻給神的祭品,可否食用這些祭品?(格前八 上述禮節包括禮儀祈禱——呼求,邀請神明來享用祭品,求恩——和獻祭,普通是獻給神的  $\mathcal{C}$ 一些食

門水池發掘考古工作中就曾發現這類還原的禮品,因爲那裏有過一座供奉戰神的廟 神聽了人的祈求,賜人恩惠,人爲謝恩每每以奉獻曾許諾過的禮品來表達。在耶路撒冷附近的羊

不專注於日常生活的急需。比方衣西斯( Is.s ) 敬禮就要求人經過 一系列的考驗,才能肖似先死 許多民族及許多思想的混雜當然也有利於一些東方敬禮的傳播,這些來自東方的敬禮較爲高超,

還有一些密宗,雖然擴散到整個帝國範圍,但仍然與公民敬禮及地方色彩較多聯繫。這些敬禮

後經巫術復活起來的哦西瑞斯 ( Osiris )神,人如此便能得到不死的保證。

而

有時也妄想給信衆死後生命的保證,不過所依賴的只是禮節,信理和訓導沒有什麼作用。這方面有艾 種很神秘的氣氛中作很長久的準備。較普遍的是那些與季節有關,而給人保證生殖繁榮的禮

毫不猶豫地肯定:朝拜眞神便須度一個奉獻的生活,便須持守一種充滿愛的爲人態度,基督便是爲這 個生活上的宗教框架,也在所不惜。基督信仰與整個羅馬帝國的所有宗教和敬禮的不同,便在於前者 實踐他們的信仰:唯有基督是主,而不是羅馬皇帝。因此只該聽從基督,卽使因此會迎頭撞上當時整 **信,一個神若能讓人暫時脫離今世的煩惱,那麼在這些信徒離開此世之後,一定不會拋棄他們** 以上是希臘~羅馬世界的一些主要特徵,就是在這樣的一個世界裏,最初的基督徒必須承認

尚在跳動的血腥祭肉,進入出神及發狂的狀況,野蠻地表達出人的超脫或超渡的需要

。 他們好似相

並

婁西斯( Eleusis ) 諸密宗,有第約尼削( Dionysios 即酒神 )諸密宗,這些禮節是藉着狂奔及吞食

### 天 主 敎 華 語 聖經 港星澳馬 中華民國 硏 習

地址:中華民國台灣省台北市陽明山建業路七三巷十號聖加蘭初學院(電話:〇二--八六 六四二五)

日期:一九八七年十一月廿九日到十二月五日 主辦:天主教中華聖經協會

主席:中華聖經協會主任指導司鐸韓承良神父

主題:「你們查考經典;正是這些經典爲我作證。」( 若五39 ) 助理秘書:高 征 財 神父

秘書:陳 維

統

神父

第一天 (十一月廿九日 星期日)下午

報到;開幕典禮(以供奉聖經開始);分享自我介紹的喜樂。 第二天(十一月卅日 星期一)

2 讀經時的態度與精神 ——馬千里神父

如何培育與推動個人讀經——張象文姊妹

3.

1

聖經中的聖神與讀經

鄭德泮神父

下轉四〇六頁

## 浔撒洛尼前書詮釋(下)

一 17~三 13:記述雕開後的情形:懷念、擔心、安慰等。

### 二17~20:懷念:

17節:「我們被追………離開你們」:以「被迫………離開你們」所翻譯的原文動詞( aporphanisthentes)不但表示這「離開」不是自動的而是受脅迫的結果,並且暗示,

保祿那時有了如父母喪失了孩子的感覺。

附註:這動詞的被動語態原來有子女喪失父母的意思,可是也能有一般喪失的含義,甚至表達父母喪失了孩子 的意義;第三個意義與上下文最爲相稱,見了節的「像撫育孩子的母親」和11節的「像父親對待自己的

暫時」:原文的「一小時的時間」使我們推測,保祿離開得城的時候還不太長,並且 懷有早日囘去的希望。

18節:「曾切願」:原文動詞不僅有隱約的「意願」的意思,而且表達堅定的意志。所用的時 態(Aorist,簡單過去時態)暗示保藏實在嘗試過囘去,正如以下所說:「我保祿確 實一再地願意去」。

透過表面,正如他自己只不過是天主所揀選的「器皿」,為把主的名帶到外邦人中(宗九 「但撒殫却阻止了我們」:保祿無疑地指示外來的阻礙。他說是「撒殫」。他的神學觀

聖 經

得撒洛尼前書詮釋(下)

具

15 ,同樣阻止他這救援工作的人或勢力是天主和他救恩的反對者—撒彈—手中的工

19~20節:請注意,本書信的末世性氣氛是何等濃厚!除四13~五11論基督來臨之正文外,還有一 10;二12,16;三13;五23各處都提到它。

望,使他整個的生活光明,在艱難中予以安慰和毅力。 保祿寫說,得撒洛尼教友在「主 保祿的生活顯然是在深切的末世性希望(望德)下而度過的。這以耶穌復活爲保證的希

耶穌來臨時,在祂面前」仍然是他的希望,他的喜樂,他足以自豪的冠冕,他的光榮。 這重疊性的兩節充分地流露保祿深切的喜樂,也使我們體會到末世希望在保祿思想中的

附註:「冠冕」大約是來自希臘運動大會的勝利者所獲得的桂冠的圖像。

重要地位,和對他日常生活的深刻影響。

保祿以「足以自豪」與「光榮」所表達的心理,並不是所謂的「虛榮心」。這種說法的眞義是格前十五

9~10(和其他同類章節)揭露給我們的:「我原是宗徒中最小的一個,不配稱爲宗徒,因爲我迫害過 ;然而,因天主的恩寵,我成爲今日的我;天主賜給我的恩寵沒有落空,我比他們更勞碌

其實不是我,而是天主的恩寵偕同我。」

### 三1~5:擔心:

1~2節:「我們不能再等待」;更恰當的譯文是:「我不能再忍受」( 即因沒有他們的消息所感 到的不安)。

獨自留在雅典」:保祿暗示,派弟茂德去,爲他個人原來是犧牲,但是對他們所懷的

堅固鼓勵」教友們。這原來不是一個無名的青年易於完成的使命。因此保祿加幾句讚賞 弟茂德是首次陪伴保祿(見宗十六1~3)的一位青年。 現在保祿派他去「爲在信德上 弟茂德的話,稱他是「我們(保祿)的弟兄和在基督的福音上,作天主僕人的弟茂德」。

□由五位國際聖經學者最近(一九八一)所出版的「希臘語新經本」以古抄本所用的 synergos ( 合作 者,同工 ) 的詞取代 diakonos。

多城的福晉工作:「我們原是天主的 synergoi 」(合作者)。思高譯本以「助手」譯之。

synergos 是保藤在此所用的詞,可能性很大。他在格前三9以同一詞來描寫他自己和阿頗羅在格林

3節:得城的教會是新建立而保祿在未能完成其教誨前該離開的教會,目前正處於受磨難的考

所傳遞的耶穌的話:「誰若願意跟隨我,該棄絕自己,背着自己的十字架來跟隨我」( **吉的」。為背着十字架的基督門徒,受苦是分內的事。這提醒教友的話反映着宗徒傳授** 信德上堅固鼓勵」他們。他自己加上一句意義深長的話:「我們(教友)原是注定要受 驗中。保祿憂慮教友的信德可能「在這些困苦中受到動搖」。爲此他派弟茂德去「爲在

得撒洛尼前書詮釋(下)

期而需要這樣的提醒

數(5次)表示初期教會認為它是耶穌注重的一句話,並且暗示教會業已經過教難的時 瑪十六24,亦見谷八34,路九23及瑪十38,路十四27)。這「主語」在福音裏記載的次

附註:早期教會的殉道錄採取耶穌的苦難敍述作爲教徒殉道錄的格式。

最早的例子見於宗徒大事錄:聖斯德望的殉道敍述(宗六8~15,七55~60)。

作者們這樣隱約地表達出殉道者之死與耶穌之死的密切關係。

着耶穌的死狀……」(格後四10)。

這關係也是保祿有力而切實地所指出的。他提及自己歷年的苦難之後說:我們(宗徒們)「身上時常帶

節:基督徒與基督的關係既然如此,保祿還和他們在一起的時候曾一再地( proelegomen: 過去不完成時態。這時態暗含「一再地」意思)預告了他們「我們將(或「必要」:

5 節 :「爲此,我旣不能再忍受……」(思高:等待……:見三1)。 mellomen ) 遭受磨難」,使他們在事實來臨時,不要心亂

這一句重複第一節的開端語(首尾呼應筆法!)而使這五節形成一個小文學單元

那誘惑者」,就是撒彈。

誘惑了你們」,指示已發生過,不能再避免的事件。

免的事情 「而使我們的勞苦 ( kopos,見一 3 附註 ) 等於白費了 」,指示將來可能發生而仍可避

「等於白費了」。這是從屈服於「誘惑者」的敎友方面來看而說的。

從天主方面來看,他的「勞苦」並不是「等於白費了」。 見格前十五56:「……在主的工程上該時常發憤勉勵,因爲你們知道 ,你們的勤勞 (

kopos)在主內絕不會落空」。

6~7節:弟茂德囘來帶來了好消息,使保祿的擔心變成安慰;主要的原因是,他們的信德和愛德 保全了。另一個原因是,他們對保祿個人的關係未變。他們仍然對他忠實、懷念他、渴

望再能見他。

「……在一切磨難中……」:「一切」含有「充足」的意味。

附註:以磨難和困苦所翻譯的希臘詞 ( ananke 和 thlipsis ),新經慣於用來指示末世的急難。這急難時期被 視爲默西亞光榮的來臨前必要經過而有預備作用的時期

這末世急難在猶太傳授裏扮演着重要的角色。拉比們將它比作分娩的陣痛,而稱它爲默西亞的陣痛

8節:「若是你們在主內站立穩定」:

「若是」:以「既是」取代「若是」更爲恰當。

原文的 ean 和動詞的直說語氣 ( indicative )表示,他們實在「站立穩定」。

「在主內」:「主」指示基督。「在主內」是保祿愛用的說法,爲指出信徒與基督的奧

祕關係,在這裏或許含有「憑藉主的恩佑」的意義。

「能活下去」:原文的 zomen ( 「 我們活着 」) 在這裏有生命力復興的含義

9~10節:保祿滿心的欣慰使他自然而然地轉向天主,一切恩賜的來源(見雅一17)而稱謝他

理知識的不足,保祿在未能完成敎誨前,被迫離開得撒洛尼 「爲能殢補你們信德的缺陷」:這「缺陷」大約並不指示信德的不夠堅定,而是暗示道

三11~13:結束書信第一部分的祝禱 經 得撒洛尼煎書詮釋(下)

11 節 : 耶穌是述語(「舖平」)的主詞 「 舖平我們去你們那裏的道路 」,卽除去所有的阻礙 ( 見二18 )。請注意,天主和 [ 主 ] ,並且這述語是在單數。這句子的構造暗示,兩位地位

都在共同的(天主)下與共同的「主」(耶穌)內合而爲一。 相同而工作完全同一。「天主我們的父和我們的主耶穌」:兩次的「我們」強調

12 節 :保祿已提及過他們的愛德。愛德是基督徒生活的基礎及靈魂。所以在結束這一部分時 再次提起它而加上一個願望:

像我們對你們所有的愛」,保祿以身作則,這一句隱約地歡迎教友們仿效他。幾年以 「願主使你們彼此之間的愛和對衆人的愛增長滿溢」。他又以挿句的方式繼續說:「就

後,他要給格林多教友寫道:「你們該效法我,如同我效法了基督 一樣」(格前十 1 )。這使我們瞥見保祿的心地;他認爲宗徒的責任不但是以言語傳遞耶穌的教訓 也

應該以生活來作基督化生活的中介。

:保祿先提到教友們互相的愛,這是第一步。按照若十三34~35所記載的耶穌語,門徒們互相的愛成為誠 別他們為耶穌真門徒的標記。保祿加添「和對衆人」一句。「衆人」當然包括磨難他們的「敵人」。這

13 節 :「而這樣堅固 ( eis to sterixai:目的句 ) 你們的心使你們在我們的主耶穌和他的 聖者來臨時,在天主我們的父前,在聖德上無可指摘」。請注意 ,保祿正如同耶穌一

反映耶穌的另一個教訓。見瑪五4~45,路六27~28;亦見羅十二14,17,20~

21

句

三8~10,而對照瑪廿二37~40。「聖者」大約指示「天使」(猶如匝十四5:LXX)。 樣,視愛德爲聖德的要素。亦見哥三14(「……愛德是全德的聯繫」) ,迦五14,羅十

的人並不可怕,却像子女等候並歡迎父親一樣。請對照路廿一28:「 這些事開始發生 在天主我們的父前」:在「天主」後加「我們的父」似乎是說,審判之日爲屬於基督

時,你們應當挺身起來,抬起頭來:因爲你們的救援近了。」

1 五 22:正文的第二部:勸語。

四1~12:論基督徒的成聖。 這一段以請求和勸勉來

口着重貞德(3b~8節 ),愛德(9~10節 )及正常的生活(11~12節 ) 一談論成聖的道路(就是宗徒所傳授的道);成聖的動機(天主的旨意),勸導的目的( 前邁進」;原文:爲的( hina ) 更向前邁進 )。

:「在主耶穌內」與第2節的「因主耶穌」基本意義相同:保祿所勸勉,所命令的,不來 自他自己或任何其他的人,而來自「主」耶穌。 你們既由我們學會了」;以「學會」翻譯原文的 parelabete 不很恰當。

學會了」當譯爲「領受了」:「領受」這一述語表示,他給他們所講的不是他自己

遷要更向前邁進 」:聖德不是靜態,而是動態的,常有前進的可能,甚至需要

的,而是他所領受且忠實地傳授給他們的「主」耶穌的旨意

2節:「……因主耶穌給了……誡命」∴見第1節有關「在主耶穌內」所說的,宗徒們不是自

**3**節 我們成聖的動機就是「天主的旨意」。 有權威,他們的權威來自派遣他們的「主耶穌 」。

網

得撒洛尼前書詮釋(下)

這「成聖」包含幾個成分,如

貞德:「要你們戒絕邪淫」:卽非道德的性交。

這「邪淫」的罪是他們生活在外教社會中,常該提防的誘惑。「身後」「身份们身系另差」」自身沒多的性多。

節:「持守自己的肉體」:原文有「自己的器」,按照一些學者「器」在這裏意謂「妻」(

這葉盾來,呆錄均敘別省示夫妻關系均貞彙。 拉比文學裏有這樣的用法)。

這樣看來,保祿的教訓指示夫妻關係的貞操。

可是,以「身體」翻譯原文的「器」可能更好。

附註:1.希臘人慣稱身體爲「器」,卽容靈之器。

2以「持守」所翻譯的 kta sthai 也包括「益加持守(管制)的含義。 塔爾索人保祿必定知道這用語,而收信者均是生活在希臘文化範圍內的外邦教友。

認識天主的外邦人」的生活。

5節:「……放縱邪徑之情」:與第4節所要求的「管制」身體的態度正相反,正是「那些不

6節:「在這樣的事上……」:即以上所提及的有關性的事。

66~8節:避免邪淫之罪的三個理由。這三點捐出這罪惡貫: 附註:有些學者將原文( en tō pragmati )譯為「在業務上」。這與上下文不合。

├|「主對這一切是要報復的〈6節〉:「主」指耶穌,如得後書一7~8:「……;主 我們的主耶穌福音的人 」。 耶穌由天上偕同他大能的天使顯現時,要在火焰中報復那些不認識天主,和不聽從

這 「報復」大約指末日的審判(如得後一8),也可能指現世的罰(如格前十一30)。

「天主召叫我們……是為成聖」(7節):這一句指向第3節 ,罪人拒絕天主的召

叫,得罪召叫的天主

三「凡輕視這誠命的,不是輕視人,而是輕視那將自己的聖神賦於你們身上的天主」(

8節):輕視施恩的天主,卽賞賜他們無比的大恩、賦予超性生命之聖神的天主。

附註:保藤強調這誡命的目的,不在改正教會內已發生的毛病,而在預防發生的可能。教友們所生活於其中的

外邦社會對這類行為的態度極其鬆弛,道德生活的水準很低。這是得撒洛尼教友所生長於其中的環境。

他們度基督徒的生活才有幾個月。在這樣的情形下,保祿的勸誡並不難了解。

9~10節:愛徳

:「關於弟兄的友愛」:原文 philadelphia ( 弟兄間的友愛 ):

外邦人以此詞來表達親兄弟,姊妹間的愛。爲保祿却是在基督內兄弟、姊妹間之愛,天 主子女間之愛。(亦見羅十二10;希十三1;伯前一22)。這「弟兄的友愛」並不否定

「……你們自己由天主受了彼此相愛的教訓」。

「由天主受了……教訓」: theodidaktoi :直接受天主的教訓,即內心的教訓。保祿

對衆人之愛。見三章5節:「願主使你們彼此間的愛情和對衆人的愛情增長滿溢…」。

人,在體驗這愛的同時,不能不將它反映而使它發現於外,波及別的人。(見若望壹四 的思想可能是如此:天主根本是愛(見若望一書四8)。在心的深處與他接觸及聯合的

20和三17)。

10 節 · 保祿承認,他們對「全馬其頓的衆弟兄」已經實行了這愛。 他繼續勸他們「 更向前邁

進。」在德行的旅途中的我們常有前進的可能和需要;停止便是退步。

11~12節:正常生活:

更清楚以及更嚴厲的話再次提到這問題。所面對的人是「……游手好閒……的弟兄」( 病(見11節:「如我們所吩咐過你們的」;亦見得後三10)。得後三6~12要用比這裏 這兩節仍屬第10節的「我們勸你們……」。它們指出得撒洛尼教會內似乎早已發現的弊

責備的事,大約來自有關主的來臨的錯誤觀念,及由之所引起的過度的末日氣氛。

三6);不是全體教友,似乎只是少數的幾個人:「你們中有些人……」(三11)。所

:保祿勸他們「過安定的生活,專務己業,親手勞作」以後,附加兩個理由:(1)教友(和 他們代表的教會)在教外人前的好名譽及②不要給別的人(特別同道們)增加負擔;就

是說,因不工作,而在維持生計上需要依靠他人。

附註:思高聖經學會的翻譯「好叫你們在外人前來往時有光彩……」不如「好叫你們對(教)外人舉止端正」。 peripatein 在此處不指人間的「來往」而指人的舉動,舉止。

四13~五11:有關基督來臨的問題。

現在應付這兩個問題;但是主要的目的不在增進知識,而在安慰和鼓勵他們 ( 見四13 , 他們不安的問題:一已死去的教友在基督來臨時的情況如何?二來臨的時間問題 問題,是因爲得城的教友需要一個說明。他離開了得撒洛尼後,教友中間發生了兩個使 保祿的宣講中重要的一點,是基督末日來臨的道理(見一10)。他在本書信中談論這個 心。保祿

得撒洛尼前書詮釋(下)

18

; 五 11 )

他們未會聽過復活的道理,而是一個具體的、他們以前沒有想過,保祿也沒有說明的問 驗,使他們過分憂傷「像其他沒(復活的)希望的人」(13節 ) 在保祿離開了得城之後,有幾位教友死了。這是得撒洛尼教友的 。憂傷的理由不是因爲 一個新而似乎意外的

保祿大約由弟茂德得知他們的心情,而予以安慰

題:已死亡的教友是否也要和還活着的教友一起分享基督光榮來臨的福分?

一死者要首先復活,而和還活着的人一同迎接主。

13 節 :「關於亡者」:原文有「睡眠者」。這是人從古以來替「死」字慣用的委婉詞句(獫如 仁此後,二者都要和進入了光榮的主常常在一起。

中文的「長眠」)。

改變,並非毀滅」(追思亡者頌謝詞)。 但是,爲信復活的基督徒,這說法另有深意,因爲「爲信仰你(基督)的人,生命只是

「像其他沒有望德的人」:在這裏把原文的 elpis 譯爲「希望」比「望德」好。保祿所

指是復活的希望。這希望的根源和保證是耶穌自己的復活。 (見1節 並格前 十五20: 基督……作了死者的初果 ] 及23節「都要復活(22節)……首先是爲初果的基督」)。

14 節 : 「死於耶穌內的人」,原文「藉着耶穌死的人」。這句話的意思當然不是說耶穌是死的 緣因,而是指教友在死亡時和(復活的)耶穌的聯合:生活時如此,死亡時亦如此;雖

然「在耶穌內死的人」不是直譯,尙適於表達保祿的思想。

14節的開始「因爲我們若是信……」照原文應作「因爲我們旣然信……」:他們實在信( conditio

realis ) o

上,到空中迎接主」。 臨的耶稣(一起)進入天上的光榮,而不是,領他們和「由天降來的主」一起來。見 17節:「然後我們這些活着還存在的人,同他們(死而復活的人 )一起 要被 提到 雲彩 「……天主要領那些死於耶穌內的人同他(耶穌 )一起來。」意思是:天主使他們

15節:「我們照主的話告訴你們……」:「主的話」難以確定。這一句話( 留)不見於福音中。保祿大約根據傳授而自己重新塑造的某一耶穌語。他的作法或許 羅十四14的相差無幾:「在耶穌基督內,我知道,並深信:……」。 直到主的來臨 所知道而 深

是:「沒有什麼(食物)本身是不潔的」。這一句話顯然暗示谷七15所記載的耶 「不是從人外面進入他內的能汚穢人,而是從人裏面(卽他的心)出來的。」

些學者提出另一個譯法,就是「我們這些活着存留的人,到主來臨時絕不會在已死的人 話,保祿不是聲明,他和當時的得撒洛尼教友在主來臨日還活着嗎?爲避免這結論 時……」。可是,「我們」這兩個字,含義還是和以上的相同 以前」。這譯文有其可能性。這樣可避免使保祿直接說「我們…… 活着存留到 主來臨 我們這些活着存留到主來臨時的人,……」:這是使歷代的聖經詮釋家費解的 ,有 旬

怎樣解答這個問題呢?簡單地說

等於「活着或已死了」。爲此,保祿這一句話只是表示他私人揣測或希望的價值,並不 們同時知道,確定的時日任何人都不得而知(見谷十三32;瑪二四36;宗一7;亦見 保蘇和得城的教友和當時一般的教友一樣,懷着主的來臨已接近的熱烈希望。但是,他 信第五章2節和10節:他「叫我們不論醒寤或睡眠都和他一起生活」。(醒寤或睡眠)

是權威性的聲明 「絕不會在已死的人以前」:活着的人不佔優勢,這是保祿給予教友的第一句安慰話 :

已死去的弟兄和還活着的教友在主來臨日毫無區別;二者同樣要分享主來臨的光榮

節: 這兩節可以說是第14~15節的發揮。保祿以傳統獸示性詞句來加以描寫。這裏應該分辨 清楚的是神學性的內容和表達這內容的文學外衣

16 10 17

神學性內容:亡者將要復活,且和未死的教友同樣分享基督光榮的來臨。他們 始這一句話,表示他願意著重這「永久」。 ) 時常和主在一起」:「時常」更好譯爲「永久」(原文: pantote;保祿以這詞開

並且要

口文學外衣 ( 即具體的細節描寫 ) 。 其成分在古經中神顯現的描寫或默示性文學中已出現(如發令,總領天使的吶喊、號

顯現的描寫( J. Dupont,見出十九16~17)和/或君王駕臨某一城時,居民出城 聲、雲彩)而成爲傳統的表達方式。去「迎接主」一細節,可能上溯至西乃山上天主

迎接他的希臘風俗

請注意:君王的來臨和基督的末日來臨,希臘語都同時稱爲 parousia。教友「被提:

三七六

在處。因此「主」必由天降來,而去迎接的人必被提到空中去迎接他。所以這一切的 到空中」迎接主和「主要……由天降下」都反映當時普遍的看法,卽上天爲天主的所

都應該列入限於時代的表達方式的範疇。

有關第17節的「我們這些活着還存留的人」見第15節的說明。

第18節的結束詞「爲此,你們要常用這些話彼此安慰」,表達這一段的原來目的。

1 (11節:主來臨的時間問題。

一大體說明:

督來臨的情況,而談來臨的時間問題。 這一段以11節的「互相安慰」與前一段相聯合。但是其內容與前一段的不同,不再談基

過的 的囘聲?見瑪廿四43;路十二39)和舊約先知已用過的懷孕者的陣痛,就是這個意思。 談論的動機還是保祿有關得城教會所接受的報告。首先他請教友記憶他早已給他們所說 ,就是主的日子在人想不到的時候要來。所用的兩個小比喻:夜間的盜賊(耶穌語

:他們應該醒寤清醒,以信、愛、望三德來作武裝,以準備主的來臨

,正如前一段的一樣

主要目的是鼓勵,安慰他們

安慰 死了,是爲叫他們「不論醒窹(活着)或睡眠( 已死 ),都和(復活的 )他一起生活。」 (9~10節)。 :他們不必恐懼那日子的到來,因爲天主揀定他們藉主耶穌獲得拯救;耶穌爲他們

請注意,爲主的來臨而準備,不但是個人的責任,也是團體的:「你們要互相安慰,彼

得撒洛尼前書詮釋(下)

口個別詮釋

:「……論那時候與日期……」:「那」=末日的

時候」:chronos:指時間的長度

有關這時間問題,保祿說不需要給他們寫什麼。能知道和應知道的他們已經知道了,保 日期」kairós:指確定的時候。

祿曾親口講過。他們已知道是什麼,第2和第3節說明:

2節:「……主的日子要像夜間的盜賊一樣來到 」。

主的日子」是默示文學普遍用以指謂耶穌來臨的日子。

像夜間的盜賊一樣」是人想不到的時候。這比喻有耶穌語爲其來源。見瑪廿四43;路

十二39。初期教會把它保存下來。除本處外還出現在伯後書三10;若望默示錄三3;十

六 15 。

3節:保祿又把耶穌的來臨比作懷孕者的陣痛,這日子爲不準備自己而妄言「平安無事」的人 說:靈魂哪!你存有大量的財物,足夠多年之用,你休息罷!吃喝宴樂罷!」(19節)。 變成一艱難可怕的日子。這些人像路十二16~20所描寫的富翁:「\*\*\*\*\*我要對我的靈魂

天主却在當夜索囘他的靈魂。

附註:耶穌把末日的來臨也比作過孕婦的陣痛。見瑪廿四8;谷十三8中文瑪寶以「 痛苦 」而馬爾谷以「 苦 痛」所翻譯的「 hōdinōn 」原來是「陣痛 」的意思

三七七

:「你們不是在黑暗中,……你們衆人都是光明之子和白日之子;我們(保祿也在內)不

屬於黑夜,也不屬於黑暗」。

說明「黑暗」( 或黑夜 ) 原來是驚愕和災禍的象徵。借用到靈性層次上,它表達不認識 或不願事奉天主之人的狀態,罪孽也稱爲黑暗的行爲(見羅十三12),反之,「光」或 「光明」表達天主的性質:「天主是光,在他內沒有一點黑暗」(若壹一5)。

永生」之意。)教外人進教是棄暗投明,猶如常年主日第一頌謝詞所說:「你(天主) 隨耶穌的人「不在黑暗中行走,必有生命的光」( 若八12 )。( 「生命」爲若望常是「 基督也稱爲世界的光(若八12)。認識而事奉天主的人是光明之子(即屬於光明)。跟

:「所以我們不當像其他的人睡眠……」

召叫我們從黑暗中進入光明」。

,其他的人」指不認識且不事奉天主的人。

「不當睡眠」:不當睡覺的樣子度生活。

醒寤」像那些等候主人從婚筵囘來的僕人(路十二36)。

「清醒」:冷靜觀看事態,而以相當的生活準備自己(爲「主」的來臨)。

7節:本節描寫屬暗 ( 或黑夜 ) 之人的生活。這生活限於現世與它的享受。這不是教友應度的

:教友們(保祿在內:「我們」)「作白日之子的,應當清醒,度一個以信、愛、望三德

經 得撒洛尼前書詮釋(下)

義語

爲基礎的生活。保祿把這三德比作當時軍人的武裝。「白日之子」是「光明之子」的同

9 節 · 「 因爲天主沒有揀定我們爲洩怒 」:

洩怒」指天主末日審判時的判罪

「 而是藉我們的主耶穌基督爲獲得拯救 」。

既然那日子給我們帶來「拯救」,它為我們不是可怕而是可期待的日子,正如路廿一28 所說:「這些事(耶穌光榮降臨的事)發生時,你們應當挺起身來,抬起頭來:因爲你

們的救援近了」。

10 節 :提起得救的原因和性質:「他爲我們死了,爲叫我們不論醒寤或睡眠 都 和他一起生

醒寤或睡眠」在這裏有「活着或已死」的意思。

「和他一起生活」:共同分享復活基督的光榮生活

這一節再次(見四17)囘答四13所提出的得撒洛尼教友有關他們亡者的問題

11節:「爲此,你們應互相安慰。」

這一句話重複四18已說的。但是,現在保祿加上「彼此建樹」一句。這「建樹」首次在

他的壽信中暗含保祿在格前一再要說的,視敎友爲「天主(或聖神 )的宮殿」的比喻

彼此建樹」這一句也提醒我們,「成聖」和「得救」不是每人個別的,而是我們共同

的事。我們自然而然地彼此影響,我們負責,使我們所說所作成爲互相的輔助

五

12 \ 22 :附加勸言:保祿特別注意教友互相的關係;大部分的勸言與教會內的團體生活有關 0

三八〇

12~13節:教友對管理教會者該有的態度:

得撒洛尼教會是新立的教會。其領袖是(保祿)從教友中所揀定的。在這樣的情形下勸

言的需要,易於了解。

保祿提起值得他們注意的兩點:

─他們的領袖是在他們中、就是爲他們勞苦。

口他們「在主內」(即依「主」的權威)管理他們,所以保祿請敎友「格外地本着愛重

視他們」。

附註:「格外地」比「更應」(重視他們)好,因為原文的 hyperekperissov 就是遺偶意思。 保祿所提的緣故是:「爲了他們的工作」。他視他們的工作爲一項出於愛的爲敎會和爲

教友的服務。因此教友的重視也必得是由愛而來的重視:以愛還愛。

14~15節:教友間應有的精神:

者和敎友本人。 得撒洛尼教會的成員都是新教友。無怪其中還有一些缺點;保祿「勸勉」他們

,卽管理

這裏指不安於團體的教友,他們是否與得後書三章6等節所描寫的「游手好閒 要勸戒閑蕩的」:「閑蕩的」:原文的 ataktoi原來是軍用詞,指行伍之外的兵 」的教友

一樣的人,則是另一個問題。

寬慰怯懦的」:得撒洛尼教會已有過受迫害的經驗。本性膽量小的教友需要鼓勵和安

「扶持軟弱的」:軟弱的人在困難時不忠實的危險較大,需要扶持

容忍一切人!」:人人都不完善,所以應互相容忍。

樣的道理:「對人不可以惡報惡,對衆人要勉勵行善」(十二17)和:「你不可爲惡

所勝,反應以善勝惡」(十二21)。這並不是保祿個人的意見,而是基督本人所要求的

(見瑪五38~48;山中聖訓);所以是每位基督徒應有的態度,不但對近人或同胞,或

15節:「……人對人不要以惡報惡……」要「互相善待,且善待一切人」:在羅馬書保祿要講

同道:「要……互相善待,且善待一切人」(本節 )。

16節:「應常歡樂」:「常」:所以也在苦難中。這是可能的嗎?保祿不說空話,他有親身的

經驗:「……我充滿了安慰,在我們各樣的苦難中(見格後十一23~27的描寫),我格

外充滿喜樂」(格後七章4節)。

17節:「不斷祈禱」:「祈禱」不指以言語形成的祈禱,更指祈禱的精神,一顆意識到天主在

心內的存在,而精神上與他合而爲一的心。

18節:「事事感謝」:將「事事」譯爲「常」,「在一切情形下」,大約更能表達保祿的意 思;情况無論如何,常應感謝天主,因爲「我們知道,天主使一切協助愛他的人……獲

得益處」(羅八28)。

「這就是天主在基督內對你們所有的旨意」:意思是: 這都是在基督身上給我們所啓示

得撒洛尼前書詮釋 (下)

的天主的旨意。

19節:「不要消滅神恩」:初期教會富於各種神恩。是天主聖神的恩賜在促進教會的發展。保

保祿看重這些神恩。他不願意教友「熄滅」(他所用的動詞)這神火。

20節:「不要輕視先知之恩」:這神恩的首要作用是,在目前的社會情況上看出而宣告天主的

**藤建立的教會也有,特別在格林多教會。** 

· 「但應當考驗一切,好的應保持;」: 有經驗的保祿知道,不是一切有神恩的外表的是 真神恩。因此他要求,都要加以考驗,而要保持「好的」,就是真實的神恩

旨意。說預言的能力是次要的,有時有,有時無。

22節:「各種壞的,要遠避」:更好譯爲:「惡的一切現象」。

「悪」可能以各種不同的方式出現,都應該躲避。

保祿以這一般性的勸言結束他的訓話

23~24:祝禱詞

23節:「願賜平安的天主親自完全聖化你們」:

「賜平安的天主」:天主是眞平安的泉源及賦予者。

完全聖化你們」:「完全」,徹底地,將整個的人,如下面所說:「將你們整個的神

魂靈魂和肉身……保持得無瑕可指」。

附註:以「神魂」和「靈魂」所翻譯的 pneuma 和 psyche,指人精神生活的原理和動物界生活的原理 ( 見 Zorell :新約希臘語詞典)。它們和身體一起作成整個的人;如果將這三個成分以「靈、魂、身」譯

出,可能更加清楚。

得撒洛尼前雲詮釋(下)

綠和初期教會都料想並希望,耶穌光榮中的來臨不可再遲延了。這耶穌來臨日要決定每 保藤求天主,使他們保持自己完全無瑕可指,直到「在我們的主耶穌基督來臨時」。保

人永遠的命運。爲跟隨耶穌的人,要帶來永遠與他同在的福分。 ( 見四17 )。

:「那召你們的是忠心的,他必實行」:

第二章12節寫過,天主召選他們進入他的國和光榮。現在他保證,忠信的天主要完成他

·致候與祝福(五 25~28)

所開始的

25節:「弟兄們,你們也要為我們祈禱。」:保祿確信,祈禱是傳教重要的一部分,而他自己 直地在祈禱(見三10)。

26 節 :「你們要以聖吻問候所有的弟兄。」:

係。稱之爲「聖吻」:因爲它表達他們在基督內所有的神聖關係。 接吻是當時和現在相親相愛的標記,保祿願意他們聚會的時候用吻來表示相互的弟兄關

因主」(基督),給「蓍求」加強力量

27 節

;「我因主誓求你們」;「誓求」;迫切地求

向衆弟兄朗誦這封書信」:

保祿切願全部教友得悉他所寫的信

以後哥羅森書(四16)進一步地要求

,把所收的信宣讀之後,也使它「在勞狄刻雅人的敎

會宣讀;至於那由勞狄刻雅轉來的信,你們也要宣讀」。

三八三

集份 一九八七年秋

28節:「願我們的主耶穌的恩寵與你們同在」。

請見本書信一章1節。保祿以這樣的祝福詞,結束他所有的書信。

「主耶穌的恩寵 | :耶穌爲我們掙得的天主的恩寵,有關「恩寵」( charis)的意思,

史。誠然,這裏所說的生命,指的是人現世有限的生命;至於那無限的生命却是永恆不朽的,超越宇 程,是「時間」使人類歷史有了進展。但是,無可否認的,「時間」也拘限了生命 , 終結了人的歷 常以「歲月」一辭來形容正在發展中的動態生命。或許我們可以這樣說:是「時間」使生命有了過 生活在現時代的人,普遍地都很關注「時間」,甚至有人認為「 時間 」就是生命。在我國文化中也

宙時空之外

的。更重要的是,天主已在祂身上末世性地臨在。爲此,祂的來臨要帶領整個人類走向「時間」的最 若望看重「時間」的因素,似乎是有意指出默西亞時代的來臨;耶穌是末世的啓示者,是父所派遣來 啊!救我脫離這時辰罷!但正是爲此,我才到了這時辰。父啊!光榮祢的名罷!」('若十二27~8) 少人想捉拿祂,但為了種種原因,始終沒有下手(七3;八20)。有一次, 耶穌 向父 祈 求說:「 父 高峰,即救恩的圓滿階段。在這樣的前提下,若望筆下的聖神自然也有了「時間」的因素。「誰渴了, 信仰祂的人將要領受的聖神;聖神還沒有賜下,因為耶穌還沒有受到光榮。」(七38~39)無疑地 到我這裏來喝罷!凡信從我的,就如經上說:『從他的心中要流出活水的江河。』祂說這話,是指那 的時刻尚未來到。」(若二1~4)此外,若望也多次記述,由於耶穌的時辰還沒有來到,縱然有不 中,當耶穌的母親向祂說:「他們沒有酒了。」耶穌却囘答說:「女人,這於我和你有什麼關係?我 「時間」在神學上是一個很重要的主題。若望福音有很多有關「時間」方面的說法。在加納婚宴

經

若望和路加筆下的「時間」與聖神

**遣他到你們這裏來。」( 寸本7 )換言之,聖神是在耶穌囘到天父的光榮中時,父因子之名所派遣來** 了聖神。這位聖神正是祂先前在世時曾向他們許諾過的。若望用了很多概念性的說法來描繪聖神 門徒時噓氣說:「你們領受聖神龍!」(二十22)復活的耶穌給普世帶來新生命,也給信仰團體帶來 高峰時刻;另一方面,也暗示耶穌交出了自己的「神」,有了遺發聖神的含義。再看祂復活後顯現給 魏」一字原爲「神」,在此若望用了《個非常技巧的雙關語:一方面表達了耶穌的死亡即受光榮的最 到印證。其中顯著的要算若望士九章30節所說的:在十字架上耶穌低下頭,交付了靈魂。希臘文「靈 的 ( 十四26;十六7;十五26 ) 遺樣的思想可以在本福音的最後部分,耶穌的死亡、復活事件中得 將眞情告訴你們,我去為你們有益,因為我若不去,護慰者便不會到你們這裏來;我若去了,就要派 類進入前所未有的「時間」高峰。在末世的意識下,超現世的生命已從現今開始,在聖神的提撕和指 26 ),引領人進入一切眞理 ( 十六13 )。總而言之,若홓筆下的聖神是末世時代的聖神,強調整個 五26.),祂要與人同在(十四15~17:), 祂要向人施行教導,使人想起耶穌 曾說過的 一切話( 十四 按若望福晉的「時間」觀念,作著似乎有意強調聖神來臨的時刻是在耶穌死亡、復活事件之後 「護慰者」(十四26),「另一位」(十四16),「眞理之神」(十四17),馳要給復活的基督作見證(十

方法 角色,是耶穌以外的一位。在耶穌時代這一階段中,聖神伴隨着救恩史的步伐。作者採用了舊約「上 ,他從起始就將聖神的出現劃分爲兩個顯著的時期:卽耶穌時代(路加福音)和教會時代 再看路加,在「時間」的觀點上,他的聖神學與若望有所不同。路加有他自己的神學觀點和編輯 )兩個階段。路加採用了報導的形式,予人一種具體的真實感。因此他筆下的聖神有其獨特的

引下步入永恆

若望和路加筆下的「時間」與聖神

經

神怎樣給基督傅油,也會怎樣以能力充沛教會。可以說,路加筆下的聖神是實穿教恩史的聖神 是在聖神的引導下完成的。路加很注意他著作的結構,在宗徒大事錄多處,他採用與福音平行的思想 開始了公開傳教的生活(四14)。按路加的思想,耶穌的公開生活和救恩使命是相連的,而這一 穌受洗時臨現(三22),彷彿是被聖神傅了油(四18),被聖神引領到荒野(四1),也被聖神引領 翰,在母胎時就已如同厄里亞一樣充滿了聖神和能力(一15~16),救主之母瑪利亞因聖神而受孕( 主之神充滿人」的說法 和結構,來表達其兩個階段的連貫性。卽聖神在耶穌基督身上所施展的德能,也延續在教會身上;聖 的目標,路加要清楚表達的是耶穌充滿了聖神,他用了多種的說法來申述,例如:聖神形如鴿子在耶 35 ,在耶穌出生以前就已具體地伴隨着救恩史的進展,直到天主的救恩在人類時間的過程中產生 就連依撒伯爾、匝加利亞、西默盎都因了適逢其會的機緣而得沾聖神的恩澤。最後也是最終 ,描寫聖神充滿了整個救恩進程中的關鍵性人物。首先是作爲耶穌前驅的 ,是承 切都

救普世的計劃。若望則較重視末世的觀念,以永恆圓滿的生命爲出發點。即永恆已始於今世,整個字 上,並且伴隨耶穌參與救世的工程;同樣地,祂也臨在於產生聖徒的教會身上,推動教會延續天主援 的是一位從古至今就與人同在的聖神,是具體的現身在人類的時空內。祂臨在於誕生基督的瑪利亞身 臻圓滿境界的旅途中的護慰者,祂協助人繼續發揮耶穌基督所帶來的豐富生命,直到整個宇宙時空融 宙人類都已在耶穌基督末世性教恩的臨界點上。所以若望描寫的聖神,是在人類已經獲得教恩而尚未 合在無盡無涯的眞、善、美的境界 總括兩位聖史在神學的「時間」觀之下,路加較著重此時此地,即以現世生活為起點 。他所描繪 實效,邁向圓滿的永恆

王敬弘:路加福音中的聖神論 若望福音中的聖神 神學論集40號

神學論集47號 神學論集41、42號

宗徒大事錄中的聖神

三八八

無疑的,方法是人深感頭痛的問題,但要走向成熟的本位神學,不能不再面對這個問題。

近代知識分子有時很消極地批評基督徒的信仰和神學。

2 投射( projection ) :心理需求得不到滿足,又不願投入世俗奮鬥吃苦,而把希望投向未

非理性( irrationality ) :完全依靠宗教的體驗,在嚴格的推理之外。

來的天堂。

退化(regression) 壓抑 (repression) :因前述三項理由,信仰、神學使人不斷退化,而與實際奮鬥的生活 · 貶抑自我,放棄自主權 ,甘爲神的奴隸,作另一奧祕的附屬品

日益疏遠。

元化的態度再強化就成了「科學主義」,在學術上也只承認一種方法:科學的方法;好似神學方法根 實驗的角度看,只從科學的平面上解釋,使人生活物質化,成爲一部生產的機器有以致之?這種一 本不需要再反省,因爲根本沒有神學方法存在的餘地。至今科學主義錯誤的歷史觀:人類最初生活在 這些嚴厲的批評由何而來?是否因爲今日瘋狂發展科技,把人從歷史、從人際關係中抽出 ,只由

宗教迷信中,後來逐漸俗化發展出哲學的反省,最後,直到近代,人類走到成熟的顯峯,才有科學的

佰

理

信理神學方法的再反省

展的原始人。實際上,由客觀的歷史研究來看,這乃是十分錯誤而缺乏實在根據的看法,是反宗教、 昌明;已成爲大多數人不再反省的口號,宗敎的信徒或自有人生、宇宙觀的哲人,彷彿都成了尚未發 反哲學的知識分子所發出的論調

1

關自然科學的「方法導論」( Discours de la méthode ),與雅各(Giambattista Vico 1668 ~ 求人作哲學神學的反省。縱觀歷史,笛卡爾(René Descartes 1596 ~ 1650 )一六三七年寫成有 看出是自然科學在先,人文科學在後。如此,於今科學發展已處處帶來危機的時刻,是否正提醒我們 才開始盛行;自然科學的突破約在十七、十八世紀,人文科學的明確建立則在十八、十九世紀;也可 證。而「自然科學 」一名一七〇三年始漸普遍被人採用,「人文科學 」一名則至一八四七或四九年方 學中歷史世界的建立」(Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes 文科學問題的「各種人文科學導引」(Einleitung in die Geisteswissenschaften)及「人文科 wissenschaften ),相差也有百年;都是先有自然科學的建立,然後出現再反省之人文科學的例 der reinen Vernunft ),與狄爾泰(Wilhelm Dilthey 1833 ~ 1911 )一八八三年出版反省人 1744 )一七二五年出版有關人文科學的「關於各民族共同天性的一種新科學之原理」( Principi Immanuel Kant 1724 ~ 1804 ) | 七八一年著成分析自科學之基礎的「純理性批判」( Kritik 客觀的歷史研究指出這樣的事實:在思想史上,我們可以看出一個基本定律:科學愈昌明,愈要 Scienza nouva d'intorno alla commune natura delle nazioni ),相差約百年;康德

爲了增進我們信理神學反省批判的能力,我們在此特別再提出信理神學方法的探討與讀者互相低

要趕緊努力作哲學、神學的反省批判?

(F)

則與實用兩方面討論理論與實踐在方法上的配合。在原則方面,我們將分六點詳加論述:||傳統的態 礪切磋。當今之世,學衞思想界十分重視理論與實際生活的連接,爲免神學蟄居象牙塔中,我們由原 口近代的變化,
已現代神學家一般的看法,
四新的因素,
因理論與實踐的關係,
以結論

# **壹** 原則:方法的整合

# ( 傳統的態度

提出的各種見解均無法爲教會完全接納,以致形成神學與科學的隔離。如圖一所示①: 觸。中古世紀,神學在人類思想上曾扮演過極重要的角色;日後因自然科學與理性主義擡頭,使其影 響力大爲滅低。這原也並非不是正視自然科學與人類理性價值的契機,無奈當時自然科學與理性主義 行者」,卽理論先於實踐。這種看法應用在神學上,便是先完成神學理論,然後再與其他科學接 如我國先哲在修齊治平的實踐前,講求格物致知;西方傳統也認爲人先是「知者」,而後才是

三九

然而,人類思想不斷演變,在神學方法上自然也有了新的變化

# 二 近代的變化

意體驗的重要;回教信仰與社會生活不可分的密切關係,影響到注意宗教生活與家庭、社會、政治生 合一神學」②;同時,基督徒也意識到與其他宗教交談的重要,有日益踏上溝通合作之途的趨勢。毫 會爲「圓滿的社會」、「救恩的堡壘」。本世紀以降,合一運動興起,逐漸發展出以聖經爲基礎的 重視聖經、個人、入世;天主教神學則承襲士林神學以教會訓導權定斷的信理爲重,維護聖統 活之不可分;非洲民間宗教著重在團體共融中體驗生命的活力,也影響到注意團體中的 **溝通也必然包含信理神學方法上的改變:如佛教禪定、頓悟等的修持與內境,在神學方法上影響到注** 無疑問,不僅基督宗教間的「合一神學」將帶來信理神學方法的新問題與解答;基督徒與非基督徒的 ⑴從教派神學到合一神學:基督宗教 ( christianity )自十六世紀分裂以來,基督教 ·傾向於 ,稱教

到普世,其他思想文化的特點勢必也會影響到神學的方法③。 大體上說,傳統神學是在歐洲思想界發展出來的,神學的方法帶有歐洲文化的特色;今教會旣已發展 巴肋斯坦、由巴肋斯坦到希臘羅馬文化世界、由希臘羅馬文化世界到中北歐、最後由中北歐到普世 (2)**從歐洲神學到普世神學**:這方面可由教會史來看。教會發展史可分爲四大階段:由耶路撒冷到

化的 (inculturated)、場合化的 (contextualized )、時間性的多型神學,如梵二以來特別強調 的、思考性的、靜態的單型神學;今日許多其他文化則要求比較生活性的、實踐性的、動態的、本位 ③從「單型」( uniform ) 神學到「多型」 ( multiform ) 神學:歐洲傳統士林神學是較學術性

亞洲教會可能發展貧窮生活、宗教體驗中的啓示奧祕(mystery of revelation),非洲基督徒則或 救恩的奧祕 (mystery of salvation),拉丁美洲則大談解放的奧祕 (mystery of liberation),

將展現降生的奧秘 (mystery of incarnation ) (4)。

④從農業社會神學到工業社會神學到資訊社會神學:農業社會(或稱第一波)的宇宙觀

周

學的方法。今資訊社會(或稱第三波)展現出多元( pluralistic )的人生觀與生活方式,自然也使 的、靜態的,隨着天地的循環,人們生活問而復始、守舊而平靜,注重大自然生命,有陰陽觀念,比 史遥程、進化、分析,意識到尚未完成的一面,比較喜歡歸納法的( inductive ) 思考。都影響到神 較喜歡演繹法的(deductive)思考。工業社會(或稱第二波)較重直線性的、動態的 即保持其基督信仰的正確內涵,同時在各種不同型態的神學間推動彼此的融通 神學進入多元的時代。然而在方法上必須注意到兩個問題:信仰的統一與多元性神學間彼此的交談 發展,講求歷

## (三) 現代神學家一般的看法

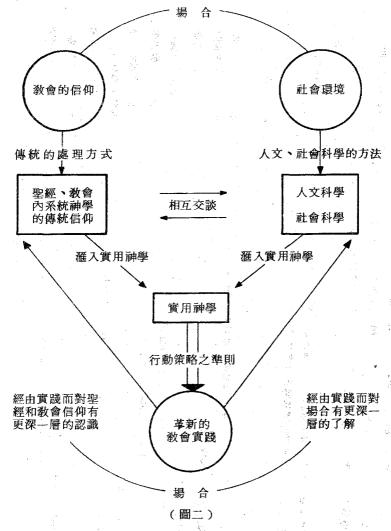
神學方法雖經上述種種的變化

,有些神學家却不受影響仍保持傳統的觀念與態度;但也有

日趨增

多的神學家對人文科學及社會科學(如社會學、心理學、政治學……)興味日濃,甚至注意到實踐的 問題。今將日漸交流的情況以圖二表示⑤ 圖中上部「聖經、教會內系統神學的傳統信仰」與「人文科學、社會科學」間雖有相互的交談

合的行動中 但灃是兩個範圍,各以自己的方式獨立工作,沒有彼此挑戰。必須再向下濉入實用神學, ,再回頭影響聖經與信理的解釋;也就是在方法上,讓實踐也影響信理神學的方法 進入具體場



三九四

究的信理神學還是學術機構內的理論神學,與實踐無所關聯,卽使圖中所示在方法上與「人文科學、 逐漸起步走向圖二所示的狀況。然而也不能否認,在許多國家裏,神學院是大學中的獨立學院,所研 一所示每種學科各自獨立、互不相關的傳統現象,在今日入世的教會中,神學界可說已經

社會科學」交談都未做到,遑論與實踐整合了

爲走向更整合的神學方法,顯然我們尙需方法學上更多的新資料,這是第四點要介紹的內容。

### 四 新的因素

加拿大天主教神哲學家隆納根 ( Bernard J. Lonergan 1904 ~ 1984) 研究人的意識、思想

理性動力⑥,清楚指出人內在富於動態的構成因素有四:經驗( experience )、了解( under-

standing )、判斷( judgment )、決定( decision ) 。這些因素皆在一循環中,有先後不可顯

意識動態 ( dynamism of consciousness )應用到神學方法上,提出八項特殊作用。前四項乃按 倒的關係,人在其螺旋形運作中成長⑦。隆納根在他第二本重要著作「神學方法」⑧中,把所分析的 定)。後四項則按聖經羅五5所說「天主的愛藉着所賜與我們的聖神,已傾注在我們心中了」的信仰 般意識動態(不論有無信仰)順時鐘排出,即⑴資料研究( research ,集中經驗 ),⑵解釋資料 interpretation,嘗試了解),③歷史(history,事實判斷),⑷辯證(dialectics ,辨別決

理 / 信理神學方法的再反省

佰

表達事實和價值判斷而出現的定斷信理、信經、教會訓導與傳承 ),仍系統( systematics 體驗,逆時鐘列出,卽⑸基礎《 foundations,說明宗教信仰的語言範疇 ),⑹教義《 doctrine

論 集份 一九八七年秋

·神

] 的因素。如圖三所示⑩:

溝® 通



三九六

世界的交流)。隆納根研究的重點是動態的內在意識,爲與外在的「行動」相連,我們再加一個「行

理舖陳,對信理系統化的學術性了解。⑨ ),⑧溝通( communications,神學與外在社會、國家、

行

辯④

3

定 決

資料研究

② 養養料

統 系

敎 義 (6)

**(5)** 

個

動、經驗)內在的密切關係。因此密切關係,學術性神學不應與實際世界、社會環境、教會生活脫難 受歡迎的神學方法。與圖二相較,可能更表達出神學方法中理論 (了解、判斷)與實踐 (決定、行 理論體系,然其指出意識動力的基本因素却是永恆的貢獻。圖四乃是根據他的理論所擬較爲整全且日 因隆納·根未特別思索一行動」的一面,仍停留在學術層面上,神學家不一定都接受他相當抽象的

隔絕,至爲明顯。

今日世界 行型原則 教會生活 用 闽民 1 是數學 即即由背玄 配仰的公司 圈 (S)

步詳細研討理論與實踐的關 践走向理論 應當學習在神學方法上彼此尊重、溝通、了解。未來各種型態的神學,不論從理論走向實踐 天主特別眷顧窮人。這是此類神學在方法方面的特點①。綜合而論,神學並非只有一種方法, 理解行動中的教會奧蹟與福音;他們又聲稱願與窮人一起默思、聆聽、實行天主的話語 實際皆較遠。今日有些神學家極力主張,神學當由默禱及踐行體驗生活的天主爲起點,然後再反省 地麦現在基督徒的生活上,除了少數偉大神學家聖人將理論與實踐接得較近外,大多神學家的理論雕 令人想到 ,都應當包含上述五因素;而理論與實踐,則是必須涵蓋的兩個基本層面。讓我們再進 過去神學方法由理論出發,應用到基督化生活的實踐中,不容易使神學思想 ,因爲生活的 ,或由 ·神學家

# 五 理論與實踐的關係

。爲便於理解,讀者不妨圖文並閱 在此我們將先敍述實踐( praxis ) 所包含的因素,然後再講解理論的完成 , 最後以 綜合圖來表

理, 圍甚廣,這裏指影響神學研究眼光與態度的情緒、情感、性向、衝動、欲念、熱忱及渴望等。 人外在的實踐包括個人活動與團體社會活動兩種。個人活動指個人的行動、工作參與教會與社 責任感、熱愛眞理等的學術倫理,及對價值觀、人生觀、宗教觀之選擇與定奪等外於學術的 是指生活的基本抉擇、價值主張、是非判斷等等。影響神學工作的因素有客觀、平靜、 實踐可分為內在的實踐與外在的實踐兩大領域。人內在的實踐包括心理、倫理兩種因素 開 所謂 心理 放

的程度。

團體社會活動則包含家庭、社團、國內外大社會、文化與文明各個層面的活動,

對神學理論

的具體或抽象,及其是否能爲當代教會服務皆有必然的影響。

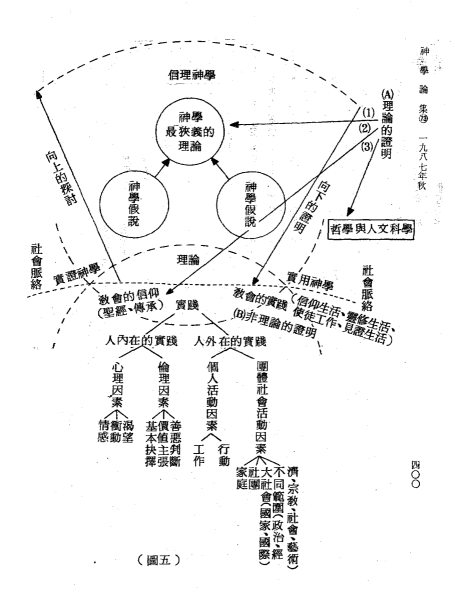
仰奧廣及其與他種學問的關聯,將自己的領悟以創作性概念擬成神學的假說( hypothesis ), 討及向下的證明兩路進行。所謂向上的探討,是神學家爲回答具體生活世界所發出的問題,藉反省信 通過教會的實踐:信仰生活、靈修生活、使徒工作、見證生活,鑑定其是否與現實脫節,則是非理論 否有邏輯的連貫性,是否與敎會信仰相合不悖,是否與其他學問的理論相關互連。這是理論的證明 如登山者在雲霧中蕁路般漸次構築出圓融的系統理論。向下的證明,是再囘頭鑑定自己的系統理論 作用是在研究教會信理,求以當代觀念找出一個系統性和全面性的了解。爲達此目 dogma)與系統神學( systematic theology)兩部分。最狹義的理論當指系統神學,因其特性 信理神學在神學界中是狹義理論,是根據實證演繹、歸納成的系統理論;可分信理歷史( history of 廣義地說,神學是理論,屬無術無疑,但以研究角度來分,有實證神學、信理 一神學與 的 可 質用 曲 向上 神 的

u gh

鑑於上述, 信理神學中理論與實踐的關係至爲密切,已不待言。茲以圖五綜合表示⑫。

### 六結論

神學方法的神學出現?我們認爲還須其他幾個因素來配合。 的 .神學理論却多半使人感到與一般生活隔閡疏遠,其中的癥結究竟何在?如何才能促成一套合乎正確 在神學方法的研討中,我們發現完整而富於活力的神學是不能與實際生活的世界脫節的 , 而 我們



實用:方法的運用

中產生信仰的反省,而由團體中有特殊訓練,富有批判意識有若老師或先知的成員更清晰地表達出 上並不只是某一個人或專家,而是活躍於特殊環境內的基督徒團體。是基督徒團體在自己的信仰經驗 首先,神學反省不應該看成是專業神學家和神學教授的特有工作;神學反省的基本工作者,實際

起體驗,相互構通,彼此修正;使這項以教會名義,爲人類全體所作的使徒性服務,成爲一項科際 參與神學反省;甚至要聯合信仰實踐者、使徒工作者,乃至其他宗教信徒,在更深的默禱氣氛中,一 學家、藝術家、歷史學家、經濟學家、政治學家、人類學家等等多種專業知識的人,按每人能力共同 乃至實踐完全整合的團隊工作( team work )。 再者,面對日趨繁複的世界,個人無法了解所有的問題,必須社會學家、哲學家、心理學家 文

示論。基督論、教會論……,若關心實踐,是否當面對教會實踐上所遇到的實際重大問題來反省信仰 靠個人輿趣研讀神學而無團體支持者,又當如何?另外,神學院過去一直有其固定的研討內容,如啓 見證?若不能達此目的,誰來負責?是否神學教育的工作者與其他培育、領導的人要有所構通?那只 第三,今日神學教育仍以理論爲主,是否有助於神學生融入具體生活,使其產生整體性的基督徒

,如果都能顧到,大家所渴望的地方化、場合化的神學就能誕生了!

理

信理神學方法的再反省

們依據前述的五因素(經驗、了解、判斷、決定、行動)提出反省的問題。按經驗,我們可以肯定地 說,若能有恆地不斷追問這五個內在相貫的問題,必可培養出神學思考的能力,不論個人反省,或小 ,如何培養神學研究者運用這樣的方法走向理論與實踐的整合,也是值得關注的事。這裏我

組共同反省。

個奉獻者,我的經驗如何?與他說的有什麼關係?他所說的與什麼樣的人有關?與地方教會的情況有 什麼關係? ①經驗方面:他(老師、作者、演講人)所說的,和我的生活有什麼關係?作爲一個基督徒、一

他說那樣的話?別人說些什麼?按我現在的了解,教會怎麼說?聖經怎麼說?我的文化如何影響我了 ②了解方面:他說的究竟是什麼?我是否真正了解他的意思?爲什麼不明白?困難何在?爲什麼

解他所說的?如何面對我了解的限度?

麽?我的文化如何影響我的立場?我如何證明我的立場正確?其他思想家怎麼說?教會、聖經的說法 偏嗎?還是太簡單?他爲何那樣判斷?他的文化如何影響他的立場?我的看法如何 ? 我的 主張 是什 (3)判斷方面:他的道理對不對?和我原先相信的哪一方面不同?是否他所講的只是部分眞理?太

做什麼?善世教會應該做什麼?能夠做什麼?想要做什麼?

⑷決定方面:我應該做什麼?我能夠做什麼?我想要做什麼?我的團體、敎會應該做什麼?能夠

又如何?

是否成了地上的鹽、世上的光?我現在的目標是什麼?我應該、可以達到什麼樣的理想?是否當有所 5)行動方面:在這個問題上,我正在做什麼?我所做的與社會有什麼關係?對社會有什麼影響?

育。但願最後所提個人或小組反省的問題,有助於神學思考的培養。 版計劃之上,⑤以上四點又都應支持一個更整合的神學教育,即與具體教會、社會有活生生關係的教 術與實踐、具體行動的配合,⑷把地方教會、神學院等大團體的目標、工作 這理想的整合我們知道各方面的要求很多:⑴開放、有彈性,⑵宗教體驗、靈修與學術的整合,⑶學 談(圖二),到運用人意識動態的五因素(圖三、四 ),到走向更整合地包括理論與實踐(圖五 )。 **信理神學的方法,似有一進展的現象:由各類學科完全獨立互不相關(圖一),到與近代科學相互交** 然的事;由今日自然科學高度發展,人類已蒙受其害的景況中看,也是非常合理的事。縱觀教會史上 作此信理神學方法的再反省,由歷史上自然科學若有進展,每有人文科學的跟進來看,是十分自 ,放在個人神學研究、出

### 附註

- 1 參閱台灣地區神學問題研究小組(TARGTI),台灣經濟發展與生活品質— 總結,(台南,1983)18~21。 反省與實踐,研究報告 (V
- 2 此處爲狹淺,只包括一切基督徒以聖經爲信仰準則溝通融合而有的神學。廣義的「合一神學」,還指基督 徒與非基督宗教信徒交談而產生的思想
- 3 佰 瓔 Walbert Bühlmann, The Coming of The third Church, (N.Y.: Orbis Books, 1978) 信理神學方法的再反省

神學論集 42,(1980,1) 405 - 456。 參閱房志榮,「『第三世界的神學』初學邁步」,神學論集 30, ( 1976,12 ) 563 ← 582 、谷寒松, 爾次神學會議的報告」,神學論集 40;( 1979,9 ) 203 ~ 229。 張春申,「中國教會的本位化神學」,

6 Bernard J. Lonergan, Insight-A Study of Human Understanding, (N.Y. Philosophical Library, 1964)

(5)

同註一。頁20。

- 7 動;或沒有經驗卽行判斷……。人人皆有類似的可悲可笑故事,無庸贅述 糊塗,就是意識動力內在、先驗的五因素秩序顛倒。如初有經驗,尚無足夠的了解,即行判斷,甚至於行
- 8 麥閱谷寒松,「論信理神學的理論與實踐—神學方法的難題與可能的答覆」,神學論集, 26,(1976,1) 485 ~ 517, 特別 497 ~ 498。 Bernard J. Lonergan, Method in Theology, (London: Darton, Longman & Todd, 1971)
- 10 統神學。 陸納根私墊弟子 Matthew L. Lamb詳述今日基督宗教神學中有關理論與實踐之關係的思潮有五:①理論

系統神學因以信理爲本,故有信理神學之名,但未表達出系統之意。嚴格說,信理神學應分信理歷史與系

(9)

- 爲主型:主張宗教與理論內在地相關,但二者與實踐都只有外在的關連。②實踐爲主型:認爲宗教與實踐 是兩囘事。④批判的理論關連型:強調在基督宗教與種種理論、實踐間有內在關連,但以理論爲媒介。⑤ 內在地相關,而理論多多少少屬外在。③信愛爲主型:堅持真正的基督宗教與理論、實踐僅外在地相關,
- 見: Matthew 批判的實踐關連型:尋求基督宗教與理論、實踐間以實踐性媒介相連貫。可見問題的複雜與多元。以上 Theologies", The Catholic Theological Society of America, Proceedings of the Lamb, "The Theory-Praxis Relationship in Contemporary Christian

- Thirty-First Annual Convention, Vol.31, (Washington D.C., 1976,6)
- 如主張解放神學的神學家或第三世界的神學家。參閱註四。

1

同註八谷寒松著。

上接三六二頁

個人讀經實例分享——劉

分組討論:⑴教友被派遣(羅九4~17) 萍姊妹

②傳福音的責任(格前九16)

綜合報告及問題解答

6. 5. 4.

第三天(十二月一日 星期二 )

聖經與信仰——董 立神父

如何推動與培育讀經小組——徐英發神父

①分組討論:「達到基督的圓滿」(弗四13) ②綜合報告 中華聖經協會工作報告及檢討——徐汝誠理專長 ①如何培育堂區讀經班?——錢志純豪席。②小組讀經實例分享(若五31~40)

11. 10. 9. 8. 7.

第四天(十二月二日 星期三 )

12.

梵二與讀經運動——房志榮神父 星馬聖經協會工作報告及檢討 主耶穌怎樣統傳福音給人?——侯若瑟神父

聖經與禮儀——趙一舟神父

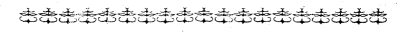
16. 15. 14. 13.

(1)如何推動與培養家庭讀經

黄秀葉姊妹

②家庭讀經實例分享(弟後三4~17 下轉四三八頁

四〇六.



常樂。至於死亡,基督徒更以「我信罪的赦免,肉身的復活,我信常生 」而無畏地面對它,視死如 頫命的承受生活中的一切—温飽可也,凍餓亦可也;有餘可也,不足亦未始不可也;隨遇而安,知足 友們也藉着誦讀信經,重申他們的信仰。所以一個名實相副的基督徒是以信仰爲其生活的基礎,樂天 者在受洗入教時,必須當衆宣蓄信仰,才被接納成爲教友。在教會的中心禮儀—主日的感恩祭中,教 信仰是基督徒的標幟。自古以來基督徒常被稱爲信徒( fidèles, faithful, Gläubige )。慕道

礙。因此在討論「基督信仰的內容」之前,首先我們要對「信」字本身加以反省 「信」當做是一種幼稚可笑的行為,以為它和現代人所重視的科學精神相違背, 是思想和研究的障 儘管信仰是成千累萬的基督徒的標轍,然而許多人一談到信仰,便聯想到「迷信」二字。他們把

# **壹「信」字在日常語言中的意義**

探討「信」字在日常語言中的含義 「信」在日常語言中常用在非宗教的意義上,爲了明白「基督信仰的特質」起見,本節將簡略地

信 理 基督徒信仰的特質

# 「信」的五種不同含義

當我們仔細觀察中、英、德三種語言時,將會發現「信」的用法有五種。茲分別舉例說明如下:

的,我也承認自己不是專家,我會錯誤。 的把握,但是仍然能處理日常的生活問題,因爲這種「相信」常足夠用來指引我們的行爲。譬如:我 這句話表示:我雖然不能確定會下雨,但某些跡象使我「預測」將會下雨。「天將風,巢居之蟲動 就「知道」要下雨了。這種「預測」「知道」在德文中以 glouben一字表達。因而我「相信」常常是 且雨,穴居之物擾。」(論衡變動篇 )看到鳥雀傾巢而出,便「 知道 」 要刮風了;看到螞蟻大舉遷徙 「相信」會下雨,所以我外出時要携帶雨具。而且當我說:「我相信會下雨」或類似的話時,相對 「我以為……但我不能確實知道」的意思。如此的信反映出我們人的情況—對許多事我們無法有絕對 「我相信會下雨」" I believe it's going to rain" "Ich gloube, es wird regnon"

樂利而努力,所以往長遠處看,民主制度對社會的安定、和諧將比其它的政治制度更有效益 雖然有時不會立卽產生良好效果,但由於對人民的尊重,及它促使百姓樂於參與,共同爲社會的安和 科的人,在曉以大義後常能幡然悔悟,痛敢前非。同樣,「相信民主制度優越」的人認爲:民主制度 並非是百分之百明顯而理所當然的,別人可能與我看法不同、立場相異。雖然如此,上述的話也表示 我相信」表示一個信念,我對某一件事的重視,以及我所採取的立場,同時也暗示這個信念、立場: 自己認爲還信念和立場是有所依據的。譬如主張「性善」者認爲人在犯罪時良心不安。而許多作姦犯 有時候人會說:「我相信人性本善」,「我相信民主制度是優越的」。在這一類的話裏,「

站之前,我已分享了他人的知識,而「知道」了火車站的位置 車站的位置,也相信他有誠意幫助我。這種信不是盲目的,而是合情合理的行為—因為本地居民大體 裹?」在他的指引下,我便往火車站的方向走去。這行為表示,我「相信」了他—不但相信他知道火 上都知道火車站的位置 3. 第三種信的用法,可用下面的例子予以說明:當我在旅遊途中,問一位本地人「火車站在哪 ,而對一個陌生的外鄉人也沒有戲弄的惡意。藉着這種「信」,在我未到達車

解」三角形的內角總和必然等於一百八十度。又如孩子們先相信父母的話,認爲刷牙是需要的,然後 又如學生先聽信老師所教導的有關三角形內角的總和是一百八十度,然後以此爲出發點,自己去「了 文明之所以能進步,端賴人之努力求知,而如此的「相信」常是學習認知的開始。例如:我先相信別 個人要知識豐富非向人「學 」,找人「問 」不可。如果我們不能相信別人,如何去學、去問呢?人類 別人的話 憑着自己的體驗確實明白父母所說的刷牙的用處。總之,在一般生活的許多事情上,我們先「相信」 人的話,而找到火車站,終於知道了火車站的位置,下次,我便可以自己前往,不必再向人討教了。 能使自己的學識更淵博,生活得更充實 古人云:「非學無以致疑,非問無以廣識。」又云:「博學之、審問之、愼思之、明辨之。」一 ,然後用眼去看、用手去做、用腦去想……終於把別人的知識變爲己有。如此的「信」,常

理 基督徒信仰的特質

這一類事情是那麼自然,以至於我未曾感覺到:我只是藉着「信」而知道這類事情 女?」「我生於何時?何地?……」等等。這些事我無法目睹,只能因着別人的話而「知道」。相信 世上有許多重要的事只能藉着這種「信」而獲知,却永遠無法自己去體驗 。例如:「我是誰的子

這種「信」是社會生活的基石,藉着它,人們彼此分享經驗、傳遞知識、互相學習,所以誠信一

直被認爲是一種高貴的美德,而說謊、欺騙則被人唾棄、鄙視

不同,因爲人內心隱密的感覺、行爲的最深動機、對未來的憧憬等等,我們無法親自去感受,或以 後,我回答說:「我相信你」。( I believe you)這裏所謂的「信」和上述的「信」在意義上稍有 樂,他的計劃和動機……我都只能相信 然科學的方法去證實。除了當事者主動陳述,別人永遠無法知道,當事者的感受是喜是憂、是苦是 第四種信的意義可用以下的例子加以澄凊。別人對我傾訴他內心的感覺、行為的動機……之

間 目,甚至夫妻離異等嚴重後果。由此可知,這種「信」對個人、對社會都很重要。 爲基礎。相反的 的言行舉止 「信」可以說是真正認識、了解別人的不二法門,在人一生中極爲珍貴的友誼、愛等也常是以這種信 由於這種「信」,溝通的層面能由淺而深,終於觸及心靈深處。那時,對他人的認識不只是他外面 這樣的 「信」是尊重對方的表現。如此的「信」常是更猰的「了解」對方的開始,因爲人與 ,而是引發行為的動因;所聽到的也不只是對方口中所陳述的 ,不相信別人的動機、懷疑別人的感覺並加以譏笑、諷刺,常導致兄弟失和、朋友反 ,而是心中的吶喊。這樣的

英文和德文還有一種有關「信」的用法。如某人說:I believe in someone(my wife,

husband, my friend …… )時,就表示他所「相信」的對象是他所仰慕的,這個人的言行舉

的對象成了我精神和整個存在的支柱 止均被他肯定,因爲他確信那個人的一言一行全出自善意,而且是可靠的 這個人的思想、見解、讚美、勸導甚至於他的臨在,對我都深具意義 0 ٥ 簡言之,這個被我所! 因 此當我如 此 相 相

個

在 的角度去衡量、去觀察,這樣我們所見的更廣,所知的更深。此種對某一個人的信影響到 其影響。因 ġ 舉凡人生觀 信 此能如此相 」對人的影響特別大。當我們如此相信一 、人際關係、對藝術的喜好、生活的品味……甚至於與萬有之源—天主的關係也深受 信一 個人,可以說是一 種特恩、一種幸福 個人 , 就能以他的立場去體會 、去感受 人整個的存 以他

結

論

### 1. 信的重要性

它確實是人與人交往的基礎。論語云:「民無信不立」。如果對政府首長、社會賢達、或爲人排難解 上文可知「信 在一般的生活中並非 是一種可免除、不需要而能以其它的方法來代替的態

明白指出「信」與現代科學精神不相違背。相反的,在變化急遽的今天,接受(就是「信」 燥而乏味。所以「信」在日常生活中所扮演的角色十分重要。而信也常是學習的開始。上文中我們 父母、兄弟、朋友都加以懷疑,家庭的溫暖、親情的甘飴、友情的芬芳都無從享受,生活也將變得枯 專家的資訊 紛的魯仲連……都不能或不肯相信,那麼政令如何執行?社會建設如何推動?國家怎能富強?如果 ,以爲研究和決策時的參考,正是從事研究工作和決定做事時不可或缺的條件。 如果凡事 )他人或

未會證實 個 理 便不肯行動,那麼生活中許多工作便將停頓,而這種拒絕「信」的態度,也可 基督徒當何的特質 以說是否定

了人的社會性

### 2 信的合理性

般,可以提出實驗結果,以茲證明,但由以上的陳述可以明白,這些「信」的行爲皆是有所依據的。 從上文所列舉的數種信的用法中,可知信並非盲目的行為。信的行為雖不能像自然科學或數學一

長;因着「信」,人們對於理想的追尋能鍥而不捨,科學更發達、文明更進步:.....相反,「只有我看 切磋砥礪,終於使智慧更加圓熟;因着「信」,人與人之間有更深的認識與了解,友誼、愛等蓬勃滋 再者,根據理由而相信,非但不會成爲汲取知識和增進了解的阻礙,反而因着「信」,人們彼此學習、

得見、摸得着、或能淸楚明白的……我才承認、才相信,否則都是迷信」這種不「信」的態度,將使 人失去生命中極有價值的友誼、愛等珍貴的情感,是不合情理的態度,而有依據、有理由的對人的「

# 3. 人間的信與基督信仰

信」才是合理的生活態度

從神學的觀點來看,上述人間的信有其特殊的重要性,因爲這種信已具有某些相似「基督信仰」

# a 「信」是一種位際關係

、見解、關懷變成我的知識、我的意願,我的行動的「一部分」,甚至於我們能說對方本身也成 人與人之間的互信是一種「位」與「位」之間的關係,一種知識的分享。藉着這種分享,對方的

### b 信靠恩惠

爲我存在的依據

這樣的自我顯示完全出自對方的意願,也唯有他主動的陳述,我才能知道,才能相信。所以這種「信」 互信的關係取決於對方的自由行動。譬如有人告訴我,他的感覺、他的喜好、他心情的好壞……

的關係是以對方所賜的自我顯示的「恩惠」爲先決條件。 C 信有服從、尊重的特質

們尊重他,承認他的藏實,而接受他的話,就好像是服從他一樣。所以人與人之間的互信具有服從 尊重的特質。 因為我們對某人的感覺、計劃、動機和他的誠實不能有絕對的把握,所以在相信別人的時候,我

# 基督信仰

基督信仰是什麼?很顯然的,基督信仰是受耶穌基督影響所產生的對神(天主、上帝)的信仰。

茲簡要說明如後:

### 對天主的信仰

恩祭禮—彌撒的信經也以「我信唯一的天主、全能的聖父」爲首。 的信經便是以信神的字句開始的。「宗徒信經」開宗明義第一句就是「我信全能的天主父」,主日感

基督信仰包括對神的信仰是衆所周知的。一般人也很清楚:基督徒就是相信神的人。具有代表性

### 1. 信天主的主要因素

倡 理

基督徒信仰的特質

<u>u</u>

法捉摸。信神指基於某些理由(或跡象)經過理智的推斷後,確認神的實有性。如此肯定無法看得見 的神的存在,表面上看來與上一節所說五種信的第一種頗爲近似,然而其間也有極大的區別 信神的實在性,肯定神爲萬有之源並統御一切,這是信天主的首要條件,雖然神不具形

把神所喜愛的視爲自己努力的對象、行爲的規範、進退取捨的依據,人生所追求的目標。如此對神的 人的話)、第四種信(相信對方的誠意)、第五種信(心甘情願相信並依靠別人)有相同之處 信仰包括常願接受神所啓示的,及神對我們所要求的一切。這樣的信與上文所說的第三種信 ( 在宗教的用法中,信天主不限於承認神的存在,而且以天主的實有性作爲生活的基礎。信天主指 相信別

五節的激導—信仰是』種「服從」,藉着它「人自由地把自己整個地託付給天主,『對於啓示的天主 盡理智與意志的信從』,並心甘情願順從天主的啓示」。 以上所舉信仰神的因素均包含在第二屆梵蒂岡大公會議對「信仰」所作的詮釋中。按啓示憲章第

## 2 信仰天主的核心

觖 :的條件,但對神的信仰絕不限於此一理智的行為,只確認神的存在,並不是對天主信仰的核心 爲了明白對天主信仰的本質,我們可以梵二的敎導爲出發點,啓示憲章第五節很淸楚地指出:藉 信仰常被誤解,以爲那只是承認神的存在而已。當然,對神的實有性加以肯定,是信天主不可或

旨意爲旨意。換句話說,就是把自己「孤注一擲」地依恃、信靠上主。這樣的信可以進一步說明於 着信仰 「人自由地把自己託付給天主 」。這意味着:信天主就是把自己完完全全的交給天主,以祂的

當我們說藉着信仰「人把自己託付給天主」時,「自己」二字指的是一個完整的我,卽與生俱來

### **T**:

兄弟教導給我的,我生長的時代、環境、我的天賦、我的個性……我後天努力所擁有的,人生過程中 敗並且以依恃的信心將這一切託付給天主。 等。簡單地說:信天主,是把自己整個託付給天主,面對並接受所有的優點、缺陷、才幹、成功、失 所經歷的快樂、痛苦、成功、失敗……以及我對社會、國家的希望,對自己的期許,對將來的憧憬等 的及後天擁有的,個人與社會、物質與精神……各方面所組合成的這個我。也就是父母遺傳於我的

更要這樣,我們信天主時,是以看不見的天主為生存的基礎,而毫無保留地將自己整個託付給祂。眞 十四28)。真正對天主信仰的核心是這種全然的託付,以不可見的天主為依據,將自己整倜地孤注 正信天主的人像伯多祿一樣,憑着耶穌「來吧」一句話,便從船上跳下去,在水面上走向耶穌 信處理所交付給他們的一切,以保障我們的權益,我們才把房子或錢財託付給他們。對天主的「信 這種「託付」行為就像把錢存入銀行,或度假時委託鄰居看管房子一般, 因為我們相信他們 ( 參瑪

死,成 己整個的存在,及自己的生命與神的關係加以認同。 的存在的關係。神本爲萬有之源,人既爲受造物,不管人知道與否、願意與否 啓示憲章第五節指出:藉着信仰人「自由地」把自己託付給天主。此一說法揭示信仰的本質與人 、敗,快樂與痛苦均在神的安排之下。然而藉着信天主的行為,人自由地並以依恃的信心對自 ,人的 一纫 其

生

3. 信仰的特徵

理

**基督徒信仰的特質** 

主的信仰不是一件輕率的事, 藉着信仰,人以不可見的天主為基礎,而孤注一擲,將自己毫無保留地完全交付給神,這種對天 而是要以嚴肅的心情去從事的行為。另一方面,神旣爲萬有之源

神所創造,因此信神本是合乎人性的「自然」行為。信仰之所以困難,主要是因爲神是看不見的 , 是

使人深深地覺得信天主,並將自己完全託付給祂,雖然合乎人性,却也極爲困難。爲此人總希望得到 絕對的奧跡,並且祂又創造了一個充滿邪惡和痛苦的世界,容許無辜的善良百姓飽受天災、人祸的摧 殘、欺凌,妻離子散、路有餓莩、豺狼當道、哀鴻遍野、衆欺寡、強凌弱……。由於神的奧妙難測

# 基督徒對天主的信仰

神的啓示,以能明白神對人類的計劃。

的信仰,我們稱之爲「基督徒的信仰」。此信仰的特徵可以歸納爲下列兩點 和行為的準繩,所以他們對天主的信仰也就具有其特質。而這種受耶穌的教導,受祂言語、行為影響 基督徒對天主的信仰和上述對神的一 般信仰頗爲近似,但因爲基督徒以耶穌基督的教導爲其思想

基督徒所信仰的神是耶穌基督所啓示的天主。這天主是在以色列的歷史中,藉着行動啓示自

引迦一1;格後四14;羅八11)。簡言之,基督徒所信仰的神是那在以色列歷史中,並且藉着耶穌基 死亡、復活啓示自己的天主。因而在新約中祂常稱之爲「那使耶穌基督,從死者中復活的天主父」( 主,你的天主,是我領你出了娭及地、奴隸之所(出二十2)。這天主也是在耶穌基督身上,以祂 己的天主。祂曾引領以色列人離開埃及。在頒佈誠命之前,天主以此解放工程爲自我稱呼:「我是上

由於基督徒信仰基於這個啓示,所以他們的信仰自然具有其特質。

餐的降生、言語、行為、死亡、復活啓示自己的天主(參閱希一1~2。啓示憲章第二、三、四節)。

來源及其歷史。 同樣的理由,信理神學的探討也常以信經爲網要。信經旣享有如此權威,下文將更深入的探討信經的 要,所以信經在慕道者的受洗儀式、感恩禮—彌撒以及其他特別而重要的教會場合裏都被採用。因着 以信經爲準繩而相信上主的信仰,就是所謂的「基督徒的信仰」。因爲信經包含整個基督信仰的綱 如此,東方和西方教會,東正教、羅馬天主教和基督教都同意一些自古流傳下來的信仰格式—信經 過程中,不只是信仰的表達有所改變,而且對啓示的內涵也有激烈的爭論,致使教會發生分裂。雖然 聖教會傳授給我們了。所以「基督徒的信仰」也可以稱之為歷代教會的信仰。在這二千年漫長的歷史 右就已經完成了。然而天主在以色列歷史中,及在耶穌基督身上所啓示的隨着宗徒和歷代的基督徒

# 参 基督信仰的準繩——信經

楚說出基督徒是以何種信念爲其生活的基礎。 credo ,而 credo 正是基督徒所使用的拉丁文信經的第一個字。信經概括基督徒的基本信仰,並清 英文的 creed一字是指一個人或團體的基本信念,及表達此信念的格式。 creed 源自於拉丁文

的權威 經 ] ( Apostolic creed )和「尼西亞價經 ] ( Nicene / Constantinopolitan creed )享有特殊 們所認爲的基督信仰的要點(參閱 D.S. 1~16 )。經過歷史的沿革,兩篇信經:即所謂的「宗徒信 早期的各地教會各有其不同的信經,藉着這種「信經」,各地方教會以大同小異的格式,綜合他 ,而成爲具有代表性的信經。以下我們將簡要研究此兩種信經的歷史,並指出其中所呈現的基

督徒信仰的特質

#### 信經的歷史

#### 1. 「宗徒信經」

嗎?」「你信聖神、聖教會及肉身之復活嗎?」(參閱 D.S. 10)當慕道者對每個問題答覆了「我信」 死,後被埋葬,而於第三日從死者中復活,升了天,坐在聖父之右,將要降臨此世,審判生者、死者 知:在第二世紀末葉,慕道者在受洗時,曾先後被問以下三個問題:「 你相信天主,全能聖父嗎? 」 成的著作中,曾描寫當時聖教會的授洗儀式。旣然依玻理的記述反映出更早的受洗禮儀,所以我們得 之後,他就藉着浸入水中而領受聖洗聖事。 你相信耶穌基督,天主之子,由童貞瑪利亞因聖神誕生,於般雀比拉多執政時 , 被 釘在 十字架 而 宗徒信經可溯源到第二世紀末葉:羅馬人依玻理(Hippolyth)在他公元二百一十五年左右所完

年的預備期間,慕道者已經能參與一些教會的禮儀。在領洗以前,把「信經授予」他們—意即口授 第三世紀時,慕道者的人數增加了,爲使他們在正式入教前,有較爲周全的準備,因此在大約三

後,普遍為西方教會所接受。第九世紀查理曼大帝(Charlemagne )規定,在其轄區內,聖洗禮儀 第四世紀羅馬教會開始在禮儀中採用拉丁文。於是上述的信經也被譯成拉丁文。經過些微的更改

種有連貫性的希臘文信經文句(參閱 D.S. 11),並使他們在領洗前都能背熟

都應一律採用這信經(羅馬於第六世紀到第九世紀採用尼西亞信經 )。

以上所述的信經被稱爲「宗徒信經」。這名稱於第四世紀時已被採用。當時盛傳:此信經是由十

四、八

以自從十五世紀的佛羅倫斯( Florence )大公會議時,這傳說的真實性受到懷疑。以後雖然歷史學 教會中,且成爲中世紀藝術作品的重要題材。因爲東方希臘正教並未採用此信經,也未有此傳說 家有根據地否定了所謂的宗徒信經出自宗徒之手,但此名稱仍有其深厚的意義:此信經忠實而抠要地 二位宗徒編成的,每一位宗徒提供一句,因而整個信經有十二句。這種傳說爲人所深信,流傳於西方

#### 2 尼西亞信經

表達從宗徒傳下來的信仰要點。

以藉着更具發揮性的神學術語,表達教會的信仰。 聖父所發的,祂和聖父、聖子同受欽崇,同享光榮。祂曾藉先知們發言。」( 參閱 D.S. 15 ) 由於上 大公會議所通過的信經,並加上有關聖神的天主性的教導「我信聖神,祂是主及賦予生命者,祂是由 同體」的(參閱 D·S·12)。公元三八一年於君士坦丁堡召開的另一屆大公會議中,重新認可尼西亞 述的歷史背景,這信經就被稱爲「尼西亞信經」。因爲它反映出有關聖子和聖神的天主性的爭論,所 公元三二五年於尼西亞所舉行的大公會議,曾駁斥亞略派的異端,並肯定了聖子是與聖父「门!!

撒中除尼西亞信經外,也可採用宗徒信經。 洗禮儀中也採用尼西亞信經。公元五八九年多來多(Toledo)會議規定,在彌撒中應採用此信經 一世紀教宗本篤八世規定於主日彌撒中應誦唸此信經。第二屆梵蒂岡大公會議的禮儀改革,准許 尼西亞信經普遍受到東、西方教會,天主教與基督教會的接受。自第六到第九世紀羅馬教會於聖

### 從信經看基督徒信仰的特質

由信經本身及其歷史,我們可以更深刻地了解基督徒信仰的特質。

### 1 基督信仰—對訊息的答覆

報道」( 參閱羅十17 ),其內容不是信友自己想出的一套哲學思想,基督信仰乃是對所聽到的訊息 有關天主父,耶穌基督和聖神的喜訊?」慕道者則答以「我信」。這種宣信方式,反映出信仰「出於 備期,從信友口中得知基督的喜訊,並加以接受。在領洗前,他被問:「你是否相信我們給你講過的

按上文的探討,所謂宗徒信經的最早因素是取自羅馬教會的授洗禮儀。慕道者經過一段漫長的預

#### 2. 信仰和皈依

加以接受和贊同

仰。這種禮儀表示:棄絕魔鬼和信天主不是兩個不相關的行為,而是皈依天主這一行為的兩面。皈依 當教友每次誦唸信經,而宣誓信仰時,好像是重發「聖洗誓願」,棄絕魔鬼和邪悪而皈依天主 的消極一面是棄絕魔鬼、棄絕邪惡;覆極的一面是奔向善,信天主。由於信經與皈依和洗禮的關係 自古以來,在聖洗禮儀中,慕道者要先棄絕魔鬼、棄絕牠的一切行爲和誘惑,然後才宣誓他的信

#### 3. 信仰與敬禮

日常生活中,將自己的一切完全託付給祂,這是對天主最崇高的朝拜。 禮儀的關係正如在日常生活中的人際關係,相信某人就是尊重他。同樣,信天主就是朝拜祂,就是在 教會的歷史我們知道,信經早已在教會的重要體儀、卽聖洗聖事及感恩禮中誦唸。這種信經與

# 以信經爲準確的信仰乃是基督徒的標記

時,就表示相信信經中所指的天主,乃是基督徒的標記。也就是說:在具體的生活中,相信天主是創 刻於竹、木、金、玉之上,剖爲兩半,各執其一,相合以爲徵信。 )當敎會稱信經爲 Symbolon 早期的教會把信經稱爲希臘文的Symbolon,指的是符節、信物(符節是古代用爲憑信的器物

造主、救世主和賦予生命者,如此的信仰是名副其實的基督徒的標幟

個人和團體的幅度

宗徙信經以「我信」開始,而尼西亞信經則以「我們信」為首,這很扼要地表達出基督信仰有個

人和團體的幅度

5.

仰將自己整個託付給天主。因此我信天主,便是把我的生命和死亡託付給祂,以祂爲我生命和死亡的 意義的憑藉。人都尋找自己生命的意義和保障,在信天主的事上,沒有人能代替我。因此眞正的信仰 真正的信仰必須有個 人的幅度:信仰並非僅對某一眞理加以贊同,而是按照梵二的敎導,藉着信

化、種族、國家的人,屬於天主教、基督教、東方和西方教會的人都宣誓同一個對天主的信仰。 基督徒的信仰也須有團體的幅度。由於對天主的信仰,信友加入一個信仰的團體—來自不同 而且 的文

必須有此個人的幅度

不僅與我們同時代的無數人屬於此一信仰團體,就是那些在羅馬帝國時代,受迫害並犧牲性命的 者都是基督信仰不可或缺的因素。總括來說,每當基督徒宣信時,他必定會說:「我信 者,以及歷代教會千千萬萬的男女信友也都是此一信仰團體的成員。由此可見,個人和團體的幅度二 」;同時因他 殉

參與了 信仰的團體,因此他也必定和別人一起說:「我們信」,這兩個幅度是相輔相成的

個人的

一九八七年秋

的個別性外,也同時重視人的團體性。

獻。因着基督徒信仰的這種性質,它不僅合乎人性,並且還能促進人的全面發展:因爲它除了強調人

仰由於團體而得到支持與鼓勵,並且在團體中得以發展;同時,個別的教友也能對團體的信仰有所貢

### 諸位女士、先生、及我可愛的朋友:

名耶穌會士生於科倫,死於北京,一生奉獻於在中國傳播福音與文化交流。今天我在德國很高興能作 講演,並以中國人和中國教友的名義爲德國人和德國教會帶來衷心的祝賀 六年以後,我們將慶祝著名天文學家及傳教士湯若望 ( 一五九二 - 一六六六 )四百週年誕辰。這

人般的隔閡 那時的中西交通唯一的是帆船,必須繞道非洲到西歐。對德國人來說中國文化,一方面看來有無限 時代中國的確是在太遙遠的異方。你們知道嗎?湯若望寫家信要得到家人的囘覆,需等待三年之久 和開心。但德國人也同樣地驚異中國的地大物博,人民異樣的風俗習慣,神秘的笑容和服飾。在那 誘惑力,另一方面是舶來品並感到神祕。由於兩國人民的風俗習慣如此不同,他們彼此間就像有月球 四百年前,當中國人第一次見到歐洲人時,他們的相貌是紅髮、藍眼、高鼻梁。中國人非常驚異

十五小時。或者一個人坐在自己房間的電話旁,撥電話號碼就可和上海的友人馬上直接通話了。但我 兩國人民是否真能彼此了解?是否我們實在因科技的進步聯繫得更緊密了些呢? 感謝科學的進步及科技的發展,我們今天的世界已縮小了很多。從北平到科倫坐飛機僅需十二至

知識的不足 我們已經進入太空旅行的時代。我們研究太空船從月球或水星上攝取的照片。但由於許多成見和 ,無論個人之間的或兩國人民間的資訊付之闕如。對中國大陸的天主教也有同樣不了解的

理

金魯賢教授在西德的講詞

情形 爲散播不實的報導。我到這裏來作這次學術演講,希望也能對這些事有些裨益。我們必須學習以眞理 及純正彼此談話 。人們散播的新聞往往和事實不符。另有些新聞鋪張或者顯然歪曲事實。同樣對我私人和我的作

那些請我今晚演講的人。我邀請大家想起這是天主賜予的恩惠。希望在我們和我們兩國之間,交換經 對所見所聞沒有成見。這些日子我到德國來是應 Herder 公司 的邀請。我很感激這一邀請。我也感謝 驗並發展友誼。我們期待着我們所做的能得到天主的祝福 對我們不但有壞的報導,也有值得珍惜的報導。德國人士到中國去,總會努力嘗試保持客觀,並

信仰」兩個。我明白兩個論題都很難講,更由於我的學問有限,能說的很少。我所知的一定沒有你們 的多。所以我將對中國的過去和現在特別以我的經驗來觀看現時代中國人的基督信仰。我也願意描述 些具體的結論,以供大家討論及付諸實踐。 我們考慮過的題目,有「從中國看世界教會與地方教會」及今晚的題目:「從中國看遠東的基督

#### 室 中國教會簡史

國。有聶斯多略派傳教士循着絲路到了中國,建造了教堂,也有了許多信徒。這些第一期的中國信徒 成爲美因茲的總主教前,唐朝 ( 六一八 | 九〇七 ) 的時代,在中國皇帝的盛世 , 基督教義 傳到了 中 延續了約二百年。後起的皇帝禁止外來宗教,聶斯多略派教徒就在中國的土地上消逝不見了。 首先我願意對中國教史做 一個簡短的囘顧。遠在第七世紀初,聖伯尼法斯還沒有到 還沒有

都 。這些元朝皇帝們實行「門戶開放」政策。他們對宗教的政策也比較容忍。爲此方濟會傳教士能來 十三世紀初,成吉思汗的兒子忽必烈,在中國建立了元朝(一二六〇~一三六八)。北平成爲首

其在上層階級有了許多信徒。在中國把天主教傳開,例如在江蘇省的揚州,福建的泉州等地都建 諾(一二四七~一三二八)與德國方濟會士科倫的阿諾特在北京建立了總主教區。他們在蒙古人中尤 到中國,沿着絲路兩旁地帶,建造教堂,成立基督信徒團體。一二九八年義大利方濟會傳教士蒙高 時絕大多數的漢人不知道有福晉。在十四世紀中棄蒙古朝代被推翻,約在一三五〇年。明朝 ( 一三六 教堂。甚至基督徒有了不少的特權。但方濟會士在蒙族人中傳教成功了,對於漢族人則稍爲 遜 造過

八~一六四四)輿起,漢人執掌政權。由於朝代的更替,敎會又完全消散了。 明朝末年,當利瑪竇與羅明堅兩位義大利教士在南中國廣東的肇慶建立教會時,基督信仰的情勢

才另有起色。

們今天應該如何則

效他的榜樣呢?

在中國大陸、歐洲、美國等地都有過慶祝,舉辦了許多研討會並出版了專論的書籍。利瑪竇被譽爲偉 大傳教士的典型:在那個時代他就看清楚了適應及本地化在傳揚福音上的重要性而畢身拳拳奉行 對你們來說,利瑪竇(一五五二~一六一〇)是一個聞人。四年前爲慶祝他到中國的四百週年 0

年聖沙勿略如此淒凉地去世,利瑪竇却在義大利出生了。他將實踐沙勿略的遺志。利瑪竇在羅 研讀了哲學 五五二年,孤獨而被棄地在南中國的小島上川,遙望中國大陸而逝世。上智安排很耐人深思!在那 東亞宗徒聖沙勿略 **神學,也研究了天文學。他由葡萄牙政府得到傳教士的執照** ・方濟各(一五〇六~一五五二)充滿傳教熱忱 ,却沒有能打開中國的門戶 ,被核准由里斯本出發到澳 馬不

金符賢教授在西德的講詞

信

理

門,使有可能進入中國內陸

集団

一九八七年秋

人傲慢地看這一文化—利瑪竇則沒有走他們的路線。他一到中國馬上開始以耐心和愛心研究中國文字 在那些日子傳教士們須面對這個已有四千年歷史的非基督文化,及如此高的道德水準。有些歐洲

晉實際可行的方法。他不但受到中國上層社會的歡迎,也爲一般平民百姓所接受。 和風俗習慣,他取了適應與本地化的路線。他做了長久的反省和各種方式的經歷之後,採用了宣傳福

前擺設食物。他對這些風俗習慣表示同情,終於以中國士人的打扮完全接受儒家文化的傳統。 在著作或談吐中,常加以引證中國哲士們的話。他的想法是:「走這樣的路線,福音更能爲中國人所 奪敬。第二,對父母祖先有非常孝愛的赤子之忱。每逢節期,沒有人忘懷敬祖;例如在遺像前或牌位

利瑪寶觀察了中國人的兩個重要特質:第一,對中國著稱的哲學家及思想家孔子,普遍而

深刻的

至宰相 基督信徒。其中有當時的大官,如李之藻(一六三〇歿)、徐光啓(一五六二~一六三三),後者官 利瑪竇的這一研究,使他獲得許多中國學者的深刻友誼,又因了他的友誼,其中許多人後來成了 。由於這些人的關係和其他人的友誼,利瑪竇甚至能成功地進入朝廷。也經由他歐洲的科學介

了解」。

年:二千五百人。一六三六年:三萬八千二百人。一六四八年:四萬八千一百八十人。一六七〇年: 五八五年:十九人。一五八六年:六十人。一五八九年:八〇人。一六〇三年 : 五 百 人。 一六 一〇 從對教友的統計上,我們可以看到利瑪寶的傳教方法是對的。一五八四年中國只有三名教友。一

一十七萬三千七百八十人。教友的成長率很穩定。但這一好景未能持久,由於魔鬼在中國的傳教園地

紹到中國,基督宗教的這種本地化,使它在中國能存在、扎根成長

法國急起直追 作爲政治上的殖民政策 是首先獲得殖民勢力者,他們由敎宗那裏獲得了保教權。葡王從敎宗亞歷山大六世(一四九二)一五 〇三)手中得到一張勍書,教宗公開鼓勵葡國的保教權。其他殖民勢力較後也在遠東擴張起來 此外,葡萄牙和其他的殖民勢力的對立也有很不利的後果。自從發現印度和印度洋之後,葡萄牙 道明會士與耶穌會士當時在任何問題上都是對頭。彼此在歐洲特別在羅馬爭辯不休,而延伸 ,在傳教事務上和葡萄牙的保教權尖銳地競爭。於是歐洲的政治學是是多種人人

改爲葡萄牙姓氏如「提雅士」或「達・高斯塔 者只顧他們的利害關係,敎會的好處却被他們拋棄了。 是迷信,所以爲基督徒在禁止之列。他們原則上拒絕中國文化,給中國天主教徒張先生、孫先生…… 是文化性的禮節,所以進教後的基督徒可以照常去做。但道明會士和其他法國籍的傳教士則堅持祭祖 現在我們來談一下上面已提及的禮儀之爭。絕大多數的耶穌會士認爲在中國普遍舉行的祭孔祭祖 」等……有這種需要嗎?這些殖民主義者和他們的隨

自私 是文化的(而非宗教的)意義。道明會士不理睬皇帝的這一聲明,不但沒有放棄他們的攻擊 神。當他研究了傳教士之間的禮儀之爭,感到很失望。他想傳教士們的道德是表面的,他們實際上很 尊重有道德學識的傳教士如湯若望、南懷仁等。他對福音教訓有極高的評估,特別關懷基督博愛精 中國 ,貪婪權勢,充滿陰謀。但由於他對耶穌會士的同情,有意結束這一戰爭,並聲明敬孔 的康熙皇帝(一六五五~一七二三)是一位智慧和開放的君主。他本來對基督信徒很友善 和祭祖 ,反而 只

進一步地

二~一七三〇)——巴黎外方傳教會士最反對中國本地化的分子到北平。康熙皇帝接見他們二人。他把 在寶座後面匾額上的四個中文大字指給顏璫看,並經翻譯問他是否知道那些字的意思。顏璫囘答「不 中國,以教廷代表身分宣布中國禮儀的禁令並付諸實行(一七〇五)。他與福安代牧顏璫( 一六五 總督把他關進監獄,由於他沒有葡王「保教權」的核准,就想在中國指派總主教 在房子外面却爭論房子內裏所發生的事。你說話沒有根據。離開中國!」多羅也被押解回湊門 知道」。皇帝說 教宗格肋孟十一世(一七〇〇~一七二一)派遣安底亞基宗主教多羅(一六六八~一七一〇) :「你不認識中國字,也不能說中國話。你憑什麼能判斷中國事務?你好比一個人站

象徵天使們的行動便捷」。皇帝答辯說:「朕了解你的話。我們中國人不懂你們的話,所以我們不明 教宗禁行中國禮儀的「從那天起」通諭到中國。皇帝接見他時間道:「我看到你們西方的畫上人添加 了翅膀。你認爲眞有這樣的事嗎?」嘉樂囘答說:「沒有,沒有一個生翅膀的人。畫家們要用翅膀來 白你們所象徵的事。你是西方人,不會講中國話,怎能決定我們的事呢?這是朕發問的主題 多羅去世以後,教宗格肋孟十一世派遣另一特使, 名嘉樂 Mezzabrba 的,於一七二〇年帶着

士們執行教宗的禁令時,就把那些教士統統驅逐出境,不許再在中國傳教 教宗不理會皇帝的聲明,堅決要中國天主教徒放棄祭祖,違者受開除教籍的罰。當皇帝知道傳送

由於所有中國人,任何人都不例外,常舉行祭祖敬孔的禮儀。由那時起天主教孩童就應該放棄入 ,由於當時中國的教育主要的是孔子的思想。自那時起天主教徒受到社會的摒棄,他們變成了一 這時中國天主教的尷尬情況不難想像。依據羅馬的禁令,天主教徒爲保存信仰就不能做中國人

**恒宗教要求信徒摒棄自己的文化和風俗習慣,還能在該國生根發展嗎?** 

教宗魯莽地介入中國事務,使中國的基督信仰衰退。當時中國天主教約有三十萬人,禁行禮儀後

很快减到二十萬。這些教友大多是農人、漁夫—,是被社會輕視而孤立的鄉下人。 兩百年後,羅馬改變主意,並解除了禁行禮儀的規定。現在中國人敬孔祭祖受到鼓勵。在台灣

許多聖堂中,現在聖多瑪斯阿奎那像和孔子像一起懸掛。在追思已亡節,基督徒拿着他們最喜歡的飯

於錯誤更好。但這不是改變得太遲了嗎?敬孔在那時有生存問題迫切需要的時候,羅馬却禁止了。 菜,供在他們父母祖先的墓上(譯者案:此說法與事實並不符合)。這種變通確實不錯,一定比固執 國體儀問題上的錯誤,是把教會和殖民勢力髒亂地扯在一起。他們遺忘了基督的教訓相愛,以及所有 中國人大家已經不把孔子看作一囘事時,羅馬却允許敬孔了。在這事務上蒙受的損失已經無法彌補 人生來都是平等的,他們使其他國家變爲基督徒,同時又使他們受殖民勢力的管轄 人能承認過錯總應該算一件好事。如果人能反省及此,至少他將來能不蹈覆轍。我的見解是教會在中 當

平等條約」的開始。在條約中有:「從現在起外國商人可以在中國各地銷售鴉片烟……,傳教士們可 以在中國各地傳播福音」。基督徒以武力強迫別國人民接受鴉片,對基督信仰而言是極大的不幸。自 由傳播福晉與自由販賣鴉片搞在一起是教會的恥辱。西方的列強利用基督信仰來擴張它的政治影響 八四二年,中國的門戶又爲傳教士開放了,這是鴉片戰爭以後,清帝被英國勢力強迫簽署「不

"獅子的分臟」("lion's share"):北平,天津,上海,河北,江蘇,江西,廣東, 葡萄牙勢力衰退之後,法國的「保教權」在中國的天主教傳教事務上取而代之。法國傳教士得到 雲南

羅

理

金魯賢教授在西德的講詞

馬教廷與列強勾結

一起並將中國教會和列強分臟

的校長就聲稱:「震旦嘛,是法國的!」 校和醫院。絕大部分的傳教士都是良民,爲中國教會獻身。但可惜少數則不然。例如在上海震旦大學 江;比利時傳教士得到內蒙一帶;德國教士們得到山東省一帶。傳教士購買地產,建造教堂

萬銀圓(一銀圓約抵勞工半月的薪資 )。八國聯軍雖然撤退了,但中國人的忿怒對洋人和基督教會 傳教士。一九〇〇年拳匪興起,他們的口號是「扶清滅洋」(包括基督徒,半洋鬼子!)爲消滅拳匪 用傳教士的特權聲威,興起不義的訴訟,欺侮他們的鄰居同胞。因此許多人不滿、震怒反對基督徒及 教,是為西方的,而不是為中國和中國人民的。傳教士有許多特權,許多基督徒濫用這些特權。例如 之亂有包括德意志的八國聯軍,派遣艦隊到中國。包圍北平之後,逼迫中國訂立城下降書,賠款四 在許多中國 人的眼裏,傳教士僅代表各該國的利益。基督教(天主教與耶穌教)是一個西方的宗

當然深深得罪了中國的愛國志士。日本、義大利和德意志的納粹黨人組織了「軸心國」,梵蒂岡地處 宗座代表蔡寧總主教又給所有天主教主教神父及教友下令:對日本的侵略要絕對保持中立。這種立場 義大利境內又是天主教的中樞,中國人會做怎樣的想法? 日本侵略中國以後,梵蒂岡有更不幸的錯誤。他們在東北急忙承認日本人建造的傀儡「滿州國」。

樞機。但已爲時太晚了:一九四九年毛澤東在中國掌權。我們不可小看政治上的更替,因爲它的意義 梵蒂岡的趨勢改變,第二次世界大戰後,一九四六年獨立聖統建立,北平獲得第一位中國總主教並爲 所有主教都是外國人。一九二六年首次祝聖了六位中國主教,但僅安排在不重要的教區。在三十年代 從利瑪竇開始(一五八三),除了南京曾有一位中國主教外,三百五十年間沒有一位中國主教;

你們可以想像,假如在二次世界大戰時梵蒂岡在科倫任命一個法國人當總主教、或者一個德國人在里 及所有的組織等。當中國人在朝鮮半島打美國人時,梵蒂岡任命一個美國人爲揚州(江蘇省)主教 產政權合作。例如禁止天主教徒閱讀共產黨發行的日報、雜誌和書籍。禁止參與共產黨組織的商會, 在這一極困難的情況下,中國天主教遭遇了新的大災難。教廷禁止中國天主教徒與人民接受的共

昂當總主敎,情何以堪?

籍的處罰。 於當主教的人來並予以祝聖。被選的名單寄送教廷,但得到的答覆是凡膽敢擅自祝聖者,受被開除教 中國,或者更好說被逐之後,梵蒂岡不願意任命任何中國新主教,中國天主教自己向前邁進,選出適 中國天主教被迫陷於這樣的進退維谷:要做一個天主教徒不能做中國人。當外國傳教士完全離開

從中國天主教的這段歷史,我們學習到三件事:

、教會必須植根在每個民族及其文化中,信仰必須深入民間,必須與人民的命運生死與共

二、教會必須揚棄殖民勢力而獨立,並實現地方教會的自治二、所有牧靈工作,須以本位化爲基本的原則。

的政策,必須努力於各民族和權力的不同利害的均衡。這不是一個簡單的任務 每個地方教會應該能決定自己的命運。中國教會有它自己的經驗,也知道羅馬教廷有一個世界性

及梵二大公會議的基本原則。我們正在嘗試將梵二大公會議付諸實現。由天主的保祐我們能自治,發 中國天主教徒是天主教徒,我們願意保持爲天主教徒,不想成爲蓍反教或東正教。我們接受梵一

理金魯賢教授在西德的講詞

展我們的地方教會。我們有勇氣和智慧,也祈求有神恩以達到目的

聖教堂,已經重新開放了。我們有六座地方修院,和一座全國性的修院。我們的(上海)教區建立了 個研究中心,以出版書籍和雜誌。最近我們成立了一個天主教學者聯誼會,我們對未來充滿信心。 今天我們已經開放了六百多座教堂,包括北平和上海的主教座堂。上海附近的佘山建有很大的朝

### 世界教會與地方教會—— 一個中國人的看法

我現在願意討論第二個題目:從中國人看世界教會與地方教會。

什麼是地方教會?什麽是世界教會?只有澄清了這些名詞之後,才能繼續討論。地方教會是一個

有伸縮性和適應性的觀念。每個基督徒團體是一個基本的,在某種意義之下的地方教會。一個教區是 個完全意義的地方教會。 一個地區,一個國家,一個洲也像似一個地方教會。科倫就像上海**一** 個地方教會。羅馬教區也是一個地方教會一如義大利教會,歐洲教會,斯拉夫教會一般 樣是

完全的教會。「只有一個主,一個信德 取代「普世教會」更好。「全部教會」以整體而言存在於每個地方教會。因此在每個地方教會存在着 有地方教會。也許以「完全的教會」( vollständige Kirche)或「全部的教會」(Gesamtkirche) 世界教會或普世教會寧可說是一個抽象的名詞:由於沒有一個地方存在着這樣的教會;存在的只 ,一個洗禮;只有一個天主和衆人之父,祂超越衆人,貫通衆

教會是一件聖事,就是說爲許多人同天主的親密結合、也是全人類同天主結合一體的記號和工

人,且在衆人之內」( 弗四5~6)。

在聖多瑪斯阿奎那的聖體詠「 熙雍請讚頌」內我們這樣祈禱:

Docti sacris institutis

祝聖餅酒 我們奉祂的命令:

不可懷疑

作為赦恩的犧牲

Consecramus hostiam

Fracto denum sacramento

Panem, vinum in salutis

請君牢記,

20

分的只是外形,

基督聖禮,

二。在聖三節的頌謝詞裏我們歌唱:

教會也是這樣:每個地方教會是完全的教會,它不缺少什麼。所有的教會一起是完全的教會。

餅形酒形隨意分,

每分都是耶稣全身。

祭品可以剖分, 

Quantum toto tegitur Tantum esse sub fragmento Nulla rei fit scissura;

We vacilles, sed memento

Qua nec status nec statura Signati minuitur. Signi tantum fit fractura:

主、聖父、全能水生的天主!於和於的獨生子及聖神,只是一個主、一個天主:不是單獨一位,

而是三位一體。我們因着除的啓示,堅信確認於的光崇和於聖子的光崇與聖神的光榮毫無差別。因此 金魯賢教授在西德的講詞

在承認真實永恒的天主時,我們領揚三位分明、性體唯一、尊戚均等。

一九八七年秋

**真是很美的頌謝詞** 

在全部教會與地方教會的關係上豈不是同樣的嗎?世界上教會的分別、唯一、均等,反映出天上

三位一體的奧跡。

不是權力與法律。以愛做出發點,傳教士去宣講福音。一個地方教會已經建立,他們就應該引退,不 要抓住領導地位數百年不放。要把聖若翰洗者的話據爲己有:「祂該興旺,我該衰退」。 因此在各地方教會之間的關係上我們必須注意,最重要的是彼此相愛、相通、參與、團體

的。它是一個「在旅途中的」朝聖旅行指向天上的耶路撒冷。當它在一個新地方宣講福音時,並不和 我們的敎會是天主的新子民,它由基督所建立,使衆人得救。爲此敎會是爲所有民族和國家開放

那裏的文化糾纏不清

義,福音,猶太主義在西方發展成爲西方基督教。希臘與拉丁兩主義緊密結合,今天令人難以區分。 初世紀教會是一個本位化的卓越榜樣。較後拉丁主義佔了上風,強調的是權力和法制。當然 教會起於東方,起於猶太,爲此它開始時有許多東方的特質。它發展在西方:希臘主義 ,拉丁主 敎

對新文化的本位化和結合。每次與另一個文化結合,教會會變得更富麗堂皇。 這是我們教會的生命 力,哪裏單調與「淸一色」,表示那裏教會停滯和衰退。基督信仰並不消滅多采多姿而要使其更趨圓 會需要有一定的制度,但不需要限制彼此相通、兄弟友誼、平等意義的相愛。今天我們面臨的任務是

。所有民族國家多采多姿的各種文化都是它的豐富寶藏 最近我讀了里昂總主教雅博·杜谷特樞機所著的一本書,我感到它富有靈氣,我在這裏引用幾

仰只能結合在一個地方性的文化上去發展。天主的聖言,包括聖經在內,是用人聞語言表達出來的 許多人想,信仰必須純粹和理想,人必須以數千年來不變的觀念表達出來。但事實上,基督徒信

此具有一個民族文化的

特質

量。我們無法束縛天主大能的手臂。 更。我們還可以更進一步地說:尤其在多采多姿和不同的時間與地域,天主的聖言發展祂的無限力 信仰「言」,天主子能在不同的文明和不同的文化中體驗、生活表達出來,在本質上沒有任何變

遠的生命,它充滿信賴 不會失望或感到生命的威脅。它的動態不是消極的,而是值得同情的。正因為它擁有真理,光明及永 因着聖神的力量,你們將做比我更大的事業。因此教會面臨一個新的文化新的環境和新的 由於天主聖言已經進入了人類歷史,善與美沒有保留地啓示在這世界上了。基督對祂的門徒說 和樂觀 挑戰時

樣。……若是一個肢體受苦,所有肢體都一同受苦;若是一個肢體受尊榮,所有的肢體都一同歡樂 宗徒說:「就如身體只是一個,却有許多肢體;身體所有的肢體雖多,仍是一個身體:基督也是這 來自天主,並由天主預見將成爲基督奧體的構成部分。任何一種拒絕能造成不可取代的損失。聖保祿 格前十二12 教會是基督的奧體。它依照天主預定的計畫在時間和空間的幅度裏成長。各民族國家文化 ; 26

₹ 8 個地方教會能壓迫另一個地方教會。…… 所以各地方教會之間的關係必須是:參與、相通、彼此相愛、尊重、幫助、不冒昧干預。沒有

理

金魯賢教授在西德的講詞

三六

食物不足充飢,衣不蔽體。所有神父、修女,所有基督徒看到這些不幸會去幫助他們嗎?所以不要再 我的看法,那些生活在宫殿裏的教會親王,不會了解在貧民窟裏生活的人們的痛苦和不幸,他們

干預!

。我們歡迎和所有天主教徒,對我們弟兄友愛的人相通,我們參與他們的痛苦和快樂 在我們中國僅有三百萬教友 ,是一個極少數。但我們再次能做牧靈工作,我們努力奮鬥 ,我們有

我既不是歷史家也不是神學家,我僅與你們分享一些我的經驗。衷心感謝你們

#### 麥 結論

再說一些話作爲我的結論。

勞,有創造力,使我願意對德國人認識。不幸的很,在我的學校或鄰居中沒有德國人。 我童年時代在學校裏讀歐洲史時,已經特別對德國人民有一分特殊的同情 0 他們 如此 聰 明 ,

許多年來保持緘默,但他們對我來說是一直懷念不忘的,其中如藝術家 Georg Meistermann這 國或在羅馬的德國公學中度過。我遇到的那些德國人都對我很友善。有些友人一直保持到現在。雖然 更大了。這是我於一九四七年到歐洲,和願意學習德文的動機。在這時期,一到假期我都在德國

一、奥

後來,我研究德國人對整個人類文明有很大的貢獻,德國教會也扮演了重要的角色。我的驚奇也

人。這次我到德國來是特地恭賀 Frau Prof Meistermann 夫人的八十歲壽誕。這樣我就有機會和

你們大家會面

將是另一個樣子。我看了這些貢獻之後,承認更加了解教化工作的重要。

內;羅馬諾·瓜爾地尼;弗林格樞機等,這些名字常在我們的想念中。如果沒有德意志的天才,教會

德國人民的確是一個偉大的民族。不但在音樂、哲學、科學上有特殊的貢獻。神學家如卡爾,拉

我以我所主持的修院,及上海教區的名義向你們致謝。經由你們對全德國和他們的整個教會致以

(譯自China Heute of Divine Word Fathers, May-June 1986

衷心的敬意

助理主教金魯賢

19.

戶外活動

17. - 18.

上 接四〇六頁

第五天(十二月三日

星期四

在華人社會中如何以聖經做牧豐工作——宋稚青神父 「福傳大會的意義及目的」——單國璽主教

第六天(十二月四日 星期五)

聖經在華人社會中如何起發酵作用——

港澳聖經協會工作報告及檢討 聖經中的聖母——陳維統神父

惜別晚會 (請每個地區事先準備節目 )

個人、家庭、小組讀經感受分享(每人三分鐘)——主持人:宋稚青神父

24. 23. 22 21. 20.

第七天(十二月五日中午 星期六)

25. 26. 謝恩的結幕典禮 綜合討論及檢討

歡送餐會——祝你一路平安,再見!

27.

梵二大公會議的教會憲章的第三章澄清中國天主教內的一些思想。全文分三部分 : | | 至公教會的共 據共融觀念來看教會的性質和結構;本文也自同一觀點討論至公教會中的羅馬教宗的職務;同時也 來大公會議善加採用後所有的成就,以及誤解和濫用後所有的偏差。會議的「結束報告」中,特別根 梵二大公會議閉幕二十年之後,去年(一九八五年)召開了世界主教特別會議,共同評估二十年

# 至公教會(天主的教會、基督的教會)的共融

融;口聖統性的共融;三金魯賢教授對教會共融的解釋。

#### 共融的基本意義

傳;於是天主聖三和天主子民共同結合-聖父藉着耶穌基督在聖神內的自我通傳;另一方面是天主子民藉着信仰與洗禮 共融(Communion)按照字義該是共同結合。教會稱為共融,最爲基本的意義,一方面是天主 ——共融,這是教會。 ,開始 接受天主的通

包括好幾個層面的內容:有爲了天主子民生命層面的天主自己生命的分享;有爲了天主子民構成禮儀 天主聖父藉着耶穌基督在聖神內自我通傳的一切,由於事實上是針對天主子民,因此具體而論

教宗職務與至公教會的共融

四三九

的 穌基督的福音要求、永生真理、教會不同職務與神恩等等。以上的一切內容都是天主通傳於天主子民 團體層面的基督建立的聖事;有爲了天主子民團體之間的關係,以及團體對外關係兩個層面 。總而言之,可以稱爲構成教會的要素。藉着教會的要素,天主和祂的子民共同結合— 的來自耶

### 2 地方教會的共融

是共融的基本意義

的教會要素上;因此可說教友之間的共融是建立在基本意義上的共融 與天主共同結合,根據自己的身分接受天主通傳的教會要素,於是彼此之間共同結合在來自天主通傳 自基本意義相當容易地演繹出天主子民團體中的個人之間的共融。教友藉着信仰與領洗,每人都

更有理由承認彼此是一個共融的教會 等等。如同天主子民中個人之間共同結合於天主通傳的教會要素上,而彼此構成共融,不同地方教會 存有不同的地方教會。早在聖經中已經有了不同地方教會的名稱——耶路撒冷教會、得撒洛尼人的教會 了具體的需要,我們只簡單地採取一個意義。地方教會是已經深入社會生活的,而與當地文化相當和 ,享有相當穩固基礎的,而且能在當地承行敎會使命的敎友團體。因此,不同的社會、 但更應當注意自基本意義的共融,討論到地方教會的共融。關於地方教會本文不擬多加說明 文化中

的教會要素 會因爲教會要素是共同的,正如保祿所說:「只有一個身體和 原來每個地方教會必然屬於不同的文化,深入固定的社會,不過構成它稱爲教會的該是上面 因 此 ,我們可以說一個教會(天主的教會、基督的教會) 一個聖神,正如你們蒙召, ,和許多地方教會 同有 說 個希 個教 所說

會不是「一個教會」的部分,而是「一個教會」所有的要素通傳在固定的社會與文化中的天主子民 횧一樣。只有一個主,一個信德,一個洗禮,只有一個天主和衆人之父。 」( 弗四4~6 ),地方 體。地方教會是「一個教會」的降生與代表;另一方面,仍舊可以說許多個地方教會,那是自不同

社會文化中的天主子民而言。保祿向羅馬教會問安說:「基督的衆教會問候你們 這樣看來,所有地方教會既然擁有同樣的教會要素,彼此結合在教會要素上 。」(羅十六16)。 共融。由於擁有

的是共同的教會要素,所以一起共稱為「教會」,一個天主的教會(宗二十28)、基督的教會(羅干

六16),一個至公的敎會。

# 3 地方教會與至公教會的共融

識中自認是天主的教會,它將由耶路撒冷走向全猶大和撒瑪黎雅。爲此,實質上地方教會與至公教會 地的教會。爲此,雖然至公教會具體地是存在於每個地方教會中,但是,概念上它並不與地方性有所 中,每個地方教會代表至公教會,它不是至公教會的部分。至公教會原則上要擴展到普世,是普及各 兩個概念是同時孕育的,即使名稱與兩者之間關係的發現是後起的。至公教會存在於每個地方教 。其實在新約時代教會早已含有至公的意識。卽使起初只有一個耶路撒冷地方教會,可是在它的意 教會在二、三世紀時,已經逐漸提出至公教會的名稱,所有信仰基督的地方教會構成一個至公教

的關係更是顯而易見之事了;所有地方教會的共融便是至公教會。事實上,教會學,一般而論, 如果不同地方教會之間彼此構成一個共融,那麼所有地方教會與至公教會、普及各地的教會之間 更是標榜所有教會團體的共同性及教會的共同要素

理

教宗職務與歪公教會的共融

意所有地方教會構成的一個共融:至公教會。

### 4. 共融、對立、分裂

本意義,引伸出不同地方教會之間構成共融;以及所有地方教會是一個共融 共同結合,基本上指的是天主聖三之自我通傳與其子民,共同結合的敎會。根據這個基 共同結合於教會要素

上,成爲一個至公敎會

結(瑪二八20)。 作爲天主救恩計劃中之共融,以及對立與分裂。簡單而論,對立是會發生的,因爲教會自天主子民而 言是有罪的教會。分裂是絕對不會發生的,因為耶穌基督許下:天天與祂的教會同在,直到今世的終 共融概念中含有自由意願,因此與之相連的是對立,甚至分裂。本文不擬自基本意義上討論教會

融、對立與分裂 這裏特別要討論的是不同地方教會之間的共融、對立與分裂,以及地方教會與至公教會之間的共

教會歷史中兩個地方教會由於道理上的不合而導致共融破裂的也是常有的事,比如厄弗所大公會議之 九年君士坦丁堡宗主教奈思多略所講的聖母道理,便受到亞歷山大里亞宗主教濟利祿強烈反應。古代 新的面貌,會引起其它地方教會的驚訝,甚至對立。在教會歷史中這類的事並不稀少,比如公元四二 福音真理和實踐的福音要求不能不在自己的社會文化背景中註解出來。因此,地方教會不能不顯出簇 諧;如果它承行教會使命於特殊民族中,那麼它的禮儀生活不能不與當地文化的象徵融合;它傳播的 首先,地方教會是實現在不同社會、文化區域的教友團體。如果它深入固定社會與當地文化和

有了歧見。奈思多略與齊利祿,以及兩個地方教會的對立,都是由於對基督的信仰上發生衝突。共融 不同地方教會之間的共融,產生真正的對立與分裂,根源上該是雙方關於共同接受的教會要素上

是結合於教會要素,對立與分裂來自雙方互指對於教會要素的不忠與破壞。

如果推動較新的教友生活,難免不受到負責大公教會共融的職務所注意,因而對立的產生是不難了解 各地的共融而論,受到相當嚴密的注意。在此情形下任何地方教會在自己固定的社會與文化領域中 人注意的是地方教會與至公教會的共融、對立,甚至分裂問題。簡單地說,羅馬教宗的職務經過將近 一千年的發展,愈來愈對教會共同要素肩負起保障、實踐和推廣的工作;也可以說至公教會作爲普及 不同地方教會之間的共融產生對立與分裂,今日已不多見。由於教會在歷史中的演變,現代更受

教會與地方教會的共融產生對立,甚至分裂的威脅,將怎樣處理呢?是否天主聖三通傳於子民教會要 至此,我們自然會問,如果今日不同地方教會之間的共融產生對立,甚至分裂的威脅;如果至公

### 一 聖統性的共融

素中基本上含有解决的方法?

教會共融怎樣保障?對立與分裂怎樣解決?這裏只從梵二大公會議教會憲章第三章,抽出一些資

**一理** 教宗職務與至公教會的共融

料,原則性地作答

### 1. 宗徒團與主敎團(19~2)

人,萬世萬代,以至世界終窮。」 受所有的民族爲弟子,去聖化、治理這些民族,這樣去傳佈教會,在主的領導下爲教會的職員及牧 這個團體的首領。耶穌先把他們派往以色列的子孫,以後派往世界各國,要他們分享祂的權能,去接 耶穌把這些宗徒們組成一個團體,就是一個固定的集合體的形式,從他們中揀選了伯多祿作爲

宗和繼承宗徒們的主教們,彼此也聯結在一起。……一個人接受了主教聖事的祝聖,保持着與主教團 的首領及其他團員的聖統共融,就是主敎團的一分子了。」 「由於主的規定,聖伯多祿及其他宗徒們組成一個宗徒團,基於同等理由,繼承伯多祿的羅馬教

### 2. 主教團的權力(22)

的同意,不能使用。」(22)。 起,而總不與此首領分離,則對整體教會也是一個享有最高全權的主體,雖然這種權力沒有羅馬教宗 主教團在訓導與牧權上繼承着宗徒團,而且就是宗徒團的延續,只要與其首領羅馬教宗在

完全的、最高的、普遍的權柄,時時都可以自由使用。神學家對兩個最高全權的主體都有極豐富的研 另外一個享有最高全權的主體是羅馬教宗。他以基督代表及整體教會牧人職務的名義,對教會有

本文所採用的神學意見,是教宗作爲教會首牧的職務,是教宗作爲主教團首領實施主教團的最高

領的身分獨自執行全權,也可由首領教宗與成員共同執行全權。教會全權主體只有一個 , 就是主教 全權的另外一種方式。換句話說,主教團是這樣一個教會最高全權團體,它可由教宗一人以主教團

#### 3. 聖統性的共融

竟梵二大公會議所說的「聖統性共融」是什麼?與上述的各層共融有什麼關係? 接受教會因素。地方教會與至公教會的共融——地方教會與普及各地的教會具有共同的教會要素。究 論及教會——天主聖三之通傳與天主子民之接受的共同結合。不同地方教會之間構成的共融 教會憲章視主教團是一個共融、一個首領與其他團員的聖統性共融。共融是共同結合,我們已經

#### ⑴ 聖統性的共融是什麼?

不只任何成員個人,卽使成員團體,也不能使用共同享有的最高全權。 所以稱爲共融。不過這個共融是聖統性的,因爲成員中有首領 結合。由什麼來共同結合?由對整個教會的最高全權。所有在主教團中的成員共同結合於最高全權 聖統性的共融是教會中的主教團、繼承宗徒團的主教團。稱它爲共融,因爲團中的每位主教共同(聖兼作品共產,不是 ——羅馬主教,沒有他的同意,主教

# ②聖統性的共融與上述的各層共融有什麼關係?

之一。消極而論,教會中任何個人或者團體,否定這個因素便是異端人,如果脫離這個職務則是裂教 維護天主子民團體之間的關係 1 自天主聖三與其子民共同結合的基本共融而論,主教團——聖統性的共融是耶穌基督,爲了 ,以及團體對外的關係,而通傳的教會職務。它是基督通傳的教會要素

理

人。

整的

、圓滿的敎會團體了

爲此,任何教會團體或者地方教會,脫離這個教會職務,便喪失了教會要素之一,便無法再是完

同結合,這個共融不是象徵唯一與至公敎會的共融嗎? 主教身上出現。那麼我們可以看到在主教團中代表所有地方教會的主教,以及他們的首領羅馬教宗共 200 ~ 258),「主教在整個教友團體中,教友團體就在主教身上」。意謂地方教會的信仰與行動在 積極方面,聖統性的共同成員象徵着唯一與至公教會的共融,按照 西彼廉( Cyprianus

平、相愛及統一的聯繫下與教宗一起代表整個教會。」(23) 的大公教會就在他們中間,由它們集合而成。因此,每一位主教代表他自己的教會 基礎。每位主教則是其個別教會的有形的統一中心和基礎;這些個別教會都是整個教會的縮型, 教會的彼此關係上。羅馬教宗繼承伯多祿,對主教們和信友羣衆是一個永久性的,可見的統一中心和 梵二大公會議也有這樣的思想:「主教團的統一性,也表現在每位主教與個別的教會,以及整個 , 全體主教在和

- 聖統性的共融既然代表整個教會,確實也代表了所有地方教會之間的共融。
- 能也由地方教會的天主子民,在教會要素中:如感恩祭、祈禱中,和平、相愛及統一的聯繫而 要素;根據共同的教會要素相愛與統一地聯繫。當然共融的保障不只由代表地方教會的主教得到 的聯繫下保障。這裏已經不是任何目標的和平、相愛及統一的聯繫;而是共同和平地接受教會 不同地方教會之間構成的共融怎樣可以保障?根據上面的思想,它由地方主教在和平、相愛 得到

不過,如果不同地方教會之間的共融産生了對立,甚至分裂的威脅,又將怎樣?這裏我們不指實

分裂的威脅,若由雙方根據教會的要素來解決也無不可,似乎實際上更好。 首領來調停與解釋,甚至指出真正的教會要素而來定斷是非。另一方面,兩個地方教會之間的對立或 際的解決之道。至少在理論上,由於真正的對立與分裂應當關於教會要素,那麼理應由聖統性共融的

會的首領謹愼從事,避免覆轍重蹈,而不是否定來自基督的教會職務 在歷史上可能發生過地方教會的生活被人誤解,因而導致極爲痛心的後果。但這一切僅能要求至公教 生過對立,甚至分裂的危機。究竟怎樣保障共融呢?根據梵二大公會議的教導,原則上該由聖統性 原則上在至公教會中,地方教會各顯特殊面貌,更加顯出多采多姿、光輝耀目。但是歷史上却因此 是具體地實現,在固定的社會生活,當地的文化背景,以及承行教會使命之中,往往顯出特殊面貌 共融又將怎樣保障?真正對立與分裂威脅,在本文的背景中應當關於教會要素。地方教會的教會要素 起代表整個教會」加以保障。但是,一旦某個地方教會與大公教會之間發生對立與分裂的威脅時 (5) 至於地方教會與至公教會之間的共融,該由「全體主教在和平、相愛及統一的聯繫下與教宗 ——羅馬教宗來解決。究竟他應當有什麼態度?需要怎樣的步驟?都非本文所能觸及

分裂之威脅的眞相。但是,他們不是聖統性共融的首領,因此必須與首領聯繫。他們儘可表達意見, 方教會有關 教宗也應聆聽;但是決不可與首領背道而馳,甚至有些言論及行動助長當事的地方教會加深對立,堅 且地方教會與至公教會之間的對立與分裂的威脅,不只牽涉大公教會的首領,而且也與其他 實際而論,其他地方教會的主教理當根據教會要素,審量與解釋對立的來源,甚至判斷

僑 理 末了, 根據梵二大公會議的精神,我們可以說共融(對立、分裂)牽涉不同層次;的確不同地方 教宗職務與至公教會的共融

今日整個教會如此,連地方教會也是如此。 應用法律的方式。當然法律尚應建立在信仰和愛之上。其實敎會有法律層次,自新約時代早已如此 的話來表達。因此,今天教會中對於共融的保障與對立和分裂的消除,除了信仰和愛的精神之外,也 接受來自天主聖三的教會要素。不過屬於信仰與愛層次上的彼此關係,在教會中並非不能以法律層次 教會之間、地方教會與至公教會之間的結合,基本上是屬於信仰與愛的層次。有關方面 在信仰與

# 一 金魯賢教授對教會的共融思想

史家;但是由於他在中國教會中的影響很大,所以我們特地把他有關這問題的思想提出來談論一下。 年四月十八日他在西德聖奧古斯丁的一篇英譯的講辭。講辭內容很豐富,與我們內容有關的是第二部 上海佘山修院院長金魯賢教授在幾個機會中,對於教會的共融發表了一貫的談話。本文便根據今 —整體教會與地方教會。但第二部分中討論本地化的篇幅較長。金教授自稱不是神學家,又非歷

## 地方教會與普世(整體)教會

全地存在於地方教會中,因此每個地方教會是完整的教會。我認為金教授的困擾在中文翻譯中尤易感 會是一抽象概念,實際上並不存在,只是存在於地方教會中;因此,不如稱爲整體教會。整體教會完 。「普世」與「地方」自然引人把地方教會當作普世教會的一部分。但由於在神學上不是如此了 金教授對於地方教會指出好些對象,但是演講中討論的地方教會與本文是相同的。他認爲普世教

解

因此

他

原則上是爲普及世界,包含萬民的。至公教會直接指示的是大公性,與「地方」區別,但它存在於每 會,「全」(普及各地)教會,至於「至公」已經含有正統的意義。奧斯定曾經綜述「至公」 會的性質以來,意義上也有發展。最初便是「全」教會與個別的、地方的教會互相區別;爲此更是屬 用中譯的「普世」;另一方面與金教授不同,本文中無意用「整體」來代替,「 力,但是並不分開 本地化,但是如果本地化而失落了至公性,那便不是基督的教會,「地方 」與「 至公 」之間 產生張 要素並不由於落實於地區而失掉大公性。這是教會的奧跡,它是地方的,又是大公的。地方教會必須 個地方教會中,表示地方教會即使具體落實於固定社會與文化中,它也不能不又是至公的,因爲教會 會與地方教會互有區別,但不衝突;它存在於地方教會中,但是按照教會的要素却又普及他處 神學解釋;意卽基督教會的性質,不只是在固定地區中,且又超越固定地區,要求普及世界。至公教 義,它包含「全」、「正統」和普及世界(包含萬民)三點。而最後 於經驗性的用字。第三世紀以來,「至公」已經用來針對異端派、分裂派, 視 他們不 屬 地方教會的 ,即使是地方教會也不失爲「至公」,雖然我也知道這個名詞在大公主義中的困擾 其實西文普世 ( Universal )與至公 ( Catholic ) 具有關係。而至公的意義在第二世紀用爲教 ,這也是教會本地化所不能不注意到的。本文基於這個緣故,一方面如同金教授不 一點今日更受注意,它已經含有 至公教會」是現成的 「至公」教 , 而 且 的意

此說過 不過 理 金教授所說的整體、完整的教會在地方教會中,是千眞萬確的,梵二大公會議文獻中也

# 2.教會奧跡之一——整體教會在地方教會中

天主的奥跡性活動。金教授在演講的第二部分提出兩項奥跡性行動;其一便是整體教會在地方教會 主親密結合,以及全人類彼此團結的記號與工具。旣然是一件「聖事」,在外在的型態後面含有奧跡 對於這個奧跡金教授並沒有解釋,只是引用了聖多瑪斯的「熙雅!請讚揚!」聖體頌中的三節 金教授引用了梵二大公會議教會憲章第一章的話,指出教會是一件「聖事」,就是說教會是與天

我們奉祂的命令,

作為敖恩的犧牲。 祝聖餅酒,

不可懷疑,請君牢記

每分都是耶穌全身。

祭品雖然可以剖分,

分的只是外形,

20.

餅形酒形隨意分,

基督聖體毫無損。

在每個地方教會中。每個地方教會是完整的教會,終毫不缺少什麼;同時,所有地方教會形成 根據引用的三節詩文,金教授意謂如同整個耶穌基督臨在於隨意分的餅形、酒形內,完整的教會 一個完

聖體聖事與教會具有非常密切的關係。餅形與酒形「每分都是耶穌聖身」;各地的教會都是整體

教會。一般性的比較,確是相似,但是鑒於基督的教會的實際狀況,不能不對於這種比較提出一

誦。

因素具有好幾個層面,雖然應該合爲整體,實際而論,由於種種緣故,不同的教會團體或者在不同 或地方教會,便無法稱爲整體的或完整的教會。它與其他地方教會以及至公教會的共融也將是不完整 方的教會,能夠接受整體,也能夠排除部分。可見教會要素是能夠分割的。失掉整體要素的教會團體 於不同的教會與文化區域的天主子民。地方教會是整體教會,由於分享共同的教會因素。構成教會的 前文中曾解釋過「一個教會、許多地方教會」。一個教會由於共同的教會要素;許多地方教會由

形更無自由意願而言。自教會而論,教會要素能被分割,而教會團體的天主子民具有自由意願。梵二 大公會議有關整體的教會因素;與它存在於哪個教會團體內;以及有關不完整的教會團體……等等,

自聖體聖事而論,凡是祝聖過的餅形、酒形,成爲整個耶穌基督,祂是不能分割的。而餅形、酒

當然 ,金教授在相比中的積極因素仍是非常有用,而且富有神學意義。 都討論過,值得加以參考。(參閱教會憲章8,14,15)。

3. 教會奧跡之二——整體教會與地方教會的關係

金教授對此奧跡也引證了聖三慶節的頌謝詞:「神聖的主,全能的父,永遠的天主;祢和祢的獨

教宗職務與至公教會的共融

五一

的光榮,和称聖子的光榮,與聖神的光榮,毫無差別或分異。因此在承認真實永恒的天主時,我們頌 生子及聖神只是一個天主,一個主:不是單獨一位,而是三位一體。我們因着袮的啓示 ,堅信確認称

根據聖三慶節頌謝詞,金教授在教會學上類比性地引伸到整體教會與地方教會彼此之間的差別、

1

揚三位分明、性體唯一、尊嚴均等。」

體與平等上。地上的教會反映出天上聖三奧跡。

金教授以三位一體的信理來處理整體教會與地方教會之間的一體與平等,使人想起公元一三五七

結果亞達納創給予羅馬教宗的是榮譽性的首席。至於教會的首領是由繼承十二宗徒的主教分享的 年,希臘的亞達納削( Grec Athanase )和教宗代表伯鐸・多瑪( Pierre Thomas)之間的辯論 全德,不分高低,也不分爲十二個首領。他們是一個首領,如同天主聖三是一個天主,不是三個天主。 教宗代表說:教會只有一個首領,十二宗徒難道是十二個頭嗎?而亞達納削首先認爲宗徒享有相同的 如同一個天主性體包含父、子、神三位

等 應用聖三模型解釋教會似乎是相當的傳統 ,不過金教授處理的是整體教會與地方教會的差別 李

也不能否認這方面的一體與平等。不過金教授似乎並未徹底研討與應用聖三模型。頌謝辭中一方面肯 定性體唯一;另一方面堅信三位分明。金教授只取用了性體唯一,爲了維護教會之間的平等與一體

奥跡之一」中已見到的,地方教會是完整的教會,在教會要素上並不缺少什麼

,

如同

我們分兩個步驟來繼續金教授的聖三模型教會學。上面同意:自教會要素而論,整體教會、地方

,他並不考慮用在敎會學上面

但是聖三學中的父、子、聖神三位分明

素。現在我們要繼續先從地方教會來分析一些事情,然後討論至公教會

出基本平等的根源是分享耶穌司祭、先知、君王的地位。但是,基本平等並不否定差別。建基於教會 共同分享天主的生命,相信一切基督所傳授的眞理,接受祂所啓示的教會不同職務。梵二教會憲章指 務,領導地方教會 位格分明),來談教會要素之平等,教會職務之差別。主教、司鐸、執事,被任命在的地方教會中服 索,所有信者都應該相信與接受的。可是,卽使在一個地方教會中我們可以按聖三模型(性體唯一、 的天主子民,按教會要素有基本的平等與一體;不過,按職務是有差別的 這些教會職務根源上是來自耶穌基督,由地方教會中不同的信者來擔任。於是我們可以說地方教會中 不同職務上的差別。在地方教會中,按照我們教會中悠久的傳統,有主教、司鐸、執事的不同職務 一個地方教會接受了教會因素,自它的每位天主子民而論,大家是平等與一體的。因爲他們具有 ——此一差別是屬於敎會要

係。(參閱:聖統性的共融) 統性的共融 根據聖經與傳統所肯定的教導。由此可發揮出代表地方教會的主教之職務,以及主教與羅馬教宗之關 分享的教會要素上;差別是在於教會職務方面。每位主教代表自己的地方教會與羅馬主教構成一個聖 自整體教會與地方教會之間的關係,及與不同地方教會之間的關係來討論,一體與平等是在共同 ——主教團;主教團以羅馬主教爲首領,作爲教會的最高全權的主體。這是梵二大公會議

忽略一面 總之,教會要素共同爲一,教會職務差別爲多。如果我們認真應用聖三模型解釋問題,似乎不可 而只着重另 角

佰

理

教宗職務與至公教會的共融

事,那麼所謂「獨立、自辦」,也是理所當然的事。如果牽涉到教會要素的事,那麼根據基督教會的 來決定自己的前途(Fate)。所謂前途,如果只是屬於一些直接或間接與教會要素沒有重大關係的 ,我們對於金教授演講的第一部分中的一句話相當擔心。他說每個地方教會應當自己有能

蒂岡第一屆和第二屆大公會議,而且又在實施梵二大公會議,那麼他大概不難同意本文所發揮的他所 成員也不能毫不關心。 以上所寫的都是法二大公會議的教會論資料,博學如金教授者,旣然在演講中表示基本上接受梵

職務,不但主教團的首領羅馬教宗不能不關懷、指導,甚至干涉;連所有的主教,作爲世界主教團的

## 4. 地方教會的本地化

没有講出來的思想

化而自我「節制」。金教授說得對:「地方教會之間的關係是共融、互愛、尊重、援助;但非生硬之 內,爲了保持這兩面,本地化應該尊重大公教會而感到「約束」;不過至公教會亦應儘量了解 化;另一方面是社會與文化爲福音所吸收;因此,一方面彰顯本地的特色;另一方面共融於大公教會 是「地方」與「至公」之間的張力。本地化是深入社會與當地文化和諧,一方面是福音薫陶社會與文 本地化的工作,所以非常了解他的關懷。但是在這問題上倚覺得他忽略了一種自然產生的張力 金教授演講的第二部分,對於教會本地化說了不少。我們自己過去十多年來也在致力神學、靈修 一個文 ,那便

干預。無

保護教會的共同要素。對於至公教會的關懷、指導、干涉,也會根據教會中應有的次序而平安地聆聽

一地方教會壓迫其他地方教會的。」但是這也得補充:地方教會具有至公的性質

必必

2須謹愼

講在神學方面尙可繼續更加完整地發揮下去,

與接受。這是教會奧跡中「地方」與「至公」的張力。總之,在梵二大公會議的光照下,金教授的演

一個不完整的教會學爲中國教會, 尤其爲現代中國教

張春申

九八六年七月三日

## 天主教神學院聯會在奧國召開大會簡報

房志榮

本刋七一期頁十八曾預報此一會叢的召開。今該大會已順利完成,顧在此略予報告其

原來,德國、奧國,及瑞士的代表們都會英語或法語,而用以發言 的藝術城薩爾斯堡開會,會中却無人以德語發言,而以英語、西班牙語及法語爲溝通工具。 、參與者共七十一人,都是世界各天主教神學院機構的代表。奇怪的是雖在說德語

化的文章。 院Vidyalyoti。輔大神學院訂有一份英文雜誌,即以此爲名,其中有不少關於神學本位 籌備三年後的第五屆大會。 一九九〇夏將是下屆大會的時間,地點將是印度的德里宗教學 目標是票選大會主席。原任副主席哥倫比亞國沙勿略大學的耶穌會神父 Alberto Munera Duque當選爲下一任的主席,任期三年。其主要任務除了聯絡各地的神學院以外,是 除討論神學院機構與當代社會的三大問題以外(見神論の頁十八),這次大會的另一

拿大,法語有法國及法語加拿大。比利時及荷蘭的荷語代表也不少,並且在休息時常聚在 度代表,非律賓的聖多瑪斯大學代表,本人則代表輔大神學院。英語組包括美英及英語加 澄清與討論之外,也有地區的分組討論。亞非爲一組:非洲僅有一位代表,亞洲有數位印 的教區培育中心是一所極新穎而舒適的開會好處所,大家都樂意地交談分享。三大主題的 一、會議氣氛與收穫:地點旣是藝術城,季節又是薩城的音樂季,再加上我們所寄居

下轉四八二頁

#### 前言

聖母敬禮的來龍去脈 十五日聖母升天節止,前後十四個月,以慶祝聖母年。爲了這項大慶祝,筆者願以歷史的立場來探討 九八七年元旦,當今教宗若望保祿二世宣佈自本年六月七日聖神降臨節起,至一九八八年八月

### 甲··聖經時代

你的頭顱 暗示聖母的章節是創世紀:「我要把仇恨放在你和女人,你的後裔和她的後裔之間。她的後裔要踏碎 聖母的敬禮可追溯初期教會,因為她在耶穌的救贖工程中,佔有一個相當重要的地位。聖經最早 ,你要傷害他的脚跟」(創三15)。這個「她」便是指的聖母。從此也奠定了瑪利亞的地位

和敬禮

說:「因此上主必將遺棄他們,直到孕婦生產之時」(米五2)。這位孕婦便是指默西亞的母親

依撒意亞先知說:「看哪,有一位貞女懷孕生子,他名叫厄瑪努耳」(依七14)。米該亞先知也

非爾金飾 其他的聖經章節間接地描寫聖母的,如聖詠集:「列王的公主都成羣結隊來歡迎你,王后佩帶敖 在你右邊侍立」(詠四四10

聖母敬禮的演變——

為慶祝聖母年而作

四五八

的母親駕臨我這裏,這是我從哪裏得來的呢?」(路一42~43)。 充滿恩寵者,上主與你同在,在女人中你是蒙祝福的」( 路一28 ),「在女人中你是蒙祝福的,吾主 新約中路加福音前兩章描寫聖母的事蹟,她受到天使嘉俾厄爾和麦姐依撒伯爾的讚頌,「 萬福

耶穌本人也敬佩他的母親:「聽了天主的話而實行的,才是我的母親和我的兄弟」( 路八21 )

聖母的偉大不僅是生了耶穌,更是遵行了天主的旨意,「請看上主的婢女,願照你的話成就於我吧!」

(路一38)。

由此可見,聖母在聖經中的地位是不容忽視的。

### 乙:敎父時代

又把聖母的順從與厄娃的逆命互相比較,他說:「厄娃給人類帶來了逆命和死亡,但是聖母瑪利亞却 聖儒斯定( 一〇〇~六五年)在二世紀時首先提起聖母瑪利亞是新厄娃。正如耶穌是新亞當。他

給人類帶來了信仰和喜樂』。

救贖工程的角色確定了。所以在這段時期,瑪利亞被稱為「救贖之因」( Cause of Salvation)了。 她不是第一因,而是第二因,因為第一個因是耶穌基督

法國的聖依肋納主教 ( 一三〇 ~ 二〇二年 ) 與聖儒斯定的思想相同。爲此,在二世紀末,聖母在

在聖依肋納之後,非洲第一位神學家戴都良也繼續說聖母是人類救贖的原因。敍利亞的聖厄弗冷

「厄娃為亞當做了一件污藏的衣服,(三〇六~三七三年)在他的「伊甸園頌」中說:

此,伊甸園把他趕走,因為他不乾淨

但是,藉着瑪利亞,亞當接受一件新衣

伊甸園看到了,就接納了他」。

拉丁教父們與聖厄弗冷所說的很類似。聖盎博羅修(三三九~三九七年)解釋路加福音說:「藉

**着一個女人,人類進入了愚昧黑暗時代,但是藉着另一位貞女(聖母瑪利亞),人類得到了智慧** 聖經大師耶羅尼莫說:「厄娃因痛苦而生產,可是聖母懷孕生子,却爲人類解除痛苦」。

到了五世紀,聖母天主之母的榮衡因聶斯多略的異說而定型。波羅格祿斯( Proclus )於公元四

二八年十二月在君士坦丁堡大殿中申明聖母爲天主之母。

公元四三一年六月廿二日,厄弗所大公會議第一期開幕時,人們已把聶斯多略列爲異端者,且大

馨蠘說:「天主之母應受讚揚,濟利祿萬歲」。聖濟利祿(三八○~四四年 )是 這次 大會的 主腦

節(二月二日)、聖母誕辰(九月八日)在六世紀中葉已存在了。 (Maurice 582 ~ 602 )規定八月十五日慶祝聖母升天節。接着聖母領報(今稱天使報喜)、取潔

有思想就有行動。東方教會在六世紀時已開始慶祝聖母的節日。公元六〇〇年,羅馬皇帝毛利斯

這四個節日到了七世紀中葉傳到羅馬,希臘籍的教宗塞爾基烏斯一世( Sergius I 六八七~七〇

年)更隆重地加以舉行。

至於聖母無染原罪節也始於七世紀的東方,隨後傳到南義大利的挪不列斯城,愛爾蘭、英國等

地。聖碧岳五世的日課將此節日普及全球

僧

理

聖母敬禮的演變

——爲慶祝聖母年而作

總而言之,聖母的地位、信理和慶節在教父時代業已定型了

#### 丙·中古時代 <sup>總而言之,聖長的</sup>

中世紀時代,聖母瑪利亞的地位和信理不僅鞏固了,而且西方的文學和藝術都讚頌她。

# 在文學方面,聖伯爾納多(一〇九〇~一一五三年)可爲代表。他最著名的聖母頌(In Praise

如果你沒有被風浪打擊,不要把眼轉離這顆星(聖母)of the Virgin Mother)描寫非常美:

如果你被困惱的石頭弄破——請看這顆星。如果誘惑的風浪升起,

如果忿怒、貪婪,或肉慾的引誘使你心苦惱,請向聖母求助。

在你失望和困擾時,想一想聖母如果你被無數的罪惡所困,

請向聖母求救

在危險中,在心急中,在疑惑中,想一想聖母。

讓她的聖名不離開你的心和口。

你會接受她的協助

不要停止跟隨她的芳表……

如果她扶持你,你不會跌倒

如果她保護你,你不必害怕

這的確是一篇美麗的祈禱和頌歌。

Fra Angelico + 1455 )等人的努力,描畫出優美的聖母像,使人們對聖母的敬禮更上一層。尤其 在藝術方面,要等到文藝復興時代的喬托(Giotlo di Bonone 1276 ~ 1337 )和安哲利高(

等人均著書立說歌頌聖母瑪利亞。聖母訪親節雖然在東方早已存在,但在西方由聖文德首先推廣( 一 是拉法爾(Raphael 1483 ~ 1520 )的聖母畫,更是膾炙人口。 十三世紀的托鉢會,尤其是道明會和方濟會對聖母的敬禮有很大的貢獻。聖大亞爾伯、聖多瑪斯

二六三年 )。到了聖碧岳五世時,才普及整個教會 現代教會日課中的四首著名的聖母頌:Alma Rodemptoris mater, Ave Regina Caelorum,

Regina Caeli 以及 Salve Regina 皆始於十一和十二世紀。

同時,聖母禱文,玫瑰經和報喜經等經文也在這時出現:可見中世紀時代敬禮聖母的推廣已達到

## 丁:宗教改革時代

人的敬醴。但是在瑪丁路得的一生中,仍然保持聖母的敬禮,同時堅決保護她的地位。他在與羅馬決 雖然瑪丁路德、喀爾文和史文黎三位大宗教改革家反對教會,並且拒絕接受教會的聖德觀念和聖

聖母敬禮的演變——爲慶祝聖母年而作

母經」( Salve Regina )。因為在這段經文中,聖母被稱為「我們的生命,我們的甘飴和我們的希 裂後的最初幾年,仍然相信聖母無染原罪的信理,而且不斷地讚揚聖母是衆信友的模範 望」等字,他們認爲這些話是歸於天主的,而非屬於任何受造物。 喀爾文和史文黎比較少提及聖母。有些宗教改革家不僅反對唸聖母經,更不贊成教徒們唸「又聖

當時聖母的慶節並沒有立刻被廢除,因爲不少人仍然敬禮聖母。路得本人認爲暫時保留聖母升天

天節外,仍然保留其他慶節。到了一五六三年,國會通過三十九項信條 ( Thirty-Nine Articles), 和誕辰節是一項明智之舉 在英國,一五四九年所編的「共同祈禱書」( Book of Common Prayer)中,除了廢除聖母升

其中的第二十二條才正式禁止聖母和聖人的敬禮。

項很多,但對聖母信理的問題講得很少,只在討論「原罪」時,提及聖母是無染原罪的 在羅馬教會方面,特利騰大公會議(一五四五~六三年)是針對新教徒而召開的。雖然討論的事 耶穌會士在這方面有很大的貢獻。首先聖加尼修( St. Canisius 1521 ~ 1597 )在他的名著「

mysteries of the life of Christ )一書中,提及聖母的無染原罪,她的升天以及普世之母的 論聖母」(On the Incomparable Virgin Mary)—書中,維護聖母在聖經和傳統中的地位。 另一位神學家蘇亞來斯 ( Suarez, 1548 ~ 1617 ) 在他「論耶穌 | 生的奧蹟 ] ( On the

羅柏·伯拉明(一五四二<一六二一)也是維護聖母信理的偉人,他著有「又聖母經」以攻擊新

教徒。

此外,比利時籍耶穌會士若望·樂尼( Jean Lennis )在一五六二年創立了聖母會,兩年後便

得到羅馬聖部的批准。此會的目的是特別恭敬聖母,同時以言以行表揚聖母。

理:無染原罪和諸寵中保。他解釋說:基督雖是普世的君王,但祂把一切寶藏由他的母親照管。 他的「光榮聖母」( The Glories of Mary)是當時膾炙人口的一本書,其中提到聖母的兩端信 十八世紀的聖亞爾風索(St. Alphonsus Liguori 1696 ~ 1781)也是一位特敬聖母的名將。

### 戊:十九世紀

這個世紀可說是聖母無染原罪信理的世紀。

這端信理可追溯到十四世紀,一四三九年的巴塞爾會議督認爲聖母無染原罪信理是一種「意見」

而已,十年後(一四四九年),巴黎大學的學者研究並維護這端信理,其他的大學也隨之。

於羅馬禮儀書內 公元一四七六年,聖母無染原罪的彌撒和日課已爲席斯篤四世教宗所批准,到了一七〇八年又置

一八三〇年十二月十七日,聖母瑪利亞顯現給仁愛修女會聖女凱薩琳・拉布萊(St. Catherine

Labouré 1806 — 1870 )時,有一個無染原罪的圖樣,此經文爲:「聖母啊!妳是無染原罪的,請

爲那到妳跟前的人祈求吧!」

亞在誕生時,就藉着全能天主的特恩和寵佑,免於原罪。這是天主所啓示的, 爲此 信友們當相 信不 公元一八五四年十二月八日,碧岳九世在羅馬聖伯多祿大殿內隆重地宣佈這端信理:「聖母瑪利

疑一。

理 聖母敬禮的演變 爲慶祝聖母年而作

神學論集30 一九八七年秋

我是無染原罪始胎」。這不僅肯定了教宗所奠定的信理,更使人們對聖母的敬禮進入一個高潮。露德 四年後(一八五八年)的二月十一日,聖母在法國南部露德小鎭,顯現給聖女伯爾納德時說:「

### 己:二十世紀

也因此成爲世界著名的朝聖地之一。

名兒童,並請他們多做補贖,多爲罪人祈禱。同年十月十三日,她最後一次顯現給他們,很巧的是, 聖母在二十世紀初期並沒有忘記她的子女,一九一七年五月十三日,她顯現給葡萄牙法蒂瑪的三

第一次世界大戰在這一天結束了,這可說聖母保佑的結果。 聖母瑪利亞又在一九三二年比利時包蘭地方( Beauraing)和邦諾(一九三三年 )顯現給兒童聖母瑪利亞又在一九三二年比利時包蘭地方( Beauraing )和邦諾(一九三三年 )顯現給兒童

,要他們多祈禱和做補贖

肉身一齊被提升天。這是天主所啓示給人的信理」。 佈聖母升天的信理。他說:「天主的無染原罪,聖母瑪利亞,當她結束了人生的旅程後,她的靈魂和 公元一九五〇年,聖母敬禮又進入一個高峯時代。碧岳十二世也在同年的十一月一日通諭中,頒

接受其態度。基督教反對的最激烈,他們認為這是無稽之談,更不相信教宗不能錯誤的信理。英國國 教在基本原則上相信聖母無染原罪的信理,但其反對的原因,認爲這與救恩無關 這端信理欽定後,各宗教的反應不同。東正教雖然相信這端信理,但認爲羅馬教宗太武斷,不能

### 庚·梵二時代

梵二的文獻也重新強調聖母瑪利亞在教會中的地位和敬禮。「教會以特殊的孝愛,敬禮天主之母

榮福瑪利亞,因為她和她的兒子的救世大業,有其不可分解的關係」(禮儀憲章10)。

佑」(教會憲章50)。 教會也以特殊的心情,向他們和榮福童貞瑪利亞和天使們表示敬禮,虔誠地要求他們轉禱助

樂福童貞以其和聖子教主相契而身爲天主母的這一恩賜和職分,又以其特別享有的恩寵和職

在梵二大公會議中,她被稱爲教會之母。希望在她的助佑下,一切安然順利。

分,與教會有密切的聯繫」(同上63)。

一九七四年二月二日,教宗保藤六世(一九六三~七八年)頒佈了「瑪利亞」通諭。他特別

兩項熱心神工:玫瑰經和三鐘經,以特敬聖母瑪利亞。

聖母瑪利亞在教會中的地位。當然,這種敬禮,正如碧岳十二世在一九五四年十月十一日的「天上母 當今教宗若窰保祿二世也步其前任的後塵,宣佈今年爲聖母年,以求她的庇護。同時也喚醒人們

后 J( Ad Caeli Reginam ) 所說的,不該過猶不及。更重要的是,讓人們知道教會的訓導權。瑪

利亞的敬禮是教會一直所推崇的。

若望保祿二世宣布今年爲聖母年的確是明智之舉。因爲現在的敎會正處於四面楚歌的情況中,又

像一隻小船在大海中受到各種(政治和經濟)波浪的衝擊,誰來保護它呢?特敬聖母便是一個好的答

聖母敬禮的演變

為慶祝聖母年而作

Hilda Graef: The Devotion to our Lady

Hawthorn Books. N.Y. 1963

Dictionary of Liturgy and Worship

Edited by J.G. Davis.Westminister Press 1986 Philadelphia.

1987 Catholic Almanac

by Felician A. Foy O.F.M.

Our Sunday Visitor. Inc. Indiana 1986.

## 領聖體在彌撒中的意義與重要

的準備,而「領聖體後經」則是在祈求天主使領受的聖體在教友身上發生實效,使以後的生活更基督 化。本文所要討論的是介於此二階段中的禮儀進行,尤其着重「領聖體」行爲的本身。 彌撒中的領聖體禮是以「天主經」開始,而以「領聖體後經」結束。「天主經」可視爲領聖體前

以「感恩祭」或「感恩禮」稱呼它,爲了使人能望文知義,立刻意識到參與的意義。稱它爲「祭」, 乎?祭獻乎?」一文中,對彌撒有一個簡單而濟楚的定義:「彌撒是經過死亡而復活的主耶穌 因它確是一個祭獻;稱它為「禮」,則希望更能涵蓋它的另一幅度——共融。 胡國槙神父在「共融 天主子民,分施末世救恩。」①由這個定義可以很清楚地看出彌撒的兩個主要意義:祭獻和共融 邀請信友帶着日常生活中愛德奉獻的心神祭品,來參與的『紀念性感恩宴會』;席間耶穌以自己的體 血作為新盟約的祭獻犧牲,與信友一起感恩獻祭,然後分賜參與者享用,因而與他們結合,以建立新 彌撒就其爲中文而言,不具任何意義,因爲它是從拉丁文Missa音譯過來的,所以現代許多人改

不論是舊約中以色列人民的祭禮,或我國古代祭天的禮儀,祭獻之後都有分食祭品的習慣

他們結合,以建立新天主子民)。彌撒不論就其爲「祭獻」或「共融」的意義而言,在彌撒中「領聖

體」都是重要而有意義的

談彌撒中的領聖體

品分賜王公大臣,使他們也分享這一福分。如果將舊約以色列人民的「和平祭」與我國古代祭天的 郊祭」作一比較,便會發現它們都必須經過三個程序:奉獻、宰殺、食用。不過國人的習慣是先宰殺 多,皇帝在行三獻禮之後要飮福、受胙與賜胙。飮福、受胙是象徵自己蒙受上天福助,賜胙則是將祭 小部分。祭宴所表達的意義就是「和平」,因爲大家在上主面前一同歡樂。 我國祭天的 郊祭也 差不 後奉獻罷了;至於食用,則是不可少的。 「 肋未紀 」第七章所描述的「 和平祭 」,其主要特點就是在祭後舉行的聯歡祭宴;因此祭品只焚燒

實際上是一種宰殺的行爲,因爲基督分別祝聖聖體聖血表示把自己當祭品而奉獻,承認天父的無上權 說,它含有三個相同的因素:卽奉獻、宰殺、食用。彌撒中很清楚地有奉獻禮,自不待言;成聖體 的天主子,祭品也是完美無缺的基督本人,而且它的功效是普遍而實際的。 但我們仍然可以類 能力的增強,及常生的保證等。不藉領受基督聖體與天主合一,這些恩惠將如何傳遞到我們身上呢? 爲向天主表達欽崇、感謝、讚美之意外,還冀望從天主那裏獲得各種恩惠:如罪過的赦免,抵抗誘惑 威,而完全隸屬於祂;至於領聖體,自然是分食祭品。缺少這一行為,祭獻就不圓滿,因爲祭獻除了 彌撒的祭獻與舊約以色列人民的祭獻或我國祭天的祭獻都有所不同,因爲彌撒的祭司是無限 比地

不只是為了自己,也為整個教會;我們不是去聯合,而是去融合。當我們準備領聖體時,我們卽祈! 吃」的方式 **尤其現代彌撒禮規中鼓勵教友領聖體時合唱「領主詠」②,更表現出共融的氣氛與意義來。除非用「** 十17),而且是從同一個桌子上領取同一個餅,並不是各自帶囘家享用(除了爲病人送聖體等例外), ,我們無法表達出我們與天主及與其他兄弟姊妹之間的合一關係。當我們去領食時

彌撒要表達「共融」的意義,也要以「領聖體」爲最佳的方式:因爲衆人「共享一個餅」(格前

天主賞給「我們」(不是「我」)日用的食糧,已經表達我們卽將領受聖體是爲了團體,而不是爲了

個人。

,喝我的血,將享有永生。」(若六54~55),「你們拿去吃吧!」(瑪廿六26) 一種表現:基督曾經說過:「如果你們不吃我的肉,不喝我的血,在你們內便沒有生命。誰吃我的 領聖體不但使參與祭獻的意義達到圓滿,又使衆人在基督內與天父合而爲一,並且也是遵主遺訓

## 一 領聖體時值得注意的幾個問題

的實效 彌撒中領聖體的重要性已如上述,因此我們不得不對領聖體特別重視,並且對領聖體可能發生的

之上,那深奥的意義更不是一般教友能體會的了。至於「聖宴」二字的意義,本不難懂,但如果不看 國教友所了解,如「天主羔羊 」、「聖宴 」。「羊」對我們來講,不是一種熟悉的動物;「羔羊」也 念、所祈禱的真正涵義。所以經文要文雅、正確,還必須易懂。領聖體禮中有些經文似乎不容易爲我 是難得一見的名詞;至於殺羊祭神的作法,目前我們的社會根本沒有,再加上「天主」一詞在「羔羊」 字,只聽「凡」了」兩個音,恐怕也不容易知道所指爲何 彌撒中的經文是一種紀念、一種祈禱,本身也有教育的目的;它可以幫助教友了解彌撒中所紀

詠 」,然後才唱一首有關聖體的歌。那麼到底是念的是「領主詠」,還是唱的是「領主詠」?或者」 教會聽規鼓勵教友在領聖體時合唱「領主詠」。但目前台灣各本堂的作法似乎是先一齊念

髌

談彌撒中的領聖體

四六九

AT LET LET

**父給教友送聖血。人多嗎?或者有別的理由?** 六5,廿三5),比分餅的意義更明顯。現在教會也容許教友領聖血了③。可是,現在很少見本堂神 時是標記、證據和信仰的表白,二者兼領才具有較完整的形式;更何況聖虧更象徵團結、親切(詠十 爲只領聖體,不領聖血。雖然只領聖體,也同樣是領整個基督,司鐸也能代表教友領聖血 古代教友常是聖體和聖血一起領受,後來由於教友人數衆多,而且聖血有溢出的危險,才漸漸改 。但聖事同

領」並不是絕對地禁止,而且也有許多優點;避免送聖體的司鐸將聖體掉在地上,以及手指碰到領聖 體者的嘴唇或舌頭,又能表現教友積極、主動且成熟的信仰態度④。是否我們可在某些教友團體中更 領聖體的方式以「口領」較爲古老,也較普遍,而且也是目前中國主教團所規定的方式。但「

跪着吃東西的。即使聚會,站着也讓人有「匆匆忙忙」、「公事公辦」、「馬上要走」的感覺。這要 融,有時甚至勝過語言的效果。目前領聖體的姿勢有站着領和跪着領兩種姿勢。跪的姿勢着重個人的 如何調適呢? 虔敬;站立的姿勢則重在信仰的表明。但坐姿是否也表達別的可取的態度呢?聚餐時,總沒有站着或 麥勢或動作除了有象徵的意義以外,也有助於(或有害於)人與人之間及人與天主之間的心靈交

## 一 結論及一些建議

般而言,年紀較大或領洗較久的教友喜歡比較傳統(或習慣)的禮儀;只要禮儀遷能表達出它

的標準在於它對建設教會團體「是否有幫助」及「幫助多少」而定。因此以下的一些建議也只是「建 議」而已,是否可行,只有等到試用之後才能知道

除免世罪的天主羔羊」可改為「天主的犧牲、除免罪者」;「天主的羔羊」可改為「天主的

□ 「聖宴」可改爲「神聖宴會」或「神聖聚餐」。

體領完聖體後唱;或者領聖體後,保持片刻的靜默,以享受與主交融的美妙滋味 有「領主詠」的由調備用(如日課中的讚美詩或聖詠調一般)。表達對聖體欽崇、感謝的歌,可在全 唱禮典中所安排的「真正」的「領主詠」。可以請教會內的音樂家編幾個可輪流選用並適合所

及參加人數較少的彌撒中,如小團體的避靜中,或本堂教友不多的大節日(包括教會及民俗的節日), 平日及大多數的主日,各本堂按照原有的習慣,站着或跪着,口領聖體,不領聖血。但在特殊

可嘗試用以下方式舉行彌撒及領聖體:

甲、聖堂內(或舉行彌撒的地方)以圓桌式設計,如圖

蔵儀

談強微中的意聖體

一九八七年秋

× Å X × × × × × × X Å

×

×

×

×

Å

×

說明:○─代表主禮神父; △—德高望重的教友,或修士,或修女;

×

×

△─代表聖爵; 代表聖盤;

×—參禮者。

(註五)

四七二

## 乙、領聖體進行的方式—⑥

盛有聖體聖血的聖盤和聖爵陸續送到各桌,交給△,並說:「基督聖體聖血!」△起立接受,答: 1.在主禮念完「請看,天主的犧牲……」及全體答「主,我當不起……」的經文後,主禮將

2△將聖爵置於桌子中央,然後將聖盤按序送到每一×面前,並說:「基督聖體聖血!」×

起立接受,答:「阿們!」

3.全體坐下,由△開始,逆時針方向,以聖體蘸聖血的方式,陸續領受聖體聖血

4. △領完剩餘的聖血,將聖盤、聖爵送囘主醴桌,由主禮左右各一×協助清理。

5.「領主詠」可以在主禮送聖體聖血到各桌時唱

成聖體用的小麵餅,可用正三角形代替圓形。三角形容易拿在手上,又可象徵三位一體的天

主。

(五)

- 參閱:彌撒經書總論,56號⑨項。 胡國槇。共融乎?祭獻乎?。神學論集第三十三號。光啓。民六十六年十月。頁三八二。
- 同上,56號8項
- 參閱:趙一舟編譯。我們的彌撒。見證。民六十九年十月。頁一八六~一八八。
- 計的考慮範圍內。 大多數聖堂已有傳統式跪発,自然無法試用;但在聖堂以外地點舉行彌撒,以及蓋新堂時,或許可列入設 ू इं

談彌撒中的質聖體

6 本建議主要的目的在表達中國式的共融,但不忽略祭獻及宣信的幅度:奉獻與成聖體禮在主禮桌上進行, 方式與其他彌撒相同;起立接受聖體是勇敢、肯定的態度。

- 思高聖經學會編著。聖經辭典。香港。一九七四年十二月。
- 3 2 神學論集。33、35、46、68~69等號。 聖經神學辭典(卷三)。光啓。台中。民六十七年三月。
- 鄒保祿。從歷史觀點看彌撒禮儀的演變。聞道。台南。民七十三年五月。
- 趙一舟。我們的彌撒。見證。台北。民六十九年十月。

豪威爾(孫茂學譯)。彌撒的情趣。華明。台北。民六十二年十二月。

- 主教團禮儀委員會編譯。彌撒經書總論。教務協進會。台北。民七十一年十一月。
- George every, The Mass, Our Sunday Visitor, Inc., Huntington, Indiana, 1978.

之歐美文化的耶穌基督形像,不足以表達全教會的觀點,而第三世界的確受到歐美資本主義及強權政 已爲歐美文化所束縛,須擺脫人爲的包袱,還給上帝眞面貌。提到基督的福音應如何落實在台灣時, 似乎是希望今日教會能考慮做與政治、社會有關的神學。討論遂從政治神學起步:有人認爲今日上帝 者的角色。今日教會既爲上帝服務,理應在現世中伸張公義、正理,爲民請命。整篇講辭給人的印象 治的剝削和壓制。從而舉出舊約先知宣佈正義、關心孤兒寡婦、窮人,及新約耶穌扮演安慰者和公義 正德同學作討論的前引,他以地方、文化和人的處境作爲做神學反省的出發點 輔大神學院舉行了一次共融性的交談。上午的主題是「在台灣做神學的困難」。首先由台南神學院陳 有不少認爲不能只着重外在因素,而將基督的訊息簡化爲地上的訊息 在走向合一之途的大公運動的前提下,本年三月十四日台南、台灣和輔大三個神學院的師生, ,認爲只着重來世觀念

下扎根,向後溯源,向前遠瞻;同時不忽略在人類羣體共生原則下的左右關係。然後,更須以三位 者間的整合。房神父則提出做神學反省不是封閉的,應從生活觀點看它與時空的關係:向上超越,向 不同的思想,隨時修正。一重觀科際間的合作,使基督的信仰有多面性的表達。三具體信仰與生活二 灣社會生活幾個幅度來反省,以達到平衡互補。同時強調做神學反省時須有開放的態度:一接納多元 提引。谷神父指出做神學可從國際性、中國文化、中國政治、社會(包括中國大陸和台灣)及今日台 下午的主題是「怎樣做神學?」和「做怎樣的神學?」由輔神谷寒松、房志榮二位神父作討論

台牌、南神、輔神三院共融感的

體 痲

的信仰爲中心

的過程

中 代中國本位 中,認爲做神學不必透過文化。有人質疑,到底什麼才是當代的中國文化?也有人以台灣本地化 ,最令人矚目的是中國文化的問題,就是如何使福音訊息落實在台灣。有人把文化限制在典籍文化 。到最後,由於時間關係和限於對文化內涵知識的不足,只能讓這問題在沒有共識 ,容許張力的存在,不斷交談,彼此補足。接着就是坦誠的交換意見,在討論 來取

默西亞 革社會 句話說 此,我們若單從政治、社會角度來看基督,無疑是瞎子摸象, 代政治環境, 天國子民、大同世界的意義下,祂的宣講自然地對社會不公,政治不仁的現象有了權威性的挑戰 當代的社會政制不聞不問,視若無賭。另一方面,我們也不可以爲基督的來臨只是爲了宣講公理 於當時社會政治制度之外,以爲歷史中的基督是一個完全精神派的人物,只宣講天國,要求悔改,對 我們必須從不同的角度來探討,逐漸體認基督的全貌 些反省。關於基督的形像,我們需要有一個清晰而明確的基督面貌:一方面,我們不該把基督 使愛的訊息無時或已地向不均衡的社會、政治現象提出控訴。換言之,按聖經啓示,耶穌面 ,批評政治 , 耶穌並非蓄意地以 但祂生活在當時代,祂所宣講的天國不但是末世的喜訊 追憶整個 從未有過刻意的圖謀,如果涉及政治,也只是在祂宣講天國時所導致的必 ,而絕對化地把祂視爲窮人、弱者伸張正義的先知。誠然,耶穌基督並非政治性的 討論的過程,給我印象最深刻的是有關基督形像和有關文化的 政治家的姿態來批判當代的社會 、及其政治架構, 以偏蓋全。在現世有限的時空條件下 ,同時也在現世開始了愛的 而是在末 話題 世 然後果。 引起了 性 語息 的 對當 超脫 宣 因

1,6

至於文化的問題

,錢穆先生有

一個頗具深意的設法:「文化可以說是民族的生命

.:9.

因爲沒有文化

的主體是誰?到底誰在做神學?

體 我們確認了自己的身分 (中國人、基督徒 ),我們是無法做出真正適合於中國人的神學。畢竟做神學 們的文化有怎樣的關係?我們如何能透過文化來傳達祂的喜訊?走筆至此,倏然領悟到自己所關注 就沒有民族 是無容置疑的。因此 兩個問題:卽基督的形象和文化與當日討論「如何做神學」的論題有着密切的關係。因爲 着不同的時代、環境,以不同的形式、外貌而表達出來。什麼是一個民族不能改變的特質,就是形成 族生命的流露或生活的表達,那麼我們更需要認清在一個民族的生命中,什麼是可以改變的,卽能按 民族生命的根,地區文化和現代文化是這個民族在不同時代、環境中生命的流露。如果把文化視爲民 的文化。職是之故,每個民族都有意識或無意識地享有自己獨特的文化傳承。所謂古典文化,可視爲 演進的經驗 或現代文化的範圍內。文化是動態的生活表現,在每個民族的文化內有着經年累月的歷史過程和生活 如果我們按上述的觀點來了解, 有怎樣的基督形像,就會有怎樣的生活取態;生長在怎樣的文化傳承內,就有怎樣的身分和使命 這個民族與其他民族不同的本質因素。總之,只有在我們真正了解文化的含義時才可以問 o 個人的生活言,也不是指學術生活,或經濟生活、物質生活、精神生活等言,它是一切生活的 民族有每個民族的生活,這個生活,就是它的生命;這個生命的表現,就成爲它的文化。① ,而且每時每刻由外在世界吸取與自己民族有直接或間接關聯的人情、事物形成常新常 ;文化是一個民族生活的總體。把每一民族的一切生活包括起來稱之爲文化。文化不是指 ,使我體會到:只認識時代、環境,也知道做神學的原則和方法是不夠的;除非 便絕不會把文化視爲靜態的事物, 把它局限在典籍文化、地區 ,我們 :基督與 Ü

一九八七年秋

## 九八七丰三月十四

## 合 南神共融心浔

#### 綜合

1. 不同的背景,必然產生相異的價值觀(有時可能一致),以致影響到不一致的判斷,甚至相左

的行為取向。例如: (6)陳正德同學說當今之耶穌是受過濃裝、醜化了,而須從經濟、政治之層面來研究,卸掉濃裝

選其本貌(長老會於台因曾受政治迫害以致反動必更激、情緒必較昂。)

心蘇耀文修士則說考慮台灣當地主教之省籍問題,更提出關心不只在政治、經濟上,更以福音爲

心。;而老師們却強調該是各個相輔之不同幅度,是整個立體之上下,前後,左右之廣面做整合 非只是片面的角度就以偏概全地下定論 2 我認為老師與學生之間看法眞有差別。如學生強調,當看到某一特殊之點或現象時,就該去關

中國,重要的乃先了解當地的文化背景、民間宗教,甚至其意識型態等。 知己知彼方能百戰百勝。與魔鬼交鬥難免須要些技巧。因此要將基督的福音宣揚於台灣或整個

四七九

大公運動一一九八七年三月十四日輔、台、南神共融心得

## Ⅱ 試看整個基督宗教之合一的可行性

對這個問題,我的囘答是肯定的,只是合一的程度到哪兒?是整個教義的合一?還是事工上的合

我對此次共融有相當樂觀,這只是合一的一個開始而非結束。如孔漢思博士所說須於各人基要、

終極關懷內找尋那可交談之共通點來開始。

?

像基督教的強調實際的人權社會福利……可能會走向,失去理性之勇士 4的爲福音來奮鬥之患。

天主教之強調普世之觀點,亦有捨近求遠之嫌,忘記耶穌之救恩乃於困苦者身上。

#### Ⅲ結論

當先肯定對方的眞理,隨時囘到信仰準則的反省上。 走向二十一世紀的今天該是走向合一的時機,只是在接合之際,必生苦痛,在所難免,而接合之際亦 綜合整個會議、交談。套用水滸傳之開宗明義,天下大勢,合久必分,分久必合。 "一句話,在

整個信徒全體來作信仰反省,在耶穌基督裏找尋、建立合一, 大而公的教會 如前所述,這次的交談只是個開始、至於合一的程度就有待今時的神職人員,神學生一起來催化

祝您平安!!

三月十四日為台南神學院一些同學而言,是充滿新奇特殊的經驗,雖然在言論上有若干失禮及不

當之處,但輔神其容乃大的風度永存於南神人的腦海中。 房神父結尾的一番話流露長者風範和信仰誠態,我們身為後生者反覆品味思索。深信來日能領導

台灣神學界者捨輔神其谁? 三月廿七日Hans King 的演講更讓我們感受到天主敎會的境界、傾聽世人的聲音的胸懷。希望

輔神師長們不介意分離弟兄們的膚淺,而容我們有向

免幾分憂傷,新教若不努力,拿什麼給同胞?

静静反省,這幾年來,後生個人不論哲學上或神學上諸多概念和靈感莫不來自天主教會,內心不

您們學習的機會。

4月13日

南神同學來信

#### Ŀ 接四 五六頁

方法」事實上是一位巴西的神學家在介紹做解放神學的方法。然後大家予以反應和討論 其他神學院都在三年試行的階段,所謂「三年」彈性很大,爲得到決定性的批准也有些訣 結果發現,只有法國巴黎及德國的福蘭克福神學院已得宗座決定性地批准他們的新章程 七十一位代表中有二十一位耶穌會士,我們也曾聚會一次,看看各自神學院的現況如何 一齊交談。西班牙語的拉丁美洲代表人數衆多,聲勢浩大。這次所討論的主題之一「神學

教的 \* 並忠於自己的職守。這可分三步來說: 三、會議內容一瞥:天主教神學院如果願意與今日社會並駕齊驅,就須眞實地是天主

教會權威不能沒有,但不可限於外在的途徑,而須日益加强其內在的說服力 道理和實踐。宗教認識論要求我們以清醒的眼看各種源流、標準,及神學認知的諸原則 史的進展及個別的要求。這就包括坦誠接受文化的差異及框架的多元,本此來解釋教會的 1目前的事實:教會爲福晉作證是在時間中,並透過當前的時代,因此必須注意到歷

及二者在神學交談上的不同聲音。 範例,有的是典型和傳統的,有的是浪漫或富於想像的;男性與女性的不同領悟與感應 影響神學思考很多很大。三個特殊的挑戰是:靜靜的兩極化使意見分歧;神學實任的不同 2.未來的挑戰:一個總挑戰是:教會逐漸自屬是一個共融的團體及旅途中的團體, 遺

3.神學行動指南:梵二的牧職憲章「教會在今日世界」是很好的南針;它注意到

下轉四八六頁

谷寒松

洲)的能力與才華。他以一種清晰易懂的詞彙,將其中主要的爭論予以烏瞰性地描繪 本書的作者是德籍神學家兼聖經學家,他擁有深入分析,批判,投入其他基督信仰世界(拉丁美 拉丁美洲神學中的耶穌①

學訓練的神學家,研討做神學的新方法。 **望利用這個研究,重新思考神學在社會中的角色這一問題。換句話說,就是讓一位受過典型的中歐神** 

布斯曼(Bussmann)的主要目的是對「解放基督論」做一研究。但是他的第二個目的,也是希

性的實踐;最後一九六八年,在哥倫比亞的美德林(Medellin, Colombia )召開的拉丁美洲主教會 的源起。例如社會、政治環境的分析;解放神學的焦點 作者像一位好老師,先從方法的問題談起。在第一部分的前四章,他探索拉丁美洲「新式神學」 ——窮人的重要性;新方法的根本因素在解放

身的多元性;以及基督信仰與政治之間的關係 布斯曼用了幾頁的篇幅讓讀者參與討論一些敏感的問題,就像採用馬克思主義思想;解放概念本

讓的全體大會終於喚醒了拉丁美洲教會。②

就跟隨著那些神學家對「眞實基督」所做的研究。基督非常深入當時的民衆生活,甚至包括參與他們 第二部分的標題是「解放神學如何囘到耶穌基督」。首先由解放神學家自己談基督,然後布斯曼

你們說我是誰?——拉丁美洲神學中的耶穌

礎。耶穌喜訊的全部內容,不論是以言或以行,所宣講的都是「天國 」。這是先知性的批判及政治行 的政治領域。基督的死亡與復活,從真實的貧窮人的生活中復現出來。這成了解放的 穩固 п 的

爲的動機或目標

的命運,而是一種外在的壓力所造成的。」(47~48頁;一四二~一四四 頁是對以 上主題的再次綜 們發現自身處在極緊張的社會,政治及經濟的情況中。這些出現在他們眼前的情境並非人類不可避免 是修辭學上的興 作者對他的神學研究做了以下的綜合:「這些神學家有一個共同的方向,那就是回到基督並不只 (趣。基督論不只是歷史的 ,釋經的,也不只是系統的神學,而是在實踐基督。 因為

不意識到社會經濟問題的存在嗎?或者能夠不以批判性的反省來看政治與基督的生活工作,以及政 與敎會的生活工作之間的糾結嗎? 布斯曼深信解放神學引發一些重要的課題:例如無論我們身在何處,在發揮基督論的時候,能夠

洲的神學是參與「 社會 」生活的神學性囘響。他們的生活環境,從整體上看就是一種不獨立的,受壓 迫的經濟、社會 奧斯懷(Ausschwitz)之後「神學,不是爲拉丁美洲神學家做他們的神學而舖路嗎?事實上拉丁美 難道「政治神學」(political theology),就是美茲(Johann Baptist Metz)所建立的「在 、政治生活

斯曼的書可以鄭重推薦給那些希望有一本較平衡,清楚的介紹解放的神學的讀者。一般神學家也 這本書相當有用:因爲就如以上所述,本書對解放基督論的特殊面貌,予以簡潔而扼要的說

明

#### 註解

 $(\hat{\mathbf{I}})$ 布斯曼、克勞斯,你們說我是誰?拉丁美洲基督論(羅勃,巴爾譯自德文) Orbis Books, Maryknoll, New York 1985. | 八五頁,首次是以德文出版:Befreiung durch Jesus? Die Christologie

本,提供一九八四年以前的參考書目錄,比德文原著還要完備。

der lateinamerikanischen Befreiungs theologie,Kösel-Verlag, München 1980 本書英文譯

文集目錄可幫助讀者更進一步討論最近的研究方向。翻譯工作做的非常好。

(2) 第三届拉丁美洲主教大會在一九七九年一月,墨西哥的佩布拉召開,本書因出版較早無從涉及。

是天主教的,並忠於自己的職守卽指此而言。

也須有足夠的自由來按照其特有的原則與方法,來與敎會共同負起此一使命。所謂眞實地 文化的現象及今日社會的情況而相應從事學習與教導,高等學府在此難逃責任,而神學院

## 越 -四旬期、聖週禮儀:沿革及意義》

## 一九八七年香港公教真理學會出版

房志榮

了討論禮儀問題的大門,正如作者在「自序」中所表達的「願望」:「期待着讀者的指正,和彼此携 願在此提出,以與作者羅國輝神父開始初步的交談。說是「初步的交談」,因為「踰越」這本書打開 手繼續深入發展本地化的四旬及聖週的信仰生活」。 仍有其必要,首先因爲此書雖不大,內容却很豐富,可以藉本文略予發掘。其次,有些可商権的地方 關於這本一百七十多頁的小書,在香港公教報上已經有過不只一篇評介。神學論集中的這篇書評

## 一本力作,值得推介

十四註,「聖週星期五」有五十三註,「踰越節守夜慶典」有四十八註,四篇附錄 中有兩篇 共有十 資料及整理資料。「四旬期」一章有五十二註,「基督苦難主日」有四十二註,「聖週星期四」有八 **驗越」一書的寫成很清楚花費了不少心血。只須注意每章附註的數目,就可看出作者善於蒐集** 

註,總計共有二八九條附註

羅國輝神父新著:踰越

發散懷古之幽情,今日香港及韓國的禮儀照也啓發人對禮儀及其實效的沉思,在那些接受洗禮的 照明禮儀的各種活動是一些有力的見證和解釋。敍利亞及其他東方教會或意大利古教堂的照片固 上看到自己得救的寫照。本書不是一本畫册,須用沉思默禱的心看這些照片。 :註以外的另一特點是,本書共有三十幅插圖,都是跟四旬期及聖邇有關的一些古今照片

理,正如封底所引的聖週六日課經中一篇佚名的古老講道詞「主下降陰府」所說的。作者羅神父很恰 夠 谷中拯救出來」。 當地將這輻聖像的意義應用在我們身上說:「主親自進入墳墓,打破死亡的枷鎖,把我們從死亡的幽 ,因爲這幅十五世紀東方禮「基督踰越冥府」的聖像,不但美麗可愛,還蘊含着極深的救恩大道 最突出的當然是本書的彩色封面及其封底的解釋。用「圖文並茂」四字來讚美作者一句仍

## 一 選題得當,擊中要害

一 我等所 一 一 方 車 一

致救世的十字架坦途。「踰越」一書為此而寫,希望天主子民在這中心奧蹟中一年比一年更深入, 思及新生的希望中參加整個教會的禮儀祈禱,在今日具體的生活中體驗救主的大愛和大拯濟,及其達 多的人,但很多是未信主而來看熱鬧的人。聖週禮儀則不然,前來參加的都是信友。他們在深沉的哀 ,更體現出死入生的救恩之路,而將之傳給別人。 談禮儀先談踰越奧蹟,及其準備時段四旬期及聖週禮儀是十分恰當的。雖然聖誕子夜彌撒吸引最

行聖教禮儀的各堂區及各團體的注意 今按照該書的頁數順序,擇要指出筆者認為「擊中禮儀要害」的主張或講解,望能引起以中文舉

把萬古常新的 1. 頁60所說「祭與宴的合一」。這是聖週四黃昏彌撒的集禱經所指明的:「在這晚餐中 ,同時也是愛的聖筵,交給教會」。神學論集⑩期周克勤神父的 一篇長文稱彌撒爲

祭筵就是逼偈意思。望彌撒而不參與聖筵,也不與兄弟姊妹交流,一定是美中不足

的

以加 嗎?最重要的是盡力避免禮儀中的虛僞作風,以免養成壞習慣,把禮儀看成是虛僞不實的 上一句:為了領洗這樣一件大事,整個堂區的團體為新領洗者每人提供一件新衣,難道做不到 ,實在「不如免了」,「如果要做,那麼應是一件像樣的真正衣服,而非一塊白手帕」。 2頁128到領洗禮後的「穿白衣」:虚偽地將白手帕在肩頭上放一下。禮儀中的象徵 一做到 在此 虚

140 年之計在於春等民風。此外羅神父建議,拉丁彌撒書四旬期首二週不合春節氣氛的選經和祈禱文 所提議的把握四句期的眞精神:慕道、更新、與天主及人修好等,來配合春節的團圓、迎新的稱 3. 頁138~14附錄一所談的四旬期與春節的協調問題爲所有的中國基督徒都很實用 ¢ 尤其頁

可重新予以編寫

逾越奥蹟,該是多麼豐富而深刻的一個體驗,不僅爲候洗者本人,也爲整個參與的信者團 示。經過長期的慕道準備,候洗者如果能在這一夜讓死而復活的基督通過教會,在自己身上實現祂的 、堅振 頁153:附錄二:「如何在堂區籌劃聖週禮儀」談到復活慶典的夜間禮儀時,以「入教聖事 、聖體 爲整個逾越節三日慶典的核心和高峰。這爲我們傳教地區是 個很有意義的提 體

爲他施行洗禮 督内度天主子女的生活,是不可分割的。爲此成人入教禮典規定:成人不能接受堅振聖事的 頁16有另一個重要的提示:洗禮和堅振是入敎聖事的兩個行動,因爲接受聖神的印證和在 。羅神父在此提出兩個問題,爲香港以外的其他中國教會團體似乎也有效:這 ,就不

評

羅國羅神父新著:鈴該

會訓導是否落實執行?它又是否充實了我們的慕道內容?

## 三 糾正台譯,可供參考

譯爲「苦行」是爲不當:因爲補贖不一定是苦行,也可以是善功,如行愛德等。 教會著作中少見的現象,值得在此一提。註40說台譯梵二文獻禮儀憲章10號將Paenitentia (補贖 ) 驗越」一書頁21的三個附註對台灣所譯的梵二大公會議文獻及感恩祭典有所批評糾正,是中文

註42:「非常可惜,一九八○年九月台灣版感恩祭典第十五頁把原文Quadrasimalem obser-

15:「你要悔改,信從福音」,而只保留了原是次選的創三19:「人哪!你要記住,你原是塵土,將 行不單是守齋,還有其他善功呢!」 註43中羅神父仍以「非常可惜」四字指出「感恩祭典」第一册,第20頁取消了拉丁本首選的谷一 即善度或遵行四句期,改譯爲「遵守嚴齋」,重覆梵二之前對四句期的誤會;四句期的遵

來選要歸於塵土」。

意,屈尊就卑,降生成人,服從至死,死在十字架上,求称助祐我們,步武謙抑自下的基督,承行称 至死,所帶給我們的救恩效果。因此羅神父主張意譯為「全能永生的天主,称的聖子,承行称的旨 的恩惠」。羅神父認爲這一字面直譯太強調倫理、德行和教訓的層面,而忽略了基督空虛自己、 的榜樣,令我們的教主取了人性,接受十字架的苦刑,求称使我們服膺基督堅忍的教訓,分享祂復活 頁31:主日感恩祭典中「主苦難聖枝主日」的集禱經是:「全能永生的天主,称爲使人取法謙遜

的旨意,俾能分享祂的復活」。

是……頁15說救主苦難紀念「絕對不是『追悼會』」,似乎都說的過火一點,這更是西方哲學論證的 此 |說法,我們東方人也許更喜歡聽到:是哀悼、追念、死亡,但更是逾越、救恩重施、奥蹟實現在 頁88解釋聖週五的禮儀時,三次說⑴不是哀悼,而是……⑵不是追念,而是……⑶不是死亡,而

是「歸根結底」,頁18註②及他虛的「修道院僧侶」應作「修道院隱修士」。外文印錯的地方相當 有些中文的成語說法似乎有誤:頁2的「切身處地」該作「設身處地」,頁12的「歸根究底」 該

多,無法一一枚舉,這是印中文書時很難避免的現象。

這是一件小事,但推廣開來以後,用起來確有很多方便之處 已在台灣漸漸普遍化。用上面所舉的例子就是羅六3~14;出卅四28;列上十九8;瑪四2等。 上19:8;瑪4:2等。其實中文有一更好的系統,即以中文數字寫章,阿拉伯數字寫節 用聖經的章節寫法。「踰越」一書所用的是英美系統,如頁4:羅6:3~4;頁5:出34:28;列 還有兩件事不是錯或對的問題,而是台港,以至大陸及海外,是否值得統一起來的問題。一是引 這

寫法

夏也;「修好」(1)謂敦睦邦交也;(2)行善修福也 (中文大辭典 )。可怪的是辭海裏修和及修好兩條都 和」:整飭政教;「修好」:實行親睦(王雲五大辭典;新編國語辭典)。「修和」謂 67等),講與天主及與他人和好時就用「修好」(頁313849等)。筆者查了幾部辭典,發現:「修 關於「修和 .」或「修好」的用法,不知羅神父是否有一定的標準,講聖事時用,「修和聖事」(頁 修政化

÷.

評

羅國野神父新著:踰越

**付闕如。由以上三部辭典的解釋可見,將「修和」或「修好」用在我們的信仰詞** 

五 的意義,而「修好」有「重修舊好」的意義,似乎更接近和好聖事的本義。 結 語

爲評介「踰越」這本小書竟寫了三千多字,似乎有些不相稱,其實不然。這正說明這本書寫的

輝神父在羅馬唸完書囘香港後不久,就能寫出這樣一本有分量的書,實在應該爲我國的禮儀運動高 紮實,提供許多值得討論的問題。筆者只覺言有未盡,很想跟對禮儀感與趣的人繼續討論下去。羅國 死之謎。也虔祈復活的主及祂的神庇佑啓廸「踰越」的作者繼續爲我教的禮儀生活及生活的禮儀寫作 禮儀,由之獲得更深更廣的信仰復甦,及與主基督同死同生的深切體驗,好向億兆同胞解開 筆者目前的希望是我國散居世界各地的讀者羣能善用這本好書,準備一九八八年的四旬期及聖週 人生的生

效勞,振興所有參加禮儀的天主子民,使他們由禮儀的活泉中汲取生命及更豐富的生命。

彙裏,只能取其類比